
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 25 (2012)

Artikel: Kam Gallus aus Irland oder aus dem Elsass? : Ein Fall von Migration im
Frühmittelalter

Autor: Schär, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kam Gallus aus Irland oder aus dem Elsass?
Ein Fall von Migration im Frühmittelalter

Max Schär

An der Städtischen Gallusfeier 1981

hat der Zürcher Romanist Gerold

Hilty die St.Gallerinnen und St.Galler
dadurch aufgeschreckt, dass er die
irische Herkunft des Gallus in Frage stellte.1

Er war nicht der Erste. Schon 1962

hatte das Ehepaar Helbling Verwirrung
gestiftet, indem es nicht nur die irische
Herkunft des Gallus, sondern sogar
seine Verbindung mit Columban in
Abrede stellte.2 Walter Berschin hatte aber
mit seinem Aufsatz von 1975 die Wogen
wieder geglättet, indem er die Gallus-
Viten vor allem mit philologischen
Argumenten in ihrem Kern rehabilitierte.3

So traf der erneute Vorstoss aus

Zürich, nur sechs Jahre später und no-
tabene eines gebürtigen St.Gallers mit
Werdenberger Wurzeln, die interessierte

St.Galler Bevölkerung unerwartet.
Hilty hat in der Folgezeit seine

Untersuchungen und seine Reflexion über
die Herkunft des Gallus intensiviert
und schliesslich in seinem Gallus-Buch

von 2001 den immer noch vorsichtigen,

aber doch unmissverständlichen
Schluss gewagt: «Aus der sorgfältigen
Deutung der Gallus-Viten hat sich mir
allerdings die Gewissheit ergeben, dass

Gallus aus dem Raum Vogesen-Elsass
stammte.»4

Im öffentlichen Bewusstsein ist vor
allem das eine haften geblieben, dass

die Herkunft des Gallus umstritten sei.

Ja, die Frage der Herkunft des Namensheiligen

von Stadt, Kanton und Bistum
hat die übrigen Themen des Galluslebens

weitgehend verdrängt. Es ist die

Frage, die mir bei Vorträgen und in
Gesprächen über den einstigen Einsiedler
am häufigsten gestellt wird. Offenbar
liegt vielen St.Gallern, vor allem den Magnus-Krypta in Füssen: Magnus folgt Gallus, «Reichenauer Schule», um 980. Foto Paul Joos, Wil

54



Bewohnern der Stadt, nicht wenig
daran, sich von den Iren, der «Insel der

Heiligen», herleiten zu können. Etwas

Weitläufigkeit in das Engnis zwischen

Rosenberg und Freudenberg einfliessen

zu lassen, scheint vielen ein Anliegen zu
sein.Jedenfalls lässtman sich «den Iren»
Gallus nicht so leicht nehmen.

Auch wenn ich selber die Frage der
Herkunft des Gallus bei weitem nicht
für die wichtigste halte, möchte ich mit
Rücksicht auf das grosse öffentliche
und auch das nicht geringe
wissenschaftliche Interesse die Herkunftsfrage

noch einmal aufgreifen, in der
Absicht, die Sachlage soweit als möglich

zu klären. Dabei sollen zuerst die

Eingangskapitel der Gallus-Viten erörtert

werden sowie eine genealogische
Notiz, die sich in St.Gallen erhalten hat.

Im Zusammenhang mit dieser Notiz ist
auch die Herkunft und Bedeutung des

Namens «Gallus» zu besprechen. In
den beiden folgenden Kapiteln
beschäftige ich mich sodann mit den Iren
im Umfeld des Gallus und mit der Frage,

welche Sprache beziehungsweise
Sprachen Gallus gesprochen hat. Den
Aufsatz abschliessen werde ich mit
einem neuen, vermittelnden Lösungsvorschlag,

der auch eine neue Namensdeutung

enthält.5

1. Die Eingangskapitel
der Gallus-Viten

Der Anfang der ältesten Gallus-Vita
ist verloren gegangen. Von den
erzählenden Quellen berichten also nur die

Lebensbeschreibungen der Reichenauer

Hagiographen des 9. Jahrhunderts

über die Herkunft des Gallus,
beide im ersten Kapitel. Bei Wetti, dessen

Vita um 820 entstand, lesen wir:
«Einst lebte ein Mann, hervorragend

durch edle Abkunft und mehr noch durch
den Glanz eines guten Lebens, den uns die

Väter in Ehrfurcht Gallus zu nennen

überliefert haben. Seine blühendeJugend
verbrachte er auf der Insel Irland (Hiber-

nia). Da er seit der Kindheit Gott anhing
und das Studium der freien Künste
betrieb, wurde er nach dem Wunsch der

Eltern dem ehrwürdigen Mann Colum-

ban anvertraut. Weil dieser an der
Lebensart der Väter festhielt und allen den

Pfad derDemut wies, vermittelte er denen,

die mit ihm zusammenlebten, seine honig-
fliessende Lehre.

Unter diesen zeichnete sich durch
Bescheidenheit und Rührigkeit der
vorgenannte Knabe aus, der im geistlichen Streben

seinem Meister folgte; schon damals
verzichtete er auf die vergänglichen Freuden

der Welt und zeigte seinen Gefährten
allüberall den Zugang zum Himmelreich.
Als er unter Christi gnädiger Führung
zum geeigneten Alter gekommen war, ent-
schloss ersieh, ermuntert von seinen
geistlichen Brüdern und gedrängt vom
genannten Vater, zum Stand des Priester-

tums, - vorerst zwar demütig ablehnend,
aber dann doch dem Beispiel Christi
gehorchend. Darin erstarkte er an Fortschritten,

indem er brennend wünschte, ein

beständiges Opfer für Christus zu sein;
schon aus diesen Anfängen erzählt man
sich offenkundige Wunderzeichen. »6

Wettis erstes Kapitel liefert uns also

folgende Informationen: 1. Gallus war

Die Quellen- und Literaturangaben zum
vorliegenden Beitrag finden sich am Schluss des

nachfolgenden Aufsatzes «Gallus in Grabs».

1 Teile des Vortrags sind veröffentlicht in
Hilty 1981.

2 Helbling 1962. - Schon 1952 hatte Hans
Lieb behauptet, der Gallus der Columban-Vita
(I 11) sei «deutlich ein anderer» als «der rührige

Columbanschüler der Reichenauer Vi-
ten». Mit der Verbindung von Gallus und Co-
lumban habe man «den Ortsheiligen einer
grossen hagiographischen Gruppe» anschlies-
sen wollen (Lieb 1952, S. 391 m.Anm. 3). 1967
erklärte Lieb in seinem Lexicon topographicum
(Lieb 1967, S. 82), er sei mit B. und H. Helbling

«in allem Wesentlichen einer Meinung». -
Aufgenommen und durch weitere Beobachtungen

untermauert wurde die Helblingsche
Auffassung ferner von Kurt-Ulrich Jäschke
(Jäschke 1974, S. 112-130).

3 Berschin 1975. - Dies, nachdem schon
Johannes Duft die Historizität der Gallus-Viten
bekräftigt (Duft 1965, S. 293), noch verstärkt
in Duft 1990, S. 77-89, hier S. 84f., und P. Iso
Müller in seiner Studie zur ältesten Gallus-Vita
schwere Bedenken gegenüber den Hypothesen

des Ehepaars Helbling geäussert hatte
(Müller 1972, S. 243 u. 249). - Eine Verbindung

zwischen Columban und Gallus nahm

edler Abkunft. 2. Er führte ein sittlich
hochstehendes Leben. 3. Er stammte
aus Irland. 4. Er studierte die freien
Künste. 5. Die Eltern vertrauten den
Knaben Columban zur Ausbildung an.
6. Schon als Kind lebte Gallus asketisch.
7. Er wurde Priester. 8. Aus Demut
wollte er sich zunächst der Priesterweihe

entziehen. 9. In seinem Bestreben,
sich für Christus aufzuopfern, machte

er Fortschritte. 10. Schon in seinen
frühen Jahren soll Gallus Wunder
vollbracht haben.

Von diesen zehn Informationen
gehören mindestens sieben zum
Grundbestand frühmittelalterlicher Heiligen-
biographik. Vor allem die Formulierung

«vornehm von Geburt, aber noch
vornehmer im Charakter» lässt sich

praktisch in jeder Heiligenvita der Zeit
finden. Auch die Hinweise auf die
frühe asketische Ausrichtung, die stete

Steigerung des geistlichen Lebens
sowie die frühen Wunder sind hagiogra-
phische Gemeinplätze. Dass Gallus

irgendwann Priester geworden sein

auch Friedrich Prinz trotz der Einwände Helb-
lings schon 1974 an (Prinz 1974, S. 50£). Es
bedürfe «doch sehr gewichtiger und konkreter
Gegenbeweise, um jeden Zusammenhang mit
der irofränkischen Mission von Luxeuil zu
verneinen» (ebd., S. 51). - Hagen Kellermisstraute

in seinem Aufsatz von 1976 (Keller 1976)
zwar den «auf Columbans Lebensdaten
bezogenen Elementefn] der Chronologie» (S. 19),
hielt aber die historische Verbindung zwischen
Columban und Gallus auch für gegeben
(S. 24) und nahm zur Herkunftsfrage im Übrigen

nicht explizit Stellung. - Zum ganzen
Fragenkomplex siehe Schär 2011, Kap. I 4 (Quellen:

Glaubwürdigkeit).

4 Hilty 2001, S. 124.-Schon 1985 hatte er die
Hypothese formuliert: «Gallus stammte nicht
aus Irland, sondern aus Ostfrankreich (Raum
Vogesen-Elsass). Er war während Kolumbans
Tätigkeit in Luxeuil zum Schüler des Iren
geworden. Seine Muttersprache war deshalb
nicht Irisch» (Hilty 1985, S. 149).

5 Der Aufsatz deckt sich im Wesentlichen mit
meinem Artikel Woher kam der heilige Gallus
in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des

Benediktinerordens 121, 2010, S. 71-94, und mit
Kap. II meines Gallus-Buches (Schär 2011,
S. 51-76).

6 Duft 1988, S. 15f. Lateinischer Text bei
Krusch 1902, S. 257.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 55



Luxeuil bis an die Steinach. Karte: Bernhard Simon, Fougerolles-le-Château

musste, ergab sich aus der später
berichteten Tatsache, dass ihm Columban
in Bregenz das priesterliche Privileg,
Messe zu lesen, eine Zeit lang entzog.7
Ebenso beruht auch die Mitteilung,
Gallus habe die freien Künste studiert,
kaum auf spezifischem Wissen. Denn
dass einer, der Priester wurde, zuerst
einmal eine Grundausbildung genoss,
lag - zumindest im 9. Jahrhundert, der
Entstehungszeit von Wettis Vita - auf
der Hand. So müssen wir mit Gerold

Hilty feststellen: «Das einzige Individuelle

ist der Hinweis, dass Gallus aus
Irland stammt und dort Schüler von
Columban wurde.»8

Wie wenig tragfähig aber, ja wie
extrem verdächtig auch diese Aussage ist,

ergibt sich aus den folgenden beiden

Kapiteln der Wetti-Vita. Ein Vergleich
derselben mit der Columban-Vita des

Jonas macht nämlich klar, dass Wetti für
die Lebensjahre des Gallus vor seinem
Auftreten in Tuggen nichts zu berichten

weiss, was er nicht der Letzteren
entnehmen konnte. Wettis Text ist, so

Hilty, «nichts anderes als die
Zusammenfassung einer Reihe von Abschnitten

der Columban-Vita».9 Erst vom vierten

Kapitel an stützt sich der Hagio-
graph kaum mehr aufJonas.

Dass Wettis erstes Kapitel Anlass zu
Zweifeln gibt, zeigt auch der Vergleich
mit Lebensbeschreibungen, die
konkrete Nachrichten über die Kindheit
undjugend ihrer Helden enthalten. Zu
ihnen gehören die Columban- und die
Otmar-Vita. Von Columban erfahren
wir zahlreiche, offensichtlich persönliche

Details aus seiner Zeit in Irland. So

hören wir beispielsweise von einer
Lehrerin und einem Lehrer des Knaben,
die beide mit Namen genannt werden,
oder von den dramatischen, nicht
topischen Umständen bei seiner Trennung
von der Mutter. Wir erhalten konkrete
Angaben über ein von ihm verfasstes

Buch sowie schliesslich über das Kloster,

in das er eintrat.10 In den wenigen
Zeilen, die Walahfrid über den jungen
Otmar verfasste, finden sich nicht weniger

als sechs glaubwürdige Informationen:

über die Herkunft des späteren

Abtes sowie einen Bruder, über seinen

Aufenthalt in Churrätien, den dortigen
Machthaber, die (nicht aus dem

Fortgang seines Lebens zu erschliessende)
Priesterweihe und das Patrozinium der
von ihm geleiteten Kirche.11

Vergleichen wir nun Wettis erstes

Kapitel mit dem ersten Kapitel von Walah-
frids Gallus-Vita, so erkennen wir, dass

dieses sich in sachlicher Hinsicht von
jenem Wettis nicht wesentlich
unterscheidet. Walahfrid fügt den dürftigen
Mitteilungen Wettis nur eine einzige
konkret fassbare Information hinzu,
«indem er von grammatischen und
sogar metrischen Studien von Gallus
berichtet».12 «Das sieht nach einem karo-

lingischen Zusatz aus», bemerkt Walter
Berschin lapidar.13 Und Gerold Hilty
ergänzt: «Walahfrid hatte sicher keine
zusätzlichen Kenntnisse in Bezug auf die

Jugend von Gallus; er projizierte
einfach Aspekte des karolingischen
Bildungsideals auf die Ausbildung von
Gallus in der zweiten Hälfte des 6.

Jahrhunderts.»14

Somit stellt sich die Frage, ob Wetti
und Walahfrid in ihren drei ersten
Kapiteln auf der ältesten Vita basieren
oder ob sie diese Kapitel selber
zusammengestellt haben. Diese Frage ist aber

ungelöst und lässt sich wohl auch kaum
lösen. Walter Berschin etwa bejahte Ers-

teres,15 während Hagen Keller und Ge-

56



rold Hilty das Zweite annahmen.16 So

werden wir mit Bestimmtheit nur sagen
können, dass «spätestens vom 9.

Jahrhundert an in St.Gallen Gallus als Ire
galt».17 Doch selbst wenn bereits die
älteste Vita in ihrem ersten Kapitel von
einer irischen Herkunft des späteren
Einsiedlers gesprochen haben sollte, wäre

dies keineswegs ein Beweis dafür, dass

er auch wirklich aus Irland stammte.
Man könnte dann allenfalls sagen, dass

Gallus schon etwa eine Generation
nach seinem Tod als Ire gegolten hat.

Dass man in St.Gallen über den
Gründermönch nichts Genaueres wusste,
kann damit zusammenhängen, dass

Gallus selber von seinen frühen Jahren
nicht sprechen mochte.18 Für ihn wie

für andere Christus-Nachfolger seiner
Zeit muss im Unterschied zu heutigen
Biographen und Autobiographen, die

mit Vorliebe die Kindheit beleuchten,
allein das Leben seit der selbst gewählten

Wanderschaft «um Christi willen»

von Bedeutung gewesen sein. Das
Leben davor zählte nicht.

Auf keinen Fall ist es möglich, allein

aufgrund des ersten Kapitels der
beiden vollständig erhaltenen Gallus-Vi-

ten die Herkunft des Gallus aus Irland
zu postulieren. Vielmehr lässt die Analyse

der Texte vermuten, die Gallus-Biographen

(mit dem oder ohne den
Verfasser der Vila vetustissima) hätten aus

der Tatsache, dass Gallus mit dem Iren
Columban in die Nordschweiz gekommen

war, von sich aus geschlossen, er
sei auch selbst Ire gewesen und sei mit
diesem zusammen auf den Kontinent
gelangt.19

2. Eine Genealogie aus
dem 9. Jahrhundert

Die Gallus-Viten sind freilich nicht
die einzigen Quellen, die von einer
irischen Herkunft des Gallus ausgehen.
Davon spricht auch ein Stammbaum,
eine Genealogie, die sich zusammen
mit Genealogien der irischen Heiligen
Brigida (gestorben um 524) und
Patrick (zweite Hälfte 5. Jahrhundert) in
der Stiftsbibliothek St.Gallen befindet,
und zwar in derselben Handschrift, in

der auch die einzige noch erhaltene
Abschrift der Wetti-Vita enthalten ist

(Codex 553).20 Diese kurze Notiz wurde

im 9. Jahrhundert niedergeschrieben21

und hat folgenden lateinischen
Wortlaut:

Fuit ergo in Scottia vir venerabilis
nomine Unuchun rex, qui filium generans,
nomen illi indidit Kethérnach-22 qui Ket-

hernach regnum patris accipiens, multa
bonitatefulcitus est. Erat namque paupe-
ribus in amminiculum, orfanis in adiuto-

rium, viduis in subsidium. His ergo prin-
cipalibus virtutibus fulgens in regno,
procurante sua optima bonitate, genuit filium,

nimia bonitate pollentem, qui
Callech nuncupatus fuerat in eorum

lingua et apud Latinos Gallus vocitatus.

Qui Callech patris divitias regnumque re-

fugiens, peregrinationem suscipiens, in

7 Wetti 9; Walahfrid I 9. - Vgl. dazu Schär
2011, Kap. XI 3 (Entwicklungsweg: Trennung
von Columban).

8 Hilty 2001, S. 28.

9 Ebenda und Anhang 4. - Nur ein Element,
das Petrus-Patrozinium des Oratoriums in Lu-
xeuil, fehlt in der Columban-Vita.

10 Jonas, Vita Columbani I 2-4. Dazu Nuvolo-
ne 2006.

11 Walahfrid, Vita Otmari 1. Dazu Schär 2002.

12 Hilty 2001, S. 30. Walahfrid 11 (ed. Krusch
1902, S. 285): «[...] grammaticae etiam régulas

metrorumque subtilitates capaci conseque-
retur ingenio.»

13 Berschin 1991, S. 290.

14 Hilty 2001, S. 30.

15 Berschin 1988, S. 98; 3, 1991, S. 287.

16 Keller 1976, S. 16: «Die Vita Columbans
war in der ältesten, nur fragmentarisch erhaltenen

Fassung der Gallus-Vita noch nicht
benutzt.» - Hilty 2001, S. 31: «Nach sorgfältiger
Abwägung der Argumente neige ich zur
Auffassung, dass die Eingangskapitel von Wetti
und Walahfrid nicht auf der Vetustissima
basieren» (ähnlich S. 160).

17 Hilty 2001, S. 124 (ähnlich S. 29).

18 Borst 1978, S. 22: «Gallus wird, wie andere
Mönche, seinen Mitbrüdern nichts von seinem
Heimatland und Freundeskreis erzählt haben.»

19 Borst 1978, S. 22, formulierte noch schärfer:

«Nachher reimten sich Uberlebende
zusammen, woher er gekommen sein könnte,
und das müssen wir ihnen nicht glauben.»

patria Galliarum multas virtutes faciens,
ad ultimam in Germaniam veniens,
nimia sanctitate defunctus est. Si autem alias

virtutes eius scire vis, lege gesta eius et

omnia recognoscis.

«Es lebte in Irland23 ein verehrungswürdiger

Mann mit dem Namen König
Unuchun. Dieser zeugte einen Sohn
und gab ihm den Namen Kethernach.
Dieser Kethernach übernahm das

Reich seines Vaters und tat sich hervor
durch grosse Güte. Er unterstützte die

Armen, half den Waisen und schützte
die Witwen. Im Glanz dieser fürstlichen
Tugenden und mit seiner vorsorgenden,

überaus trefflichen Güte zeugte er
einen Sohn von ausserordentlicher
Güte, der in ihrer Sprache Callech

genannt worden war und der bei den
Lateinern Gallus heisst. Dieser Callech

20 Stiftsbibliothek, Codex 553, S. 163 (Gallus-
Genealogie und De Brigidae generatione) und
S. 164 (De sancto Patricio); digitalisiert unter:
www.e-codices.unifr.ch/de/csg/0553. Die
Genealogien finden sich auch in einem früheren
Heilsbronner, nunmehr Erlanger Manuskript
des 12. Jahrhunderts, das nicht direkt auf den
St.Galler Text zurückzugehen scheint
(Universitätsbibliothek Erlangen, Nr. 237, fol. 94v und
95r). - Die Gallus- und die Brigida-Genealogie
u. a. ediert von VON ARX (Monumenta Germa-
niae Historica, Scriptores 2, S. 34) und Krusch
1902, S. 241 (danach zitiert). Der Text über Pa-

tricius nur bei Löwe 1982, S. 140f. - Krusch
und Löwe haben den St.Galler und den Erlanger

Text kollationiert.

21 So die Datierung von Bruckner 1936, S. 78.

Bernhard Bischof datierte nach Duft 1974,
S. 12, Anm. 20, die der Genealogie vorausgehende

Vita Columbani des Jonas in das zweite
Viertel des 9. Jahrhunderts. Löwe 1982,
S. 141f., schloss daraus, dass auch die
Entstehungszeit der Genealogien «wenn auch
vielleicht als etwas spätere Zutat [...] in das zweite
Viertel des 9. Jahrhunderts zu datieren» sei.

Jedenfalls sind die drei Texte auf den
ursprünglich offenbar leeren Seiten 163 und 164
eher flüchtig und ungelenk geschrieben, im
Unterschied zur sehr regelmässigen karolingi-
schen Minuskel der Columban- und der Wetti-
Vita.

22 Der Akzent stammt wie andere «Akzent-
und Interpunktionsergänzungen» von späterer

Hand (Bruckner 1936, S. 78).

23 Zu den Bezeichnungen Scottia für
Irland und Scotti für Iren siehe Zimmer 1909,
S. 390 f.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 57



Clonmacnoise, eine Klosteranlage in Irland, die ihre Blütezeit zwischen dem 6. und

12. Jahrhundert erlebte. Foto Paul Joos, wn

floh Reichtum und Reich seines Vaters,
nahm die Pilgerschaft auf sich und
vollbrachte in Gallien viele Wunder. Er
kam in das äusserste Germanien und
starb in ausserordentlicher Heiligkeit.
Wenn du aber seine weiteren Wunder
kennenlernen willst, so lies seine

Lebensgeschichte24 und du wirst alles
erfahren.»

Wenn wir von den bekannten hagio-
graphischen Gemeinplätzen und Uber-

treibungen absehen, erfahren wir also

aus dem kurzen Text nichts weniger als

die Namen der unmittelbaren Vorfahren

von Gallus, seinen eigenen irischen
Namen sowie seinen sozialen Stand: Er

war Sohn eines Königs. Ausserdem wird
er im gleich darauf folgenden Stammbaum

der heiligen Brigida mit dieser

in verwandtschaftliche Beziehung
gebracht.25

Ildefons von Arx, welcher die Einträge

zu Gallus und Brigida 1829 herausgab,

bezeichnete sie kurz und bündig
als «fabelhaft».26 Ihm widersprach Carl

Johann Greith in seiner «Geschichte

der altirischen Kirche» von 1867.27 Er

drang aber damit nicht durch. Meyer
von Knonau und Bruno Krusch, der
1902 eine weitere Edition der beiden

Genealogien (ebenfalls ohne jene Pa¬

tricks) veranstaltete, folgten von Arx.28

Aber schon 1909 ebnete der Berliner
Keltologe Heinrich Zimmer in einer
Studie «Uber direkte Handelsverbindungen

Westgalliens mit Irland» den

Weg für eine vorurteilsfreiere Beurteilung

der Namensform CallechP J. M.

Clark schenkte 1926 sogar der ganzen
Genealogie Glauben,30 währendjohan-
nes Duft im 1953 erschienenen Werk
«Die irischen Miniaturen der
Stiftsbibliothek St.Gallen» zwar die Argumente

der Verteidiger referierte, sich selber
aber nicht festlegen mochte.31 Danach
hat sich erst wieder der Tübinger
Frühmittelalterforscher Heinz Löwe eingehend

mit der Gallus-Genealogie
beschäftigt und kam dabei zum Schluss,
dass sie wie die anderen beiden Genealogien

eine «sorgfältige Arbeit» sei.32

Wenn wir uns im Folgenden noch
einmal kritisch mit der genealogischen
Notiz zu Gallus befassen, stellt sich
natürlich die Frage, wer der Verfasser

gewesen sei und woher er seine Kenntnis

gehabt habe. In der Uberschrift zu
allen drei Aufzeichnungen heisst es in
Grossbuchstaben: ISTA SUNT ERGO

NOMINA VENERABILIUM VIRORUM

QUOS ALIQUI VENERABILES SCOTTI

NOBIS LEGENDO CONPROBAVERUNT

ATQUE FIRMAVERUNT. - «Dies sind also

die Namen der verehrungswürdigen
Männer, die einige verehrungswürdige
(d. h. vertrauenswürdige) Iren beim
Lesen bestätigten und bestärkten.» Mit
den «verehrungswürdigen Männern»
sind die Vorfahren des Gallus (sowie
offenbar auch jene Brigidas und
Patricks) gemeint. Wer aber sind die

«verehrungswürdigen Iren»? Es können

wohl nur jene beiden Männer
gewesen sein, die nach Ekkehart IV. im
dritten Viertel des 9. Jahrhunderts auf
ihrer Rückreise von Rom das Kloster
St.Gallen besuchten und dort schliesslich

blieben: der Wanderbischof Marcus

und sein Neffe Moengal, den die
St.Galler «später nach seinem Onkel
Marcus in Verkleinerungsform Marcellus»

nannten.33

Der Erklärung bedürftig ist die

Formulierung «legendo conprobaverunt at-

que firmaverunt». Marcus und Moengal
haben also offenbar die Namen der
drei Stammbäume bestätigt. Hat man
ihnen zuvor schon vorhandene
Aufzeichnungen zu lesen gegeben, oder
haben sie einen mitgebrachten
beziehungsweise von ihnen selbst
niedergeschriebenen Text vorgelesen und ihn
dabei mündlich bekräftigt, sich für
seinen Inhalt verbürgt? Ich möchte das

Zweite annehmen. Als Wetti und Wa-

lahfrid ihre Gallus-Viten verfassten, lag
die Genealogie nämlich noch nicht vor.
Sonst hätten sie darauf bestimmt Bezug
genommen.34 Wahrscheinlich ist auch,
dass Marcus oder Moengal den Text
selber verfasst und in den Codex 553

(beziehungsweise einen damals
vielleicht noch bestehenden besonderen
Codex35) eingetragen hat.36

Damit ist allerdings nicht gesagt, dass

die vermutlich von den beiden Iren
vorgelegte Namenfolge der Gallus-Genealogie

auch wirklich authentisch ist. Woher

bezogen sie denn ihr Wissen, woher
besassen sie, falls sie den Text doch nur
übermittelt haben sollten, die Kompetenz,

diesen zu bestätigen?37 Immerhin
hatte Gallus' Vater im 6., sein Grossvater

teilweise vielleicht noch im 5.

Jahrhundert gelebt. Es waren also bestimmt

58



Das burgundische Kloster Annegray war Columbans erste Klostergründung auf dem

Kontinent, um 591. Überreste der Grundmauern der hochmittelalterlichen Kirche,

rechts oben ein frühmittelalterlicher Sarkophag. Foto PauiJoos,wii

mehr als 200 Jahre seit ihrem Tod

vergangen. Verwunderung weckt auch die
Tatsache, dass aus dem Iren Gallus nun
sogar ein Königssohn wird, dessen Vater

wie Gallus selber praktisch ein
Heiliger war. Was ist schliesslich von der
Ankoppelung des Gallus an die Familie
der heiligen Brigida zu halten?

Es ist das Verdienst von Heinz Löwe,
dass er als Erster nicht allein die Gallus-

Genealogie betrachtet, sondern auch
die «St.Galler Patrick- und Brigiden-
Uberlieferung» untersucht hat, um so

«einen Massstab für die Beurteilung
der Gallus-Genealogie zu gewinnen».38
Dabei ist er zum Ergebnis gelangt, «dass

die Namen aus den Familien Patricks
und Brigidas, welche die St.Galler
Genealogie aufzählte, auf ältere schriftliche

Uberlieferung zurückgingen»
und keineswegs erst im 9. Jahrhundert
erfunden worden sind. Ihre Glaubwürdigkeit

sei zudem umso grösser, als «die
St.Galler Namenreihen bei Patricius

nur bis zu den Eltern, bei Brigida [...]
nur bis zum Grossvater zurückgehen»,39

im Unterschied zu anderen
Genealogien, deren Verfasser Ahnenreihen

bis zu Personen des Alten
Testaments erdichteten.

Für die Abstammung des Gallus fehlt
uns entsprechendes Vergleichsmaterial.

Da die Namen der Vorfahren von
Patrick und Brigida aber nachprüfbar
sind, gewinnt auch der Stammbaum
des Gallus an Glaubwürdigkeit. Auch er
beschränkt sich im Übrigen auf die
Namen von Vater und Grossvater. Der
Name des Vaters, Kethérnach, «ist
zudem als irisch belegt», und der Name
des Grossvaters, Unuchun, «könnte
eine verballhornte Form des Namens

Oengus sein, der uns auch in den
Formen Onuist, Unuist, Hungus, Ungus
begegnet».40

Was die Angabe der Genealogie, Gallus

sei ein Königssohn gewesen, betrifft,

24 Damit ist offensichtlich die nachfolgende
Wetti-Vita gemeint und nicht eine weitere,
nicht mehr erhaltene Quelle, wie Löwe 1982,
S. 148, meint.

25 De Brigidae generatione (ed. Krusch 1902,
S. 241): «Ipsa [sc. Brigida] namque et sanctus
Gallus de una genealogia regum fuerant.» Mit
dem folgenden Stammbaum des heiligen
Patricius (S. 164) ist Gallus schliesslich endgültig
in die Reihe der grossen irischen Heiligen
eingeordnet.

26 Monumenta Germaniae Historica, Scripto-
res 2, S. 34: «Fabulosa esse videntur.»

27 Greith 1867, S. 244f.

28 Meyer von Knonau 1870, S. 1; Krusch 1902,
S. 241: «Fabulosa earum indoles decessorem

meum non fugit, dum Greithius defensor fidei
ipsarum existit temerarius.»

29 Zimmer 1909, S. 469-475. Auf die Gallus-

Genealogie nimmt Zimmer allerdings keinen
Bezug.

30 Clark 1926, S. 20-22.

31 Duft 1953, S. 19-21: Galls Abstammung
und Name.

32 Löwe 1982, S. 150 u. 155. - Dessen
ungeachtet zitiert Richter 2002, S. 67, nochmals von
Arx' Kommentar, die Einträge seien fabulosa,
und fügt bei: «which it may well be».

33 Ekkehart IV., Casus sancti Galli, cap. 2 (ed.
Haefele 1980, S. 18-21). Duft 1956, S. 251-
253, rechnet Marcus und Marcellus zusammen
mit Findan und Eusebius zur «zweiten (Iren-)
Invasion». - Die Datierung ergibt sich aus der
Mitteilung Ekkeharts, Marcus und Marcellus
seien «zur Zeit des Abtes Grimald (841-872),
als Hartmut sozusagen dessen Stellvertreter
war (849-872)», nach St.Gallen gekommen.

34 Die Datierung der genealogischen Einträge

(sieheAnm. 21) passt bestens zur zeitlichen
Einordnung der beiden Iren (siehe Anm. 33).

35 Einen ursprünglich selbständigen Codex
möchte Bruckner 1936, S. 78, in den Seiten
151-228 bzw. 165-228 erkennen.

36 Löwe 1982 ist der Meinung, dass «die
Niederschrift der Genealogien als Original-Exem¬

plar des Verfassers angesehen werden kann»
(Löwe 1982, S. 142, Anm. 14; Begründung
dazu S. 141).

37 Der Verweis auf angeblich von den
irischen Clans geführte Geburtsregister (Greith
1867, S. 244) reicht nicht aus. Allenfalls könnte
man sich fragen, ob Marcus und Moengal mit
Gallus verwandt waren.

38 Löwel982, S. 142f. - Zwar hatte schon der
St.Galler Bischof CarlJohann Greith bemerkt:
«Die Angaben der irischen St.Gallermönche
im neunten Jahrhundert über die Abstammung

des heiligen Gallus haben um so grösseren

Anspruch auf Glaubwürdigkeit, als der
genealogische Bericht derselben über Patricius
und Brigitta mit demjenigen anderer Schriftsteller

übereinstimmt» (Greith 1867, S. 245);
doch hatte es Greith unterlassen, diese
Feststellung auch detailliert zu begründen.
39 Löwe 1982, S. 148.

40 Ebenda, S. 148f., m. Anm. 50. - Nach
Greith 1867, S. 245, kehrt der Name Kether-
nach «in dem Stammschlosse Kethern muni-
tioKethernî) des Adamnan [I 49] wieder».

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 59



erinnert Löwe an die zahlreichen
irischen Kleinkönige und führt dazu aus:

«Ein irischer Kleinkönig (ri) gebot
über einen Stamm (tuath) mit einem
Gebiet von ungefähr dem Drittel eines

modernen County und mit einer
kampffähigen Truppe von etwa 700

Mann, und es gab zu jedem beliebigen
Zeitpunkt zwischen dem 5. und 12.

Jahrhundert in Irland wahrscheinlich
nicht weniger als 150 Könige dieser Art.
Ihre Machtstellung und Bedeutung
wurde im späten 12. Jahrhundert mit
der des kontinentalen Grafen
verglichen.»41 Da also die irischen Kleinkönige

«kaum mächtiger und nicht weniger
zahlreich waren als festländische
Adlige»,42 hatte die Rede vom Königssohn
Gallus aus kontinentaler Sicht nicht
mehr, aber auch nicht weniger zu
bedeuten, als dass er vornehmer, adliger
Abstammung war.

Keine verlässlichen Aussagen lassen

sich über die angebliche
verwandtschaftliche Verbindung des Gallus zu

Brigida machen. J. M. Clark trat für sie

ein mit dem Argument, dass Gallus
«ziemlich wahrscheinlich» wie Brigida
aus der Provinz Leinster stamme.43 Und
zwar deshalb, weil nach der Vita des

Jonas auch Columban aus Leinster
gebürtigwar44 und in irischen Klöstern oft
die Angehörigen desselben Stammes
zusammenlebten.45 Diese Argumentation

vermochte Heinz Löwe nicht zu

überzeugen. Nach ihm stellt die

behauptete Verbindung von Gallus und
Brigida eher eine «genealogische
Legendenbildung» dar, «eine 'Ansippung'
der Brigida durch die Familie des
Gallus». Die Tradition Patricks und der
Brigida seien mit dem St.Galler Heiligen
verbunden worden, um ihm «besonderen

kirchlichen Glanz zu verleihen».46

Zusammenfassend können wir also

sagen, dass die Genealogie des Gallus,
wie sie uns eine Notiz des 9. Jahrhunderts

überliefert, mehr Anhaltspunkte
für eine irische Herkunft des Heiligen
enthält als der Anfang der beiden Gal-

lus-Viten. Zwar vermag auch sie nicht
zu beweisen, dass Gallus irischer
Herkunft war, ihre wichtigsten Informatio¬

nen sprechen aber nicht gegen ihre
«Traditionsgebundenheit».47 Vielmehr
lässt sie eine irische Herkunft des späteren

Einsiedlers zumindest als möglich
erscheinen.

Der Name des Gallus

Wie verhält es sich mit dem in dem

genealogischen Eintrag erwähnten Na¬

men? Callech soll er auf Irisch geheissen
haben.48 Diese Form wurde «gelegentlich

von irischen Worten, die übersetzt
Milch oder aber Hahn (altirisch cailech,

heute coileach) bedeuten würden»,
abgeleitet.49 Einen anderen Weg hat
Heinrich Zimmer eingeschlagen. Nach
ihm ist irisch Gallech als Adjektiv zu
verstehen, das soviel wie lateinisch Galliens

Luxeuil-Ies-Bains: Bronzestatue von Columban, 1936, vor der Abteikirche Saint-Pierre.

Luxeuil war die zweite Klostergründung Columbans im Frankenreich; ab hier lässt sich

der Lebensweg von Gallus verfolgen. Foto Paul Joos, wil

60



bedeute. Das irische Nomen sei Gall

(latinisiert Gallus). So oder so handle
es sich um einen Beinamen, der auf
«irgendwelche Beziehungen seines

Trägers zu einem 'gallischen' Vater hinweisen»

würde. «Bei dem lebhaften
Handelsverkehr Westgalliens mit Irland» sei

es wahrscheinlich, «dass ein gallischer
Seefahrer oder Händler in Irland
dauernd blieb und eine Irin heiratete».50

Zu Recht bemerkte Heinz Löwe zu dieser

These: «Dann aber könnte beispielsweise

auch an eine gallische Mutter
gedacht werden, die [... ] ihrem Sohn diesen

Beinamen einbrachte, der dann
bedeutete: Sohn der Gallierin.»51

Nach Heinrich Zimmer hat das Wort
«Gall» im 7. Jahrhundert seine spezifische

Bedeutung verloren und
nunmehr ganz allgemein den «Fremden»,
den «Ausländer» bezeichnet.52 Wäre es

nicht möglich, so eine Vermutung
Lowes,53 dass Gallus, diesen Bedeutungswandel

nutzend, seinen ursprünglichen

Beinamen «beim Aufbruch auf
den Kontinent zum eigentlichen
Namen» erhoben hätte, um damit zu
seiner Fremdlingsschaft in dieser Welt,
aber auch zu seinem Ausländerstatus

im Frankenreich mit irischem Stolz zu
stehen?

Die Überlegungen Zimmers und
Lowes haben eine gewisse Überzeugungskraft.

Gerold Hilty vertritt aber die

Meinung, dass es eine einfachere Deutung
des Namens gebe alsjene gelehrte
Konstruktion, nämlich die Annahme, Gallus

habe seinen Namen in Gallien
erhalten.54 Dort war Gallus in der Tat ein
nicht selten anzutreffender Personenname.55

In einem Fall charakterisiert
sich ein solcher Gallus sogar ausdrücklich

als Gallier.56 Auch auffallen muss,
dass nach Wetti und Walahfrid einer
der Bischöfe, die am Bett der kranken
Herzogstochter Fridiburga einen Geist
über Gallus sprechen hören, der
Ansicht ist, der Geist spreche von einem
«Hahn». Hilty schliesst daraus, dass

auch die beiden Hagiographen «Gallus
als lateinischen Namen aufgefasst»
hätten.57 So kann man sich fragen, ob Caller

h wirklich der ursprüngliche Name
des Gallus gewesen sei oder nicht
vielmehr eine nachträgliche irische
Übersetzung des lateinischen Namens,58
basierend darauf, dass es den Namen Cal-
lech in Irland wirklich gab.

Nach der Erörterung des Namens
stehen wir also vor einer ähnlichen
Situation wie nach der Prüfung des

Stammbaums. Weder lässt sich die von
der Genealogie angeführte irische
Namensform aus der Diskussion aus-

schliessen, noch kann sie als Beweis für
eine irische Herkunft des Gallus gelten.
Andere Deutungen sind möglich. So

stellt sich die Frage, ob es allenfalls weitere

Argumente gibt, welche die These

von der irischen Herkunft des Gallus zu
stützen vermögen. Der Irlandkenner
Michael Richter - soweit ich sehe: der
einzige Wissenschafter, der sich in letzter

Zeit gegen Gerold Hilty für den Iren
Gallus stark gemacht hat59 - möchte
deutliche Hinweise daraufvor allem im
irischen Umfeld des Gallus sehen.60 Die
betreffenden Stellen der Viten sollen
deshalb im Folgenden vorgestellt und
besprochen werden.

3. Iren im Umfeld
Im 28. Kapitel der karolingischen

Lebensgeschichten wird berichtet, Gallus
sei im Steinachwald von sechs Iren
aufgesucht worden. Es handelt sich um
jene Delegation aus Luxeuil, die 629

41 Löwe 1982, S. 147 (mit Verweis aufANDERSON,

MARJORIE O., Kings and Kingship in
Early Scotland, Edinburgh-London 1973,
S. 131, und BYRNE, FRANCIS JOHN, Irish
Kings and High-Kings, London 1973, S. 7). -
Zu den irischen Königen vgl. im Übrigen
CHARLES-EDWARDS, THOMAS, Early Christian

Ireland, Cambridge 2000, S. 522-585: «The

powers of kings».

42 Löwe 1982, S. 139.

43 Clark 1926, S. 21.

44 Jonas, Vita Columbani I 3.

45 Clark 1926, S. 21.

46 Löwe 1982, S. 150.

47 Ebenda.

48 In Codex 553, S. 163, erscheint einmal cal-
lehc (sie!) und einmal gallech, wobei aber g
durch überschriebenes c korrigiert wurde;
Codex Erl. 237 hat zweimal Calech.

49 Duft 1953, S. 20 (mit Belegen).

50 Zimmer 1909, S. 474f. - Von den mercatores

cum vino Gallorum und den Gallici nautae, die

schon in römischer Zeit nach Irland kamen,
spricht Zimmer ebenda, S. 367-378.

51 Löwe 1982, S. 149.

52 Zimmer 1909, S. 471 u. 474.

53 Löwe 1982, S. 149.

54 Hilty 2001, S. 144.

55 Vier Männer mit dem Namen Gallus
erscheinen allein bei Gregor von Tours: der hl.
Bischof Gallus von Clermont-Ferrand, 529-
551 (Liber vitae patrum VI lf.), Gallus comes

(Liber in gloria martyrum 53), ein Onkel Gregors

(LibervitaepatrumVI2) und Bischof Gallus

von Trier (Liber vitae patrum VT 3). Gallus
hiess auch ein Schüler des heiligen Martin von
Tours (Sulpicius Severus, Gallus sive Dialogi de
virtutibus saneti Martini I 1 u. 4) sowie ein
Bischof von Aosta (529-546) und einer von
Valence (um 549). Siehe Helbling 1962, S. 16,26,
29, Claude 1963, S. 20,Jäschke 1974, S. 124,
Anm. 405, und Fontaine/Dupré 2006, S. 7,

42-44, lOOf., 118f.

56 Der in Anm. 55 genannte Schüler des

heiligen Martin sagt ausdrücklich nos Gallos homi¬

nes (Dialogi I 4, 6: ed. Fontaine/Dupré 2006,
S. 118).

57 Hilty 2001, S. 144. - Dass der Name
lateinisch ist, muss auch Richter 2002, S. 66,
eingestehen: «Indeed his name is not Irish.»

58 Barbara und Hanno Helbling sprechen
von dem «gelehrt zurechtgemachten Namen
'Callech'» (Helbling 1962, S. 30).

59 1992 kam ich nach der Prüfung der
Quellen noch selber zum Schluss, dass es

keinen Grund gebe, «die Überlieferung von
der irischen Herkunft des St.Galler Patrons
für erfunden und falsch zu halten». Ich
schrieb: «Ausser zahlreichen irischen Mönchen

und einigen wunderbaren irischen
Handschriften wird wohl auch Gallus selber
tatsächlich aus Irland ins Steinachtal
gekommen sein» (Schär 1992). In der Zwischenzeit

bin ich zu einer neuen Beurteilung
der Herkunftsfrage gelangt (vgl. das Kapitel
«5. Lösungsvorschlag» im vorliegenden
Beitrag).

60 Richter 2002, S. 67; Richter 2008, S. 33 u.
56f. mit Anm. 48.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 61



Hügellandschaft in den Vogesen: Vieles spricht dafür, dass Gallus im Raum

Vogesen-Elsass aufgewachsen ist. Foto Paul Joos,wil

nach dem Tod des Abtes Eustasius
gekommen war, um das einstige Mitglied
des Klosters zum neuen Abt zu berufen.
Wetti verwendet dabei folgende
Formulierung: sex fratres ex Hiberniensibus co-

mitibus61 - «sechs Brüder aus seinen
irischen Gefährten». Walahfrid schreibt:
sex fratres ex his qui ab Hibernia vene-

runt - also: «sechs Brüder von denen,
die aus Irland gekommen sind».62

Im erhaltenen Fragment der ältesten
Gallus-Vita ist lediglich von sex fratres
die Rede. Der Anfang des den beiden

karolingischen Kapiteln entsprechenden

Textes ist aber nur lückenhaft
überliefert, und der Ausdruck sex fratres
nimmt offensichtlich auf eine
vorausgehende ausführlichere Formulierung
Bezug, in der die «sechs Brüder» wohl
als Iren bezeichnet wurden.63 Denn was

für ein Motiv sollten die Reichenauer

Hagiographen gehabt haben, sechs in
der Vetustissima nicht genauer bezeichnete

Mönche eigenmächtig als Iren zu
deklarieren? Allenfalls könnte man
sagen, dass Wetti damit die abschlägige
Antwort des Gallus als umso erstaunlicher

habe erscheinen lassen wollen.
Aber würden wir ihm damit nicht ein
bisschen zu viel Raffinesse zutrauen?
Dass ihm Walahfrid dann entgegen dem

Zeugnis der ältesten Vita gefolgt wäre,

ist deshalb sehr unwahrscheinlich, weil

er sich sonst immer wieder eng und
getreuer als Wetti an die Vetustissima hält.
So dürfen wir die Rede von den sechs

irischen Brüdern als überlieferungsgeschichtlich

gut verbürgt und wohl auch
als historisch verlässlich ansehen.

Welche Formulierung ist aber sach-

gemässer: die von Wetti oder jene von
Walahfrid? Walahfrids Fassung gebührt
wohl auch in diesem Zusammenhang
der Vorzug. Es ist ja nicht gesagt, dass

alle Brüder Gefährten des Gallus waren.
Vielmehr können einige von ihnen
schon mit Gallus zusammen in Luxeuil
gelebt haben, während andere erst
nach Columbans Weggang ins burgundische

Kloster gekommen sind.
Vielleicht sind auch alle sechs Iren erst nach
610 nach Luxeuil gelangt.64 Genau
diesem Sachverhalt trägt die Aussage
Walahfrids «sechs Brüder von denen, die
[wann auch immer65] aus Irland
gekommen sind» bestens Rechnung.

Warum aber waren ausgerechnet
sechs irische Brüder gekommen? Die
Antwort liegt auf der Hand: weil sie

eben Landsleute des Gallus gewesen
seien beziehungsweise weil dieser
selber Ire gewesen sei66 und weil man so

Gallus am ehesten zur Übernahme des

Abbatiats bewegen zu können glaubte.

Dieser Schlussfolgerung ist tatsächlich
kaum etwas entgegenzusetzen.67 Allerdings

ist fraglich, ob wirklich der ganze
Konvent von Luxeuil sich einstimmig
für Gallus als neuen Abt entschieden
habe. Wetti stellt es so dar.68 Walahfrid
spricht aber deutlich zurückhaltender
von fratres in eodem coenobio - «[die?]
Brüder im selben Kloster».69 Ich möchte

deshalb nicht ausschliessen, dass es

vielleicht lediglich die sechs genannten
Brüder sowie eine Anzahl Gesinnungsgenossen

gewesen sein könnten, die
sich Gallus zum neuen Abt gewünscht
haben. Wie ich in meinem Gallus-Buch
ausführe,70 war in Luxeuil nach dem

Weggang Columbans ein offener Streit
über die Strenge des Klosterlebens

ausgebrochen. So bezweifle ich, dass rund
zwanzig Jahre später, nach dem gemässigten

Regiment des Abtes Eustasius

(610-629), alle Mönche den bekann-
termassen rigorosen Asketen Gallus

zum neuen Klostervorsteher hätten
berufen wollen. Wahrscheinlicher ist, dass

Diese um 600 gefertigte bronzene
Gürtelschnalle ist das älteste Zeugnis des

Christentums in Arbon. Foto Historisches Museum Arbon

62



eine bestimmte Fraktion, zu der die
sechs irischen Mönche gehörten, gerne
den Einsiedler Gallus an der Spitze des

Konvents gesehen hätte.
Wie dem auch sei, die Nachricht,

dass 629 irische Mönche zu Gallus
gekommen seien, spricht für dessen
irische Herkunft. Anders verhält es sich

mit einer weiteren Uberlieferung. In
seiner Columban-Vita sprichtJonas
davon, dass der König um 610 nur Iren
und Bretonen zusammen mit Colum-
ban ziehen lassen wollte, während die
«Gallier», also die Einheimischen,
zurückbleiben sollten.71 Daraus könnte
man schliessen, dass alle, die in Luxeuil
zurückblieben, Nicht-Iren, und alle, die
sich Columban anschlössen - insbesondere

Gallus -, Iren gewesen sein müss-
ten.72 Dieser Schluss wäre jedoch nicht
haltbar. Denn zum einen ist aus dem
vierten Brief Columbans bekannt, dass

sich zumindest ein Ire, Librän mit
Namen, Columban nicht angeschlossen
hat.73 Zum andern geht aus der Colum-

61 Wetti28(ed. Krusch 1902, S. 272).

62 Walahfrid I 28 (ed. Krusch 1902, S. 305).

63 So auch Richter 2008, S. 33. - Anders
Gerold Hilty, der meint, dass «wir nicht wissen,
was unmittelbar vor dem Einsetzen des
Fragments gestanden hat» (Hilty 2001, S. 26).
Noch schärfer im E-Mail an den Verfasser vom
7.6.2010: «Tatsache ist und bleibt, dass die
Vetustissima nicht von irischen Fratres spricht.
Anzunehmen, dass im verlorenen Text diese

Herkunftsangabe gestanden habe, ist
willkürlich. Ich setzte eine solche Herkunftsangabe

auf die gleiche Stufe wie den Hinweis
auf irische Herkunft von Gallus im ersten
Kapitel.»

64 Dies nimmt Michael Richter an (Richter
2008, S. 33 und 49, Anm. 6). Er schliesst dies
offenbar aus der Mitteilung der Columban-
Vita, dass anlässlich der Ausweisung Columbans

nur die fränkischen Mönche zurückbleiben

sollten (ebenda, S. 33). Es blieben
allerdings auch irische Mönche in Luxeuil zurück
(vgl. u. Anm. 73). Richter erinnert im Übrigen
auch daran, dass nach Columbans Tod irische
Mönche nach Bobbio gekommen sind (Richter

2008, S. 86).

65 Diese Deutung scheint mir plausibler als

jene von Richter, wonach die Formulierung
nur jene Iren einbezieht, die ausser den
sechs um 629 in Luxeuil lebten (Richter 2008,
S. 33).

ban-Vita hervor, dass in Bregenz auch

Nicht-Iren, nämlich die Burgunder
Eustasius und Chagnoald, dabei
waren.74 Es gab also Ausnahmen - und wer
kann verbürgen, dass Gallus keine
Ausnahme war?

Auch die Tatsache, dass im 9.

Jahrhundert St.Gallen ein Anziehungspunkt

für irische Pilger war, kann nicht
als Beleg dafür angeführt werden, dass

Gallus selber irischer Herkunft war.75

Nach St.Gallen pilgernde Iren sind
zunächst nur ein Indiz dafür, dass man in
Irland Gallus anscheinend für einen
Landsmann und St.Gallen für ein
irisches Kloster hielt. Diese Annahme
kann aber auch darin begründet gewesen

sein, dass man in Irland Walahfrids
Gallus-Vita kannte oder zumindest
wusste, dass Gallus mit Columban
zusammenhing.76

Schliesslich ist auch die Behauptung
der Viten, Gallus habe das Bischofsamt

unter anderem mit der Begründung
zurückgewiesen, er sei ein Fremder (pere-

66 Richter 2008, S. 33: «The delegation to
Gallus consisting of Irish monks strengthens
the hypothesis that Gallus himself was of Irish
descent.»

67 Richter wiederholt denn auch in einem E-

Mail vom 10.10.2009: «Mir scheint auf jeden
Fall bedeutend, dass imjahr 629, als ein neuer
Abt für Luxeuil bestimmt werden sollte, eine
Delegation irischer Mönche zu Gallus
geschicktwurde.»

68 Wetti 28 (ed. Krusch 1902, S. 271 f.): «Sed

fraternalis societas [... ] ob adquirendum ma-
gisterium electi Dei Galli tractabat atque con-
sono consilio sex fratres ex Hiberniensibus co-
mitibus eius cum epistola electionem nuntian-
te ad eum dirigebant.»

69 Walahfrid I 28 (ed. Krusch 1902, S. 305):
«Fratres ergo in eodem coenobio constituti
consilium inierunt, ut venerabilem Galium re-
vocarent et eius regimini se subdendo contra-
derent.»

70 Schär 2011, Kap. VI 1 (Schauplätze I: Voge-

senklöster).

71 Jonas I 20 (ed. Krusch 1905, S. 196): «ne-

quaquam hinc se sequi alios permissuros, nisi
eos quos sui ortus terra dederat, vel qui e

Britannica arva ipsum secuti fuerant; ceteros, qui
Gallico orti solo, preceptis esse regiis inibi re-
mansuros.»

72 Richter neigt zu diesem Schluss und stellt

grinus), kein Argument für seine
irische Herkunft. Wie ich in meinem
Gallus-Buch darlege,77 wurde diese Aussage

Gallus offensichtlich erst später in
den Mund gelegt. Aber selbst wenn sie

authentisch wäre, könnte peregrinus
nicht einfach als «irisch» interpretiert
werden.78

So bleibt als einziges stichhaltiges
Argument für die irische Herkunft des

Gallus die besprochene Stelle aus dem
28. Kapitel der beiden Reichenauer
Viten, wonach sechs irische Brüder Gallus

im Steinachwald aufgesucht haben
sollen. Auch dieses Argument kann
allerdings nicht als Beweis für die
angenommene Nationalität des Einsiedlers
gelten. Die Nachricht vom Besuch der
irischen Mönche ist lediglich als Indiz
für eine irische Herkunft des Gallus zu

werten, freilich als gewichtiges Indiz.

4. Sprachenkenntnis
Fatalerweise gibt es nun aber ein

ebenso gewichtiges Indiz dafür, dass

deshalb fest: «a Romano-Frankish origin of
Gallus is highly unlikely», ja noch deutlicher:
«Thus here we have circumstantial evidence
for considerung Gallus as not Romano-Frankish"

(Richter 2002, S. 67).

73 Columbani Opera, Ep. IV 3 (ed. Walker
1957, S. 28): «tantum Libranum honora et

semper tene Valdolenum.»

74 Jonas I 27 u. 28 (ed. Krusch 1905, S. 215f.
u. 218). - Zu Unrecht schreibt also Richter
2008, S. 49: «Of the monks he took with him we
know only one by name, Gallus [...].»

75 Dies suggeriert Richter 2002, S. 67. Ähnlich

schon Prinz 1974, S. 50.

76 Kein Argument für eine irische Herkunft
des Gallus ist ferner die von Richter 2008,
5. 56f. mit Anm. 48, angeführte Nachricht von
dem Kreuz, das Gallus nach seinem Sturz in
die Dornen errichtet haben soll (Wetti 11;
Walahfrid III). Zum einen erklärt sich die Tatsache,

dass dieses Kreuz frei stand, aus der Situation

(wie oder wo hätte es denn sonst stehen
sollen?), zum andern können Bräuche, die
Gallus allenfalls von Columban übernommen
hat, lediglich seine Schülerschaft, nicht aber
seine Herkunft bestätigen.

77 Schär 2011, Kap. X 5 (Bischofswahl:Johannes
statt Gallus).

78 Angenendt 1972, S. 124ff.; Prinz 1974,
S. 50f.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 63



Maria mit Kind und

Gallus mit Abtstab,
Fresco um 1490 in

der Michaelskapelle

unter der

Stadtpfarrkirche St.Gal-

lus in Bregenz.
Foto Paul Joos.Wil

* -
_

- *Gallus nicht aus Irland kam. Es findet
sich in dem, was wir in den karolingi-
schen Viten über das Sprachverhalten
des Columban-Schülers erfahren. Diesem

Aspekt ist vor allem der Zürcher
Romanist Gerold Hilty in mehreren
Studien gründlich und insgesamt wohl
auch abschliessend nachgegangen.79

Hilty stellt bei seiner Analyse der
Vitentexte fest, dass Gallus zwei Sprachen

beherrschte: nämlich Lateinisch-
Romanisch und Germanisch-Alemannisch.80

Er stützt sich dabei vor allem
auf die Ausführungen Wettis und Wa-

lahfrids im Zusammenhang des

Berichts über die Predigt des Gallus in
Bregenz. Von Wetti erfahren wir, Co-

lumban habe Gallus befohlen, in
Bregenz zu predigen, weil dieser «die
andern nicht nur in der Feinheit des

Lateins, sondern sogar in der Sprache
jenes Volksstamms» idioma illius gentis)
übertroffen habe.81 Walahfrid schreibt,
dass der Prediger «gute Kenntnisse
nicht nur der lateinischen, sondern
auch der barbarischen Sprache» (bar-
baricae locutionis cognitionem) gehabt
habe.82 Beide Formulierungen versteht

Hilty so, dass mit der zweiten Sprache
nicht etwa das Vulgärlatein, das

Romanische, gemeint sein könne, sondern

nur das Alemannische, und zwar
deshalb, weil damals «das Romanische
noch im Lateinischen aufgehoben» war
und «das Band zwischen dem Latein
und der romanischen Volkssprache»
erst durch die karolingische Reform
zerschnitten wurde.83 Eindeutig für das

Alemannische spreche vor allem die

Formulierung Walahfrids.84 Denn das

Adjektiv barbaricus bezeichne «grundsätzlich

das Nicht-Römische,
Nicht-Lateinische».85

Damit stellt sich die Frage, wo Gallus
beide Sprachen, das Lateinisch-Romanische

und das Germanisch-Alemannische,

gelernt haben kann. Gerold Hilty
ist der Meinung, das sei am ehesten in
einer Sprachkontaktzone möglich
gewesen. Als solche schlägt er den «Raum

Vogesen-Elsass» vor, wo sich schon
damals die beiden Sprachen begegneten.86

Zweisprachig waren zu Beginn

des 7. Jahrhunderts allerdings auch die
alten Römersiedlungen Konstanz, Ar-
bon und Bregenz.87 Hierher ist aber
Gallus nach dem Zeugnis der Viten erst
mit Columban gekommen, und zu
diesem Zeitpunkt hat er bereits beide

Sprachen beherrscht. Er muss sie also

schon früher erlernt haben.
Freilich könnte man einwenden,

dass Gallus das Lateinisch-Romanische
schon in Irland und das Alemannische
dann in Luxeuil habe lernen können.
Unter der Voraussetzung, dass das

Romanische noch im Lateinischen
aufgehoben war, wäre das Erste tatsächlich

möglich. Latein haben die Iren mit der
Annahme des Christentums lernen
können und, wie das Beispiel Colum-
bans beweist, zum Teil auch bestens
beherrscht. Für Hiltys Einschätzung von

Gallus' Herkunft ausschlaggebend ist
deshalb die Tatsache, dass er Alemannisch

sprach.88 Und dass er dieses nicht
erst in Luxeuil gelernt haben kann,
schliesst der Sprachforscher aus der
Tatsache, dass Luxeuil «eindeutig im
romanischen Sprachgebiet» lag. Dass

er es aber auch nicht durch Aussenkon-
takte gelernt haben konnte, begründet
Hilty mit folgenden Worten: «Burgundisch

wurde zu Gallus' Zeit in der
Gegend sicher nicht gesprochen und
Fränkisch nur von der Herrenschicht.
Wenn der Ire Gallus in Luxeuil Alaman-
nisch gelernt haben soll, war dies nur
möglich durch intensive Kontakte über
die Sprachgrenze hinweg, welche
Luxeuil vom Elsass trennte. Solche
Kontakte sind nicht grundsätzlich
ausgeschlossen, aber für einen Iren wenig

64



wahrscheinlich. Man müsste sich auch

fragen, warum Gallus als einziger der
Iren solche Kontakte gehabt hätte;
denn in Bregenz konnte ja nur er auf
Alamannisch predigen. Wesentlich
wahrscheinlicher ist daher die Annahme,

Gallus sei in der Grenzregion Voge-
sen-Elsass aufgewachsen und verdanke
diesem Umstand seine Alamannisch-
kenntnisse.»89

Dieser Argumentation liesse sich nur
noch entgegenhalten, dass nach Heinrich

Zimmer90 der Vater des Gallus ein
nach Irland verschlagener, mit einer
Irin verheirateter Gallier gewesen sein

könnte und Gallus so zweisprachig hätte

aufwachsen können. Die Sprache
neben dem Irischen hätte dann aber nicht
Alemannisch, sondern nur Galloroma-
nisch sein können. Sonst wäre der
lateinische Name Gallus absurd. Das heisst,

dass Gallus Alemannisch tatsächlich auf
dem Kontinent gelernt haben muss
und der Einwand somit hinfällig ist.

Eine Bestätigung für seine These
sieht Hilty auch darin, dass Gallus «eine
besondere Beziehung zu den Alaman-

nen» besessen habe, «die tiefe Wurzeln
haben» müsse.91 Von den Argumenten,
die der Sprachforscher dafür ins Spiel
bringt,92 ist allerdings keines überzeugend.93

So müssen wir es beim Befund
bewenden lassen, dass Gallus Alemannisch

sprach, und dies offenbar seit
seiner Kindheit.

Wenn dem so ist, erübrigt sich auch
die Annahme, dass Gallus Romanisch
in Irland gelernt haben könnte. Es fragt
sich nur noch, ob er dieses gleich dem
Alemannischen schon vor dem Klostereintritt

sprach oder ob er es erst in Lu-
xeuil erlernte. Beides ist möglich. Da

aber die vermutliche Geburtsheimat
des Gallus zweisprachig war, ist eher das

Erstere anzunehmen. Hilty hält das

Lateinisch-Romanische sogar für die
Erstsprache von Gallus, und zwar deshalb,
weil er einen lateinischen Namen
trug.94 Dieser Schluss lässt sich indessen
kaum halten. Denn wie wir noch sehen

werden, war Gallus woh l nicht der
Taufname des späteren Einsiedlers.95

Bestehen bleibt hingegen Hiltys
Vermutung, dass Gallus «aus dem Raum Vo-

gesen-Elsass» stammte. Könnte man
auch einfach vom «Elsass» sprechen?
Nach Hilty wäre das «möglich, aber
nicht zwingend» .96 Was sich aus der
Herkunftsvermutung aber zwingend ergibt,
ist der Schluss, dass sich Gallus dem Co-

lumban nicht schon in Irland, sondern
erst in den Vogesen angeschlossen
haben kann, wie zahlreiche andere junge

79 Hilty 1981; Hilty 1985; Hilty 1986; Hilty
1989; Hilty 1992; Hilty 1994; Hilty 1997; Hilty
2001.

80 Hilty 1986, S. 108; Hilty 2001, S. 74.

81 Wetti 6 (ed. Krusch 1902, S. 260): «[...] vir
Dei Columbanus iussit Gallo ad populum reci-
tare sermonem, quia ille inter alios eminebat
lepore Latinitatis nec non et idioma illius gen-
tis [...].»

82 Walahfrid I 6 (ed. Krusch 1902, S. 289):
«Columbanus itaque beato Gallo id iniunxit
officii, ut populum ab errore idolatriae ad cul-
tum Dei exhortatione salutari revocaret, quia
ipse hanc a Domino gratiam meruit, ut non
solum Latinae, sed etiam barbaricae locutionis
cognitionem non parvam haberet.»

83 Hilty 2001, S. 185; ähnlich schon Hilty
1985, S. 106. -Vgl. auch Hilty 2001, S. 185: «In
der von Wetti und Walahfrid erwähnten 'Lati-
nitas' bzw. 'locutio Latina' ist das Romanische

mitgemeint.»

84 Womit sich einmal mehr zeigt, dass Walahfrid

der Präzisere ist.

85 Hilty 2001, S. 184.

86 Dies hat Gerold Hilty immer wieder
ausgesprochen, zuletzt in: Hilty 2001, S. 31, 77, 105,
123, 124, 144.

87 Hilty 2001, S. 125.

88 Ebenda, S. 122: «Es kann keinem Zweifel
unterliegen, dass Gallus schon bei seiner
Ankunft in der Nordostschweiz alamannisch
sprach. Bereits in Tuggen und in Arbon lässt

sich dies vermuten, in Bregenz wird es zur Ge¬

wissheit, einer Gewissheit, welche durch die
Konstanzer Predigt bestätigt wird.»

89 Hilty 2001, S. 123.

90 Zimmer 1909, S. 474.

91 Hilty 2001, S. 123.

92 1. In seiner Antwort an die Gesandten aus
Luxeuil sagt Gallus, er habe «um Christi willen
Eltern und Güter verlassen» und wolle deshalb
nicht zurückkehren (Vetustissima 3, ed. Müller
1972, S. 214). Daraus schliesst Hilty, die Familie
müsse sich in den Vogesen befunden haben,
«da es ja um die Rückkehr von Gallus nach
Luxeuil und nicht nach Irland» gehe (Hilty, S.

25f.). 2. Die Geschichte vom Fischfang (Jonas I
11) möchte Hilty metaphorisch im Sinn des

Menschen-Fischens deuten. Vielleicht bedeute
das Fischen im Ognon, der «weiter im Osten»

liege und «gegen das Elsass» weise, «dass Gallus
seine missionarische Tätigkeit nach dem
Elsass» habe richten wollen, sich also «aufgrund
seiner Herkunft zur Alamannenmission besonders

berufen» gefühlt habe (Hilty 2001, S. 26).
3. «Ein Beweis für sie [die besondere Beziehung

zu den Alemannen] ist auch die Weigerung

von Gallus, nach Italien weiterzuziehen»

(Hilty 2001, S. 123). 4. «Auch die Rückkehr von
Grabs an den Bodensee zeugt von einer tiefen
Beziehung zu diesem Raum» (ebenda).

93 1. Jeder Mönch hat Eltern und Güter
verlassen. Aus dem Schriftzitat (Lk 18, 29) eine
konkrete Herkunftsangabe herauslesen zu
wollen, hiesse den Text überinterpretieren
bzw. gleich einem mittelalterlichen Bibel-

exegeten etwas in ihn hineinlegen, was in ihm
nicht enthalten ist. 2. Die metaphorische Deu¬

tung des Fischfangs ist ebenso willkürlich. Ich
kann weder in Jonas' Columban-Vita noch in
den beiden Reichenauer Gallus-Viten irgendeine

Stelle entdecken, die ausser dem wörtlichen,

historischen Sinn hintergründig noch
einen «tieferen» Sinn andeuten würde. 3. Dass

Gallus zurückbleibt, hat innere Gründe (vgl.
Schär 2011, Kap. XIII 2, Entwicklungsweg:
Trennung von Columban). 4. Mit der Rückkehr
von Grabs an den Bodensee hat sich Gallus
endgültig für seinen neuen Lebensweg
entschieden. Die Bedingungen dafür waren am
Bodensee günstig. Hier hatte er zuvor Freunde
gefunden. Uber die Herkunft des Gallus sagt
die Rückkehr aus Grabs nichts. - Diese

Begründungen habe ich modifiziert aufgrund
einer Stellungnahme von Gerold Hilty zu
meinem Aufsatz «Woher kam der heilige Gallus?»

(E-Mail vom 7.6.2010).

94 E-Mail von Gerold Hilty vom 15.1.2010.

95 Siehe den Schluss dieses Kapitels.

96 E-Mail vom 15.1.2010. Diesen Schluss
zieht Hilty aufgrund einer Passage in Klei-
ber/Pfister 1992, S. 37: «Die siedlungsgünstige
oberrheinische Ebene mit Kaiserstuhl, Tuni-
berg, Menger Brücke und Löss-Vorhügelzone,
ferner das Dreisambecken ist von den Alemannen

mit dichter Siedlung schon vor Abschluss
der Zweiten Lautverschiebung (vor zirka 700)
in ihr Siedlungsgebiet eingegliedert worden.
Mit weitgehender Germanisierung ist zu rechnen.

Gruppen von romanischen Weinbauern
haben jedoch sprachlich mit den Alemannen
koexistiert und mit dem römischen Weinbau
auch Teile ihres Fachwortschatzes bis in die
Karolingerzeit tradiert.»

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 65



Die sogenannte
Gallusglocke aus

Bregenz, seit 1786

in St.Gallen in der

Stiftskirche.
Foto Paul Joos, Wil

Männer, die ebenfalls erst im Frankenreich

zu diesem gestossen sind.

5. Lösungsvorschlag
Damit stehen wir vor einem Problem:

Einerseits stellt der in den Gallus-Viten
berichtete Besuch irischer Mönche
(und in geringerem Mass die Namenfolge

der Genealogie) ein Indiz für die
Herkunft des Gallus aus Irland dar.
Anderseits lässt Gallus' Sprachenkenntnis
vermuten, dass er auf dem Kontinent
aufgewachsen sei. So ergeben sich, wie
es scheint, fast notwendig zwei Theorien:

Die eine, den Iren Gallus

favorisierend, vertritt Michael Richter.97

Die andere, dass Gallus wohl im
zweisprachigen Raum Vogesen-Elsass

gross geworden sei, hat Gerold Hilty
mehrfach, zuletzt in seinem Buch über
«Gallus und die Sprachgeschichte der
Nordostschweiz», entfaltet und minutiös

begründet.98
Erstaunlich ist, dass man die beiden

Theorien bisher als unversöhnlich be¬

trachtet hat und dass, soweit ersichtlich,

noch niemand auf die Idee
gekommen ist, sie miteinander zu verbinden.

Wer sagt denn, «irische Herkunft»
müsse bedeuten, dass Gallus auch wirklich

in Irland aufgewachsen sei?

«Irische Herkunft» kann ja ohne weiteres
auch als «irische Abstammung»
beziehungsweise «irische Nationalität»
verstanden werden, wenn es denn sinnvoll
ist, für das 6. Jahrhundert und für
Irland den Begriff der «Nation»
überhaupt zu verwenden.

Aufjeden Fall würde sich das bisher

schwierig erscheinende Problem dann
lösen, wenn wir davon ausgehen, dass

Gallus zwar irischer Abstammung gewesen,

aber «im Raum Vogesen-Elsass»
geboren und aufgewachsen sei. Das würde

freilich voraussetzen, dass mindestens

ein Elternteil irisch gewesen wäre.

Wie schon Heinrich Zimmer zu Beginn
des letzten Jahrhunderts aufzeigen
konnte, hat es zwischen Irland und
Westgallien direkte Handelsbeziehun¬

gen gegeben.99 Der Handel ging aber
auch über Westgallien hinaus. So «haben

Ausgrabungen an vielen Stellen in
Irland, Cornwall und Wales die Scherben

von Gefässen ans Tageslicht
gebracht, die von den Küsten des

Mittelmeeres kamen». Sie stammen zum Teil

von Amphoren, «die wahrscheinlich
für den Transport von Wein bestimmt
waren». Diese Keramik wird «in der
Mehrzahl in das 6. Jahrhundert
datiert».100 Welche Ausmasse die
Reisetätigkeit im Mittelalter, auch im
Frühmittelalter, grundsätzlich hatte, hat im
Übrigen der Internationale Mittelalter-
kongress 2010 in Leeds unter dem Titel
«Travelling and Exploration» deutlich
gemacht. Die Reisedistanzen waren
teilweise erstaunlich gross. In Orléans lebte

zum Beispiel ein syrisches
Ehepaar.101 Es war also durchaus möglich,
dass ein irischer Kaufmann im
östlichen Gallien nicht nur Handel betrieb,
sondern dort auch eine Frau kennenlernte

und ehelichte, oder dass

beispielsweise ein gallischer Weinhändler
mit entsprechenden Gütern eine Irin
nach Hause brachte. Schliesslich kann
sich ein irisches Ehepaar im Raum
Vogesen-Elsass niedergelassen haben.

In allen drei Fällen wäre Gallus, um
einen heutigen Begriff zu verwenden,
ein Secondo gewesen. Doch kann er
auch der dritten Migrantengeneration
angehört haben und auch dann aus
einer Mischehe oder einer rein irischen
Familie hervorgegangen sein. Mindestens

der Vater müsste irischer Abstammung

gewesen sein, wenn die oben
besprochene Genealogie zuverlässig ist.

Nicht ganz ausschliessen möchte ich
jedoch, dass Kethernach und Unuchun
die Vorfahren der Mutter gewesen sein
könnten und man diese Namen auf
den Vater und den Grossvater des Gallus

bezogen hat, weil nur die väterliche

Abstammung zählte. Die eigentlichen
Vorfahren väterlicherseits könnten
dann auch Romanen, Alemannen oder
Franken gewesen sein.

Aus einer regierenden Königsfamilie
stammte Gallus - unter der Voraussetzung,

dass er in Gallien aufwuchs - je-

66



denfalls nicht. Mehr als wahrscheinlich
ist aber die Vermutung, dass er vornehmer

Herkunft war. Schon die Tatsache,
dass er eine Vita erhalten hat, spricht
dafür. Es war nicht üblich, «Menschen
einfacher Herkunft, die kein Amt
bekleidet hatten, eine eigene Laudatio
oder Vita zu widmen».102 Vor allem aber
ist festzuhalten, dass in die Columbank-
löster die Söhne Vornehmer eintraten,

Sprösslinge vornehmer Familien.103

Viele von ihnen wurden später Bischöfe
und Abte.104 Auch Attala und Eustasius,
die beiden ersten Abte von Bobbio und
von Luxeuil nach Columban, stammten
aus vornehmen Häusern.105 Geradezu
undenkbar wäre es deshalb, dass Gallus

zum Nachfolger des Eustasius hätte
berufen werden können, wenn er nicht
derselben Sozialschicht angehört hätte.

Wenn unsere These von der irischen

Abstammung des Gallus in der zweiten

oder allenfalls dritten Migrantengeneration

stimmt, dürfen wir auch davon

ausgehen, dass zumindest ein Elternteil
irisch sprach. Das heisst, Gallus dürfte
selber Irisch sprechen gehört und
höchstwahrscheinlich auch selber Irisch
sprechen gelernt haben. Das könnte erklären,

warum er mit Columban auf offenbar

vertrautem Fusse stand. Er hat sich

mit seinem Abt und Lehrer wohl in dessen

Muttersprache unterhalten können.
Gallus - ein Ire oder Halb-Ire

vielleicht. Ein Mann mit irischen Wurzeln,

Am Wasserfall der

Steinach in der

Mühlenenschlucht
in St.Gallen.
Foto Paul Joos, Wil

der aber in einem zweisprachigen
Gebiet, wahrscheinlich im Elsass,
aufgewachsen ist: Das ist es, was ich als

Lösungsvorschlag zur Frage der Herkunft
des Gallus anbieten möchte. Gallus -
ein Mann, der drei Sprachen sprach
und, was die Nationalität betrifft,

(auch) Ire, zudem vielleicht aber auch

Romane, Alemanne oder Franke
war.106

Damit stellt sich die Frage, wie sich

unter diesen neuen Voraussetzungen
Gallus' Name erklärt. Dass Gallus'
Eltern ihren Sohn in Irland aufgrund ir-

97 Die irische Herkunft des Gallus statuiert
hat Michael Richter bisher nicht (Richter
2008, S. 49: «It is not completely certain whether

Gallus was in fact Irish.»).

98 Vgl. die Zusammenfassung in Hilty 2001,
S. 120-124. Sehr locker hatte übrigens Arno
Borst schon 1978 geschrieben: «Nehmen wir
also an, dass Gallus in den Vogesen zu Kolumban

stiess» (Borst 1978, S. 22).

99 Zimmer 1909. Daran kann man festhalten.
Nach Jonas sollten z. B. Columban und seine
Gefährten auf einem irischen Handelsschiff
von Nantes nach Irland zurückgeschafft
werden: «Reperta ergo navis, quae Scottorum
commercia vexerat» (Jonas I 23, ed. Krusch
1905, S. 205). Umstritten ist die Frage, ob und
in welchem Umfang auf demselben Weg Texte
nach Irland bzw. von Irland auf den Kontinent
gelangten. Siehe WOODING, JONATHAN M.,

Trade as a factor in the transmission of texts
between Ireland and the continent in the sixth and
seventh centuries. In: NÎ CHATHÄIN, PRÔINSÉ-

AS/RICHTER, MICHAEL (eds.), Ireland and
Europe in the early Middle Ages: texts and
transmission, Dublin 2002, S. 14—26 (Lit.); ferner PI-

CARD, J.-M. (ed.), Ireland and Northern France,
AD 600-850, Dublin 1991.

100 Haseloff 1989, S. 93-106, hier S. 95 mit
Anm. 6.

101 Jonas 121.

102 Brunert 1994, S. 408.

103 Jonas 110 (ed. Krusch 1905, S. 169) : «Ibi no-
bilium liberi undique concurrere nitebantur.»

104 Jonas II 8 (ed. Krusch 1905, S. 245):
«Nam multi eorum postea ecclesiarum praesu-
les extiterunt, Chagnoaldus Lugduno Cloade

[Laon]; Acharius Veromandorum et Novio-
mensis ac Tornacensis episcopus [Vermand,
Noyon, Tournai]; Ragnacharius Augustanae
[Augst] et Basiliae; Audomarus Bononiae
[Boulogne] et Tharaonensis oppidi [Thérou-
anne].» Vgl. femer die Aufstellung in
Biffi/Granata 2001, S. 282-285: «Principali
monasteri colombaniani e sedi episcopali oc-

cupate da 'discepoli' di Colombano».

105 Zu Attala: Jonas II 1 (ed. Krusch 1905,
S.230): « [Athala] ex Burgundionorum genere,
nobilis natione, sed nobiliorsanctitate.» Eustasius

stammte aus einer vornehmen romanischen

Familie Burgunds und war ein Neffe des
Bischofs von Langres (Cugnier 2003, S. 133;

Ewig 2006, S. 125).

106 Dass Gallus Alemanne gewesen sei,

behauptet übrigens auch Gerold Hilty nicht
(Hilty 2001, S. 123).

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 67



Gallus liest für Columban die Totenmesse. Tafel 20 aus dem Bilderzyklus in der
Galluskapelle in St.Gallen, um 1760. Foto Paul Joos, wil

gendwelcher Verbindungen mit Gallien

Gallus (Gallier) genannt hätten,
wäre denkbar. Nahezu undenkbar ist es

jedoch, dass in Gallien wohnende Iren
ihr Kind auf den Namen «Gallier» hätten

taufen lassen. Migrantinnen und

Migranten ziehen es vor, ihren Kindern
Namen zu geben, die sie an ihre Heimat
erinnern. Und falls nur ein Eltern teil
irischer Herkunft gewesen ist-was ich
vermute -, darf man annehmen, dass der
andere, einheimische Teil dem Partner
zuliebe einen irischen Namen zugelassen

hätte. Für den Fall schliesslich, dass

die Erstsprache des Gallus Alemannisch
war,107 wäre ein lateinischer Name erst
recht unwahrscheinlich.

So möchte ich annehmen, dass der
lateinische Name Gallus gar nicht der
Taufname unseres Gallus war, sondern
vielmehr, wie schon Zimmer vorschlug,
als Beiname oder, präziser noch, als

Spitzname aufgefasst werden muss. Vor
allem in Klöstern war es ja durchaus

üblich, die zahlreichen Träger desselben

Namens durch Bei- oder
Spitznamen zu unterscheiden. Man denke

an die St.Galler Notkere mit den
Beinamen Balbulus ('Stammler'), Labeo

('der mit der Lippe') und Piperisgra-

num ('Pfefferkorn').108 Ich stelle mir
deshalb vor, dass Gallus, wie immer
sein Taufname war, seinen Ubernamen
in Luxeuil erhalten hat und damit
in Wirklichkeit einen Klosternamen
trug.109

Die Bedeutung des Namens ist klar.

Wie wir uns erinnern, hat auch ein
Bischof aus dem Namen Gallus die

Grundbedeutung 'Hahn' herausgehört.

Daraufnimmt noch die gegen 900

entstandene Vita des heiligen Magnus
Bezug. Als dieser, in Analogie zu Gallus

in Bregenz, den Luftdämonen in
Kempten gebietet, den Ort zu verlassen,

heulen sie: «Wehe, was werden wir
nun tun? Einen andern Hahn haben
wir hier! Dieser ist ja noch schlimmer
als der erste [Gallus].»110 Bemerkenswert

ist ferner, dass der Hahn gelegentlich

auch als Attribut des Heiligen
erscheint: so auf der Predella des linken
Seitenaltars in der ehemaligen Kloster¬

kirche San Gallo in Moggio, Friaul,
sowie in weiteren friulanischen Kirchen
wie etwa jenen in Dignano al Taglia-
mento und Liariis.111

Es stellt sich also die Frage, welche

Eigenschaften des Hahns sich mit dem
Mönch und späteren Einsiedler
assoziieren liessen. Eine Antwort darauf
könnten allenfalls noch heute verwendete

Redensarten112 sowie der
Volksglaube113 geben. Vor allem der Letztere
könnte ins Spiel gebracht werden.
Denn «fast sämtliche Züge, die der
Hahn bei uns im Volksglauben hat,
finden sich auch in der Antike wieder».114

Indessen würde der volkskundliche Ansatz

doch wohl zu sehr aufs
wissenschaftliche Glatteis führen. Ich
beschränke mich deshalb auf das

Frühmittelalter, aus dem ich immerhin drei
relevante Aussagen gefunden habe.

Die eine findet sich in der Enzyklopädie

des spanischen Bischofs Isidor von
Sevilla (um 560-636), die während des

ganzen Mittelalters eine ausserordentli¬

che Wirkung hatte. Im fünften Buch
mit dem Titel De legibus et temporibus

(«Uber die Gesetze und die Zeitrechnung»)

schreibt Isidor im Kapitel über
die Nacht (De node) : Gallicinium propter

gallos lucis praenuntios didum. -
«Der Tagesanbruch (eigentlich ,die
Zeit des Hahnenschreis') wird wegen
der Hähne, die das Licht vorankündigen,

so genannt.»115 Die andere
Textstelle stammt aus einer Enzyklopädie
des 9. Jahrhunderts. In seinem Werk De

universo (ursprünglich De rerum natu-
ris) schreibt der grosse Lehrer und Abt
Rabanus Maurus (um 780-856) im
Kapitel über die Tiere: « Gallus bezeichnet
einen heiligen Mann oder Lehrer des

Evangeliums, der im Dunkel dieser
Welt das künftige Licht des ewigen
Lebens verkündet.»116 In der bereits
erwähnten Passage der Magnus-Vita wird
Gallus schliesslich noch einmal mit
dem Hahnenschrei in Verbindung
gebracht. Magnus betet: «Allmächtiger
Gott! [...] Nimm mit wohlgefälligem

68



Ohr unsere Bitten an, wie du auch die

Bitten unseres Meisters Gallus mit
denselben Worten angenommen hast, und
gebiete den Dämonen, diesen Ort hier
zu verlassen, auf dass er geheiligt werde

zu Ehren deines Namens täglich beim
Hahnenschrei.»117

Isidors Worterklärung und die
Textstelle der Magnus-Vita machen deutlich,

dass der Hahn auch im Frühmittelalter,

wie schon seit ältester Zeit,118 vor
allem als Tagkünder und Frühaufsteher

galt. Rabanus Maurus bringt seinerseits

das Tier sogar mit der Verkündigung

des ewigen Lichts in Verbindung.
Dass er, wenn er vom vir sanctus sprach,
an unseren Gallus gedacht hätte, ist

allerdings nicht wahrscheinlich. Dann
hätte er auf den St.Galler Heiligen in
irgendeiner Weise Bezug genommen.
Ebenso wenig dürften die Mönche von
Luxeuil, wenn sie denn unserem Gallus

überhaupt einen Übernamen gaben,
diesen deshalb gewählt haben, weil
ihnen ihr Mitbruder als Künder des ewigen

Lichts erschien. Die Übernamen

«Stammler», «Grosslippiger», «Pfefferkorn»

zeigen, dass man sich eher an
sekundäre Eigenschaften hielt und diese

nicht ernsthaft-tiefsinnig, sondern

liebevoll-spöttisch apostrophierte.119
Es drängt sich also die Frage auf, ob

Gallus vielleicht in Luxeuil mit dem
Hahn oder schon vor diesem aufzustehen

pflegte und deshalb von seinen

Brüdern, die sich nicht vor der
geforderten Zeit erheben mochten,
humorvoll-spöttisch Gallus, 'Hahn', genannt
wurde. Wie aus seiner Vita hervorgeht,
war Gallus ein rigoroser Asket. Als
solcher gönnte er sich im Steinachwald
kaum Schlaf,120 von anderen wirklichen
oder vermeintlichen Exzessen nicht zu
reden.121

Natürlich ist dieser Deutungsversuch
durchaus in einem spielerischen Sinn

zu verstehen. Ich würde mir aber
wünschen, dass er die verkrampfte Diskussion

um die Herkunft von Gallus etwas

aufzulockern vermöchte. Wenn nicht,
wäre jedenfalls festzuhalten, dass der
Name des Gallus sprechend ist. Auch
Zeitgenossen haben aus ihm die lateinische

Wortbedeutung herausgehört.
Und diese ist «Hahn», auf Schweizerdeutsch

«Güggel» oder «Guli», ob sein

Name nun der Taufname oder in
Wirklichkeit ein Spitzname gewesen ist.

Wäre es tatsächlich nicht der erste,
sondern - wie bei Columban122 - der
zweite Name gewesen, würde diese

zweite Namengebung mit dem Ereignis
zusammenhängen, von dem an wir den

Lebensweg unseres Gallus erst eigentlich

verfolgen können: dem Klostereintritt

in Luxeuil.

107 André-Marcel Burg hielt die Alemannen
für «die Mehrheit der Bevölkerung auf dem
flachen Lande» - neben Gallorömern und
Franken (Burg 1969, S. 8*7f.)

108 Duft 1972, S. 6f.; OCHSENBEIN, PETER/
SCHMUKI, KARL, DieNotkere im Kloster St. Gallen

(Ausstellungsführer 1991/92), St.Gallen 1992.

109 Nicht verschwiegen sei freilich, dass auch
in irischen Klöstern regelmässig Bei- oder
Übernamen verliehen wurden (Zimmer 1909,
S. 474). - Aufjeden Fall offen bleiben müsste
die Frage, ob man in St.Gallen davon wusste,
dass Gallus eigentlich ein Übername war. Für
einen Übernamen gehalten hat ihn ein anonymer

St.Galler Mönch aus der ersten Hälfte des

9. Jahrhunderts. In einem Gedicht identifiziert
er den Adressaten des dem Columban
zugeschriebenen Gedichts Ad Sethum mit Gallus

(Herren 1983).

110 Walz 1989, S. 152 (c. 18): Heu, quidfacie-
mus?Alium Galium hic habemus. Istegalluspei-
or est priore [...].
111 OCHSENBEIN, PETER, Zum Gallustag:
Der heilige Gallus mit dem Hahn - eine friulani-
sche Variante. In: St. Galler Tagblatt, 16.10.1995.

112 Gesammelt von RÖHRICH, LUTZ, Lexikon

der sprichwörtlichen Redensarten, Bd. 2,

Freiburg/Basel/Wien 21977, S. 367-371.

113 HDA 3, Sp. 1325-1336. - SCHELS,
PETER C. A., Kleine Enzyklopädie des deutschen
Mittelalters (Mittelalter Lexikon, die freie
Wissensdatenbank), Art. Huhn und Hahn (zuletzt
geändert am 31.1.2006).

114 HDA 3, Sp. 1333.

115 Isidor von Sevilla, Etymologiarum sive ori-

ginum liberV 31, 11 (ed. W. M. LINDSAY, torn.
I, Oxford 1911). Eine ähnliche Erklärung
ebenda V 30, 4. - Für Gallus nicht relevant XII
7, 50: «Gallus a castratione vocatus; inter cete-
ras enim aves huic solo testiculi adimuntur. Ve-

teres enim abscisos gallos vocabant. Sicut au-
tem a leone leaena et a dracone dracaena, ita
a gallo gallina. Cuius membra, ut ferunt
quidam, si auro liquiescenti misceantur, consumi»
(ed. LINDSAY, torn. II, Oxford 1911). - Eine
deutsche Übersetzung der Etymologien hat
unlängst LENELOTTE MÖLLER vorgelegt: Die

Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, Wiesbaden
2008.

116 PL 111, col. 248: «Gallus virum sanctum
aut doctorem evangelicum significat, qui sub

caligine istius mundi positus futuram lucem vi-

tae aeternae pronuntiat.»

117 Walz 1989, S. 150 (c. 18): «Deus omnipo-
tens [... ] tu auditu placido has a nobis suscipe

preces, sicut suscepisti in his ipsis uerbis ma-

gistri nostri galli, et iube hos demones hunc
locum deserere, ut sit sanctificatus in honore
nominis tui cotidie cantantibus gallis. »

Vgl. ebenda, S. 152: «Iste gallus peior est priore,

quia cum suis galliciniis nos et membra
nostra pariter eicit, sed nec in heremo manere
permittit.» - «Dieser ist ja noch schlimmer als

der erste [Gallus], denn mit seinem Hahnengeschrei

vertreibt er uns und unsere Kumpane
und lässt uns nicht einmal mehr in der Einöde
leben.»

118 HDA 3, Sp. 1335.

119 Notker Balbulus hat sich den Übernamen

ironischerweise sogar mehrmals selber

zugeteilt, nicht weil er gestottert hätte,
sondern weil er infolge frühen Zahnausfalls mit
der Zunge anstiess (Duft 1972, S. 25f.). Notker
medicus Piperisgranum soll seinen Namen nach
Ekkehart IV. «wegen seiner Strenge in der
klösterlichen Zucht» erhalten haben (Casus sancti
Galli, c. 74). Johannes Duft möchte aber,
gestützt auf Wolfram von den Steinen, eher «an
die scharfen Heilmittel des Arztes in der
Apotheke» denken (Duft 1972, S. 42).

120 Wetti 10, 14, 26, 28 («Vigiliae innovaban-
tur ieiuniaque velut in primo tyrocinio arripie-
bantur» - «Nachtwachen und Fasten wurden
erneuert und wie am Anfang seines Mönchslebens

angepackt»; Sondergut Wettis), 34;
Walahfrid I 10, 14, 26, 32.

121 Wetti 34; Walahfrid I 32.

122 Sein Name bedeutet ja «Taube». Es «ist
ein Name, den der Träger als Geistlicher neu
angenommen hatte, [und der] somit einen
neuen Lebensabschnitt symbolisiert. Dieser
christliche Name war in Irland sehr beliebt. Es

ist nicht bekannt, welcher Columbans vormönchischer

irischer Name war» (Richter 2008,
S. 57). Umstritten ist, ob der Mönch und spätere

Abt sich selber ausschliesslich Columba

nannte und von den anderen auch so genannt
wurde oder ob schon zu seinen Lebzeiten auch
die Namensform Columbanus in Gebrauch
war. Vgl. zu diesem Fragenkomplex Schär
1988, S. 91 f.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 69


	Kam Gallus aus Irland oder aus dem Elsass? : Ein Fall von Migration im Frühmittelalter

