
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 23 (2010)

Artikel: Göttertrank und sirenenhafter Verführer : zur Kulturgeschichte der
alkoholischen Getränke

Autor: Keller-Giger, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Göttertrank und sirenenhafter Verführer
Zur Kulturgeschichte der alkoholischen Getränke

Susanne Keller-Giger

dem Grab des Nakht, Theben-West,15. Jh. V. Chr. Metropolitan Museum of Art, New YorkWeinlese und Kelterarbeit in Ägypten. Darstellung aus

Die Geschichte des Alkohols ist auch
eine Geschichte der Gesellschaft.

Der Umgang mit dem Trinken
widerspiegelt deren Kultur, in ihm drücken
sich ihre Weltsicht und ihr Bild des

Menschen aus. Ein triftiger Grund also,
die Trinksitten der letzten Jahrtausende

etwas genauer unter die Lupe zu
nehmen.

Der Begriff Alkohol stammt aus dem
Babylonischen. Dass Wein, Bier und
Branntwein auf der gleichen
berauschenden Substanz basieren, wurde
jedoch erst im 17. Jahrhundert erkannt.
Wie Schokolade, Kaffee und Tee gehören

alkoholische Getränke zu den
Genussmitteln. Diese dienen der Rhythmisierung

des Lebens - Alltags- und
Festmahlzeit unterscheiden sich durch sie.

Der Alkoholstoffwechsel des
Menschen gibt Hinweise auf einen weit
zurückreichenden Gebrauch alkoholi¬

scher Getränke.1 Die Fähigkeit zum
Abbau von Alkohol ist genetisch angelegt.
Während Säuglinge und Kinder dazu

noch nicht imstande sind, ist diese

Anlage bei Männern stärker ausgeprägt
als bei Frauen. Zudem erweisen sich
Semiten und Indoeuropäer als trinkfester.

Die Frage stellt sich, ob die auf Männer

beschränkten rituellen Gelage in
prähistorischer Zeit und die geografi-
schen Ursprünge des Alkoholkonsums
verantwortlich sind für die Unterschiede

in der Verträglichkeit von Alkohol.
Allerdings ist diese nicht nur von
physischen, sondern auch von psychischen
Faktoren abhängig.2

Ursprünge der «Alkoholkultur»
Fermentierte Getränke gab es seit den

ersten Hochkulturen. In allen indoeuropäischen

Kulturen bildete die kollektive

Berauschung einen zentralen Faktor

der Gesellschaft. Der Alkoholgenuss soll
bereits in prähistorischer Zeit bekannt

gewesen sein. Hemmungslose archaische

Gelage kannten die Germanen,
Kelten, Thraker, Illyrer und Balten.3

Der Gebrauch psychoaktiver
Substanzen ermöglicht den Ubergang vom
nicht-ekstatischen Alltagszustand zum
ekstatischen «Auffliegen der Seele».

«Ein betrunkener Mann ist eine heilige
Person», meinte 1758 ein französischer
Offizier zu den Gelagen nordamerika-

1 Die beiden von der Leber produzierten
Enzyme Alkoholdehydrogenase (ADH) und
Aldehyddehydrogenase (ALDH) dienen einzig

der Zerlegung von Alkohol. Daneben
unterstützt auch das mikrosomale Ethanol-oxi-
dierende System (MEOS) den Alkoholabbau.

2 Spode 1999, S. 25ff.

3 Spode 1993, S. 18.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23 9



nischer Indianer. Das Gelage war
Gottesdienst, diente aber auch bei wichtigen

Entscheidungen, weil im betrunkenen

Zustand «der Geist für wahre
Gedanken offener und für Grosses

entzündbarer» werde.4 Dabei schweisste

die identische Gemütsbewegung die

Gelagegruppe - vorwiegend aus Männern

bestehend - in höheren Sphären
zusammen. Mit dem Zutrunk wurde
auch das heilige Gastrecht beschworen.

Der «Rauschbund» konnte jedoch
auch misslingen, die momentane
Schwäche des Betrunkenen zur Kriegslist

ausgenützt werden. Am Ende
solcher Trinkrunden konnte ebenso der
Tod stehen.'' Zur Kontrolle der Exzesse

waren die Gelage in feste Rituale und
Regeln eingebunden. Mit dem Untergang

des Römischen Reiches gingen
diese verloren. Der germanischen
Oberschicht, dem Adel, fehlte bei den
Gelagen der Schutz des Rituals. Das

Gastrecht verschwand. Im
Hildebrands-, im Nibelungenlied und in
anderen germanischen Epen kommt der
Verlust der alten Werte zum Ausdruck.6

Wein - eine der drei Säulen
mediterraner Ernährung7

Bei Noah sind zwei Gründungsmythen

anzutreffen. Einerseits galt er als

Stammvater der sich nach der Sintflut
neu entwickelnden Menschheit, aber

auch als «Weinbringer».8 Für dieJuden
war die Rebe die wichtigste Kulturpflanze,

symbolisieren doch Brot, Ol und
Wein die Nahrung, die Arbeit und das

Wohlergehen des israelischen Volkes.

Allerdings hält sich die biblische Schrift
an das Ideal der Mässigung. So wird
übermässiger Genuss wie in Sodom
und Gomorrha verurteilt. Zur
seelischen Aufmunterung im irdischen
Jammertal hingegen darf Wein durchaus
benützt werden.9

Im antiken Griechenland wurde der
Traubentrank je nach Anlass und Weinsorte

im Verhältnis eins zu eins bis eins

zu fünf verdünnt. Bei Symposien10, wo

grosse Mengen Wein getrunken
wurden, galt nur derjenige als Säufer, der
den Wein unverdünnt genoss.11 Bei
Festen kam dem Wein sakrale Funktion
als Mitüer zwischen Mensch und Göttern

zu. Dionysos, der Gott des Weins,

galt auch als der «Rasende». Ekstatisch-

orgiastische Kulte, welche um ihn in
hellenistischer Zeit entstanden waren,
wurden bis nach Indien getragen. Etwa
800 v. Chr. gelangte der Wein nach
Italien.12

Wie bei den Juden bildeten Korn,
Wein und Ölbäume bei Griechen und
Römern die wichtigsten Nahrungs- und
Wirtschaftsgrundlagen.13 Wein entwickelte

sich zum bedeutendsten Agrar-
produkt des Römischen Reichs. Er wur¬

de in die Provinzen exportiert, welchen
der eigene Anbau eine Zeit lang untersagt

war. Dennoch blühte auch dort,
zum Beispiel in Gallien und Germanien,

der Weinbau allmählich auf. Bei
den Römern bekam der Wein erstmals
den Status eines Genussmittels. Es soll
185 Sorten gegeben haben. Mit Techniken

wie dem Harzen konnte der Wein
haltbarer gemacht werden. Am liebsten
trank man kräftige, süsse Weine, die
teilweise so stark waren, dass sie beim
Erhitzen entflammten. Die Unsitte der
Wirte, Wein zu panschen, stiess immer
wieder auf Kritik. So schrieb ein Gast an
die Wand der Wirtsstube: «Du trinkst
ungepanschten Wein, aber den Gästen
schenkst du Wasser ein.»14 Die besten
Weine sollen aus Griechenland
gestammt haben, und unter den
italischen Weinen waren der rote und der
weisse Falerner15 am beliebtesten.

Bier - das flüssige Brot16

Erstmals belegt ist die Braukunst bei
den Ackerbaukulturen des Vorderen
Orients. Ab 3000 v. Chr. verstärkte sich
die ernährungsphysiologische und
wirtschaftliche Bedeutung des Biers
massiv, was den Rauschtrank als nun
allgemein zugängliches Getränk aber von
seinem magischen Zauber befreite.
Nur an Festtagen lebte die entgrenzende

Bedeutung wieder auf und dauerte

in den archaischen Gelagen weiter.
Bei den Persern verlor das Bier an
Bedeutung, man wandte sich vermehrt
der (Dattel-)Weinproduktion zu.
Anders in Ägypten, wo sich das Bier bis ins
Mittelalter halten konnte. Ebenfalls am
Indus, später in China und Altamerika
wurde Bier getrunken.

Nicht durchsetzen konnte sich das

Bier in der kretisch-mykenischen
Weinkultur. Auch die Römer bezeichneten
Bier als «bockstinkenden Keltentrank»,
der für sie eher eine Arznei gegen Würmer

war. Dennoch tranken die Legionäre

aus afrikanischen und nördlichen
Provinzen das Gebräu gern.17

Kelten und Germanen, die «Barbaren»

Mittel- und Nordeuropas, wie sie

von den Römern genannt wurden, er-

10



nährten sich primär aus der unkultivierten

Natur, kannten aber bereits den

Haferbrei und den Fladen aus Gerste.

Zu den Getränken gehörten ausser

Wasser auch Milch - gesäuert und
ungesäuert -, Obstwein aus gesäuerten

Wildfrüchten, Met18 und Bier ohne

Hopfen. Laut Tacitus war das Bier eine

dicke, dunkle Flüssigkeit, die «durch

Gärung eine gewisse Ähnlichkeit mit
Wein» erhalten habe. Schon früh legten

die Germanen viel Wert auf die

Trinkausstattung. Gewaltige Pokale aus

Büffelhorn, Silber oder Gold dienten
als Trinkgefässe, gelegentlich auch

Hirnschalen erschlagener Feinde,
deren Kräfte durch Zauberkraft auf die
Trinkenden übergehen sollten.19

Mittelalter und frühe Neuzeit:
Trinkgelage zwischen sakraler Erhöhung und christlicher Verdammung20

Brot und Wein, die heilige Nahrung,
die das eucharistische Wunder zum

Ausdruck brachte, wurde in die christlichen

Rituale des Abendmahls
aufgenommen. Auf diese Weise konnte die

neue Religion besser in den römischen
Kulturkreis integriert werden, umgekehrt

wurde römische Kultur in die

christliche Religion implantiert. Diese

Symbiose wurde im Ubergang von der
Antike zum Mittelalter auch für die
Gebiete nördlich der Alpen prägend.

Mit der Christianisierung der
germanischen Stämme kam es zur Übernahme

mediterraner Ernährungsgrundlagen

in die Religion. Der sakrale Charakter

germanischer Trinkgelage und der
damit verbundene Biergenuss waren
den Missionaren ein Dorn im Auge. Sie

verboten das Trinkhorn, setzten für
Zecher harte Strafen bei Wasser und Brot
aus oder drohten mit Peitschenhieben.21

Allerdings fand Kolumban mit
seiner wundersamen Vermehrung von

Bier-nichtWein! - einen Weg, das Bier

aus seiner christlichen Isolation zu führen

und entschärfte so den
Widerspruch zwischen Wein- und Bierkultur.22

Vor allem im französischen und

deutschsprachigen Raum ging man die

Symbiose zwischen Wein und Bier ein,
es wurde sozusagen ein «römisch-barbarisches»

Ernährungsmodell geschaffen.23

Dieses war jedoch für die nördlichen

Vieltrinker, die das weniger
alkoholhaltige Bier besser vertrugen als

4 «Über die Beilegung von Fehden, über
Heiraten, über die Wahl von Stammesoberhäuptern,

auch über Krieg und Frieden berieten sie

meistens bei Gelagen», berichtet der römische
Geschichtsschreiber Tacitus über die Germanen.

Zitiert aus Spode 1993, S. 19.

5 So steht in der Edda, einer Sammlung
altnordischer Götter- und Heldenlieder: «Viele
Männer sind sich freundlich gesinnt, doch
beim Gelage lästern sie; Unfrieden weckt das

ewiglich, es hadert Gast mit Gast.» Der Dänenkönig

Hrodgar klagt im Beowulf-Epos, einer
angelsächsischen Heldendichtung: «Gar oft
vermassen sich, vom Met trunken, über dem

Alkrug edle Krieger, dass sie im Biersaal bleiben

wollten zum [Kampf] mit grimmer Kling.
Dann troff der Trinksaal, wenn der Tag
aufging, die Methalle zur Morgenzeit, blutbesudelt,

die Bänke alle, vom Schwerttau der Saal.

So schwanden mir die Helden, die teuern,
tüchtigen, da sie der Tod mir nahm.» Zitiert
aus Spode 1993, S. 22.

6 Spode 1993, S. 23.

7 Vgl. zur Geschichte des Weinbaus Hans
Jakob Reich, «Aus der über tausendjährigen
Geschichte des Weinbaus im Werdenberg», im
vorliegenden Band.

8 Gemeint ist die Sesshaftigkeit des
Menschen mit dem Beginn des Ackerbaus und des
Weinbaus (Neolithische Revolution).

9 Spode 1999, S. 43f.

10 Der altgriechische Ausdruck Symposion
steht sinngemäss für 'gemeinsames, geselliges
Trinken'. Für die Griechen der Antike stand
die gemeinsame gottverbundene und entsprechend

ritualisierte Geselligkeit im Mittelpunkt.

11 Als abschreckende Beispiele führte man
denjungen Spartiatenjedesjahr Heloten
(Untertanen in Sparta) vor, die sich mit
unverdünntem Wein betrinken mussten. Alexander
der Grosse erschlug im Streit nach dem Konsum

von purem Wein seinen Freund Kleitos.

12 Spode 1999, S. 44f.

13 Montanari 1995, S. 16ff.

14 Zitiert aus Spode 1999, S. 45.

15 DerFalerner sollte löjahre reifen, manche
hielten sich über lOOJahre. Vgl. Spode 1999,
S. 45 f.

16 Vgl. zur Geschichte des Biers Peter Keller-

Giger, «Bier - so alt wie die menschliche
Kultur», im vorliegenden Band.

17 Spode 1999, S. 34ff.

18 Honigwein.

19 Montanari 1995, S. 16ff.

20 Zu Bewirtung und Gastlichkeit im Spätmittelalter

und in der frühen Neuzeit vgl. im
vorliegenden Band Hansjakob Gabathuler, «Woll
bestellte Wirthschafften für Speiss und
Tranckh in ainem rechten Gelt».

21 Als zu Beginn des 7. Jahrhunderts der heilige

Kolumban im Land der Schwaben weilte,
«fand er, als er die Gegend durchzog, wie die
Einwohner des heidnischen Bregenz Opfer
begehen wollten: Sie hatten ein grosses Gefäss,
das bei ihnen Cupa hiess und das ungefähr
zwanzig Eimer hielt, mit Bier angefüllt und in
ihre Mitte gesetzt. Auf Kolumbans Frage, was
sie damit wollten, sprachen sie, sie bringen
ihrem Gott Wodan (Merkurius) ein Opfer. Wie

er von diesem scheusslichen Werke hörte, blies

er das Fass an, und siehe da, es löste sich mit
Gekrach und sprang in Stücke, so dass alles

Bier augenblicklich herausströmte. Da zeigte
es sich klar, dass der Teufel in der Kufe verborgen

gewesen war, der durch das irdische
Getränk die Seelen der Opfernden fangen wollte.»

Aus: «Das Leben des heiligen Kolumban
von Ionas», einem Schüler Kolumbans. Zitiert
aus Montanari 1995, S. 30.

22 Vgl. dazu Peter Keller-Giger, «Bier so alt
wie die menschliche Kultur», im vorliegenden
Band.

23 Das Konzil von Aix legte im 9.Jahrhundert
die tägliche Ration Wein und Bier für die
Kanoniker fest: «Jeden Tag erhalten sie fünf
Pfund Wein, wenn die Gegend es hergibt.
Wenn sie davon wenig erzeugt, erhalten sie

drei Pfund Wein und drei Pfund Cervisia

[Bier]. Erzeugt sie überhaupt nichts, so erhalten

sie ein Pfund Wein und fünf Pfund Cervisia.»

Zitiert aus Montanari 1995, S. 27ff.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23 11



Wein, nicht unbedenklich. Bereits zeigte

sich die Wirkung des Alkohols als

Waffe, wie sie in Zukunft noch oft
genutzt werden sollte.24

Derbe Sitten und Exzesse
im Mittelalter

Das Trinken im Mittelalter stand im
Zwiespalt zwischen sakraler Überhöhung

und christlicher Verdammung.
Weiterhin gehörte der Wein zu
kultischen Handlungen, sei es bei
Vertragsabschlüssen wie Kauf oder Verlobung
oder bei der Lehensnahme.25 Beim
Zutrinken musste der Becher in einem
Zug ausgetrunken werden. Solche
Anlässe endeten oft in exzessiver
Berauschung, nicht selten mit Schlägereien
und Verletzten oder gar Toten. Zahlreiche

Feste und Gelage im bäuerlichen
Jahresrhythmus bewegten sich zwi¬

schen massloser Ausgelassenheit,
wilden Saufexzessen und grober Derbheit.
Nach wochenlangem Absparen des
Essens vom Mund war der Genuss
verschwenderischen Schmausens gerade
für die ärmere Bevölkerung umso grösser.

Und die Hinwendung zu alkoholischen

Getränken war in dieser Situation

nicht mehr als natürlich, war doch
der mittelalterliche Mensch von deren
nährender Funktion überzeugt.26

Seit dem Einsetzen der Heidenmission

bekämpften christliche Prediger
die Trunkenheit als soziale Erscheinung

durch Dämonisierung des Alkohols.

Wein sei grundsätzlich gut, da
eine Gabe Gottes; der Missbrauch
hingegen eine Sünde, die weitere Sünden
wie Unkeuschheit und Totschlag
provoziere. Der Mensch nehme durch sie

«Schaden an Seele, Ehre, Leib und

Die früheste Erwähnung von Bier in der mönchischen Welt findet sich in der Biografie
des heiligen Kolumban (543-615), wo von einem «Bierwunder» berichtet wird (hier in
einer Darstellung aus dem 15. Jahrhundert). Stiftsbibliothek st.Gaiien, Cod.sang.602, s. 156.

12

Gut». Karl der Grosse verbot den Klerikern

den Besuch von Tavernen.
Vergeblich bekämpfte die Kirche archaische

Trinkgelage in den Zünften, wo
man sich zusammenfand, um «Macht
und Magie der Trunkenheit zu erfahren

und sich brüderlich Beistand zu
schwören».27 Die Anzahl der Tavernen,
Schenken und Trinkstuben stieg
dennoch mit zunehmendem Wohlstand
an. Die mangelhafte Wasserqualität
begünstigte den Konsum von Wein und
Bier auch aus gesundheitlichen Gründen.

Die Dichtung fasste die Trinkfreudigkeit

in Worte: «Trink aus dein Glas,
meins bleibt nicht voll! Uns immer
wohler werden soll!»28

Der Kampf der Reformatoren
gegen den «Saufteufel»

Mit der Reformation wurde der
Kampf gegen den «Saufteufel» mit
vehementeren Mitteln aufgenommen.29
Streitschriften, Traktate und Predigten
versuchten das Übel einzudämmen.
Erstmals zeigten sich Merkmale eines

«Krieges gegen Drogen», ebenfalls die
Nachteile des übermässigen Trinkens
für die Tätigkeit des aufkommenden
Berufsmenschen. Zur neu geforderten
Selbstverantwortung gehörte das

zunehmende Streben nach irdischem
Glück. Auch die «innerweltlichen» Kosten

des Trinkens wurden vorgerechnet
und nicht nur mit Verdammnis nach
dem Tod gedroht. Mögliche
Gesundheitsschädigungen traten allmählich in
den Vordergrund.

Um den Alkoholkonsum
einzuschränken, nahm die Kontrolle zu. So

wurde dem Zutrinken der Kampf angesagt,

und weitere Sittenmandate - meist
auf lokaler Ebene - wurden aufgestellt,
aber nur teilweise überprüft und
durchgesetzt.30

«Der Saufteufel sass nicht im
Getränk, sondern in einem bestimmten
Trinkverhalten.» So hiess es, das Trinken

werde zum Saufen, wenn «man
mehr in leib geusst, denn die notturfft
fordert»?1 Auf die Idee, den Alkohol
durch andere Getränke zu ersetzen,
kam man aber nicht. Immer noch galt



Bauernfest: Typische Mischung von fröhlicher Ausgelassenheit, Erotik, Trunkenheit und Schlägerei. Vier Kupferstiche von Hans Sebald

Beham, 1546/47. Hübner 2004

er als Grundnahrungsmittel, und jeder
Mensch, unabhängig von Ansehen und
Stand, hatte Anspruch auf ein wenig

Bier.32 Die Kombination, an «Armut,

Hunger und Durst» zu leiden, bedeutete

in erster Linie, an Durst aufAlkoholi¬

sches zu leiden. Die Trinkfreudigkeit
dieser Zeit ist auch als Reaktion auf das

sich ausbreitende Ideal von Vernunft

24 Tacitus soll über die Germanen gesagt
haben: «Wollte man ihnen, ihrer Trunksucht
nachgebend, verschaffen, soviel sie wollen, so

könnte man sie leichter durch ihr Laster als

mit Waffen besiegen.» Zitiert aus Montanari
1995, S. 134. Vgl. dazu auch die verheerende

Wirkung des von den Weissen eingeführten
Branntweins auf die Indianer.

25 Im 16. Jahrhundert herrschte beispielsweise

die Sitte, «auf die Ehe zu trinken». Der Wein
dürfte in manchen Fällen eine Vereinbarung
erleichtert oder überhaupt erst bewirkt haben.
Aus derart, oft zeugenlos zustande gekommenen

Eheversprechen entstanden immer wieder

Streitigkeiten: einen Teil reute es später,
oder man wusste nicht mehr genau, wie sich

alles zugetragen hatte. Die Obrigkeiten
erklärten darum solche «Weinheiraten» als

ungültig. Gemäss den Zürcher Ehegerichtssat-

zungen sollte «fürderhin keine Ehe hinter
dem Wein, an Hochzeiten, Dantzen, Mahl¬

zeiten, Kilchwinen, Liecht-Stubeten und sons-

ten leichtfertigen Zusammenkonften von zwey
Personen versprochen werden». Zitiert aus

Hauser 1987.

26 Dieses Phänomen lässt sich allenfalls mit
den häufig überbordenden Fasnachts- und
Karnevalsbräuchen unserer Zeit vergleichen.
Vgl. auch Spode 1993, S. 51 ff.

27 Spode 1993, S. 47ff.

28 Montanari 1995, S. 146f.

29 Luther meinte: «Es ist leider [...] gantz
Deudsch land mit dem Sauffen laster geplagt.
Wir predigen und schreien und predigen da

wider. Es hilfft leider wenig.» Zitiert aus Spode
1993, S. 63.

30 Zwingli schränkte 1530 in Zürich die
Anzahl Schenken ein, Calvin versuchte 1546

vergeblich, die Schenken ganz zu schliessen. Vgl.
Spode 1993, S. 67.

31 Vgl. Spode 1993, S. 73.

32 Den Mönchen des Klosters St.Gallen standen

täglich fünf Mass Bier zur Verfügung, je
nach Jahreszeit gab es zusätzlich Obst- und
Traubenwein. Auch den Armen wurde im
Geiste christlicher Mildtätigkeit nicht nur Wasser

vorgesetzt, sie erhielten beispielsweise in
karolingischer Zeit im Kloster Corbie zwei

Becher Bier zur Speisung. Im Hochmittelalter
waren es ein halber bis anderthalb Liter Wein,

die in den städtischen Spitälern aufgetischt
wurden. Diese Mengen entsprachen in etwa

auch dem Konsum der Stadtbevölkerung im
Hoch- und Spätmittelalter, wobei er beim Adel
und den Patriziern um einiges höher lag. Auch
bei den Klöstern «schenkte es mehr ein»,
waren sie doch oft Zentren der Produktion
alkoholischer Getränke. Über den damaligen
Getränkekonsum der bäuerlichen Gesellschaft

im deutschsprachigen Raum ist indes wenig
bekannt.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23
13



und Nüchternheit zu sehen. Neben
dem Haustrunk versorgten verschiedenste

Wirtsstuben, Tavernen, Pinten,
Schenken, Apotheken und Brauhäuser
die Leute mit alkoholischen Getränken.
Obwohl auch Frauen sich dem Genuss

von Bier und Wein hingaben, prägten
Männergesellschaften die Trinksitten
in den öffentlichen Schankstuben.

Ausgehend von den Klöstern verbreitete

sich das benediktinische Ideal der
massvollen Lebenshaltung, der Ächtung

des gierigen Essens und Trinkens.
Benedikt meinte auch, wer dem Wein

ganz entsage, dem winke Gottes Lohn.
Und sollte die Armut den Genuss von
Wein verunmöglichen, so sah er darin
einen Grund, Gott zu preisen und nicht
zu murren. Vorwiegend den Eremiten
überlassen blieb die härteste
Selbstkasteiung, nämlich freiwillig Wasser zu
trinken. Sie war verbunden mit
anderen Entsagungen wie Hungern,
Wachen, Kälte aushalten und der selbst

gewählten Einsamkeit.33

Wein
Ab spätrömischer Zeit trank der Adel

nördlich der Alpen Wein. Südweine,
teils auch gefälschte, wurden importiert.

Ebenso baute man zunehmend
eigenen Wein an. Kontrolle und Organisation

des Weinbaus und -handels
waren in Händen der weltlichen und
geistlichen Grundherren. Später gelangten
auch Städte durch den Weinhandel zu
wirtschaftlichem Wohlstand. Die
Anbaugebiete dehnten sich im Westen bis
nach Mittelengland, im Norden bis
Dänemark und östlich bis zur Memel aus.34

Wegen seiner kurzen Haltbarkeit
wurde der Wein meist jung getrunken,
im Hochmittelalter mit Wermut, Salbei
und anderen Kräutern gemischt. Auch
gesüsst und gewärmt genoss man ihn.
Die Beimischung von Wasser galt -
anders als in der Antike - als Zeichen be-

wusster Mässigung oder der Armut. Seine

Symbolkraft im theologischen und
diätetisch-medizinischen Bereich
hoben den Wein über Bier, Most und Met.
Kranke und Wöchnerinnen stärkte der
rote Trunk auf ärztlichen Ratschlag bis

14

Neben weltlichen und geistlichen Grundherren gelangten auch Städte durch den

Weinhandel zu Wohlstand. Fässertransport in Bern, um 1640. treichler 1991

ins 19. Jahrhundert. Spitäler und Aus-

sätzigenheime bepflanzten ihre eigenen

Rebberge.35
Seit dem Hochmittelalter war es

nicht mehr möglich, den Wein länger
zu lagern, da die Fassverschlüsse aus
Hanfund Ol nicht dicht waren. So ging
die Qualität des antiken Weins verloren.

Erst mit der Lagerung in Flaschen
mit Pfropfen aus Korkeiche wurde die
antike Praxis wieder aufgenommen
und damit ein bedeutender Schritt zur
modernen Weinkultur gemacht.36

Bier
Von den Feudalherren erhielten

Klöster und Kirchen Brau- und Schank-
rechte. Sie brachten die Braukunst
durch Verbesserungen in Technik und
Handwerk zur Blüte und schrieben
erste Rezepturen auf. Anfangs war das

Bier ausschliesslich für den Eigengebrauch

bestimmt; Arme und Pilger
erhielten ein Dünnbier, den sogenannten

Kovent. Mit zunehmender
Eigenständigkeit und Bedeutung der Städte
brauten diese ebenfalls ihr eigenes
Bier. Ab dem Hochmittelalter konnte
Bier dank der Verwendung von Hopfen
länger gelagert werden.37 In der Folge

begann die gewerbemässige Produktion

in grösseren Mengen. Met wurde,
konkurriert vom Bier, gegen Ende des
15. Jahrhunderts nur noch selten
getrunken. Die wirtschaftliche,
gesellschaftliche und nährende38 Bedeutung
des Biers war gross.

Die bedeutenden Braustädte lagen
im Norden Deutschlands. Süddeutschland

und die Schweiz hingegen verfügten

nur über eine geringe Produktion.
Durch seine Brauordnungen -
durchgesetzt hatte sich vor allen anderen das

Reinheitsgebot39 von 1516 - kam Bayern

in den Ruf eines Bierlandes. Der
Dreissigjährige Krieg markierte den
Beginn des Niedergangs von Qualität und
Quantität der Bierproduktion für die
kommenden zweiJahrhunderte. Gründe

waren die Verarmung der Bevölkerung

im norddeutschen Raum und das

Aufkommen neuer Genussmittel.
Verschont blieben einige süddeutsche
Regionen (besonders Bayern) und
Böhmen, wo durch das Reinheitsgebot die

Qualität des Bieres hoch war und
zudem ein neues Brauverfahren, das

untergärige, zur besseren Haltbarkeit des

Gebräus führte: Das Lagerbier war
geboren.40



Ab dem 16. Jahrhundert gewannen Tee, Kaffee und Schokolade als Genussmittel

an Bedeutung. «Die Teetrinkerin», Gemälde von Jean Siméon Chardin (1699-1779).
Art Gallery and Museum, Glasgow

Kaffee, Tee, Schokolade - der
modische Genuss der frühen Neuzeit

Im 16. Jahrhundert begannen
Schwarztee, Kaffee und Schokolade

den Alkoholika als ersten Alltagsgetränken

den Rang abzulaufen. Vordergründig

wegen ihrer Heilkräfte getrunken,
wurden sie eigentlich als Genussmittel

und Droge verwendet.41

Kaffee stammt ursprünglich aus

Äthiopien und Ostafrika und wurde

dann in Arabien weiterkultiviert. Den

Brauch, den Kaffee zu rösten, kannten

die Kaffeegeniesser seit dem 14.

Jahrhundert. Venezianische Kaufleute führten

den «Türkentrank»42 im 16.

Jahrhundert in Europa ein. In der Folge
wurde Kaffee in eigenen Kolonien wie

Java, den Antillen, Mittel- und
Lateinamerika angebaut. Er wurde zum Symbol

für das Grossbürgertum, in
welchem Klarheit, Scharfsinn und
Gedankenfreiheit zu den erstrebenswerten

Eigenschaften gehörten. Kulturell stand

er für Aufklärung und bürgerliche
Arbeitsethik.43 Ab dem 18. Jahrhundert
kamen breitere Schichten in den
Genuss von Kaffee. In Frankreich und vor
allem in Paris ersetzte er als Massendroge

zunehmend den Wein.44

Konkurrenz erwuchs dem Kaffee

durch den Tee. Um 1610 gelangte
erstmals Tee aus Indien nach Amsterdam.

Getrunken wurde er zuerst in Frank-

33 Wassertrinken galt als Stigma des populus
vulgaris, war ein Zeichen von Armut. Es haben
sich kaum rituelle Handlungen im Zusammenhang

mit Wassertrinken entwickelt. Vgl. Spode
1993, S. 45f.

34 Spode 1999, S. 48. Vgl. auch Heinz Gaba-

thuler, «Ein Saft für weltliche und geistliche
Herren», im vorliegenden Band.

35 Spode 1993, S. 46f.

36 Während Ägypter, Griechen und Römer
den Wein in luftdichte Amphoren abfüllten,
erfanden die biertrinkenden Germanen das

Holzfass. Karl der Grosse schrieb es für
Transportzwecke vor, ohne den Gärprozess des

Weins zu beachten. Auch das Spundloch hielt
nicht dicht, so dass auf 20 Fässer Wein ein Fass

Schwund eingerechnet wurde. Flaschen aus

Glas, Metall und Holz dienten allein dazu, den
Wein zu servieren. Spode 1999, S. 47ff.

reich, nach 1650 auch in England. In
Holland verdrängte er sogar die
alkoholischen Getränke, und in England
bildeten Brot und Tee ab den 20er Jahren

des 19. Jahrhunderts oft die
ausschliessliche Nahrung der Arbeiter.

Als dritte im Bunde setzte sich in den

südeuropäischen Ländern Schokolade

durch, allen voran in Italien und
Spanien. Wie Kaffee und Tee verbreitete

37 Von nun an wurde nur noch gehopftes
Bier als Bier bezeichnet. Mit Porst (einem
Heidekrautgewächs, das ätherische Öle enthält)
versetztes Bier nannte man Grutbier oder Ale,

in Schweden Ol.

38 Bier war bedeutender Lieferant von Energie,

Vitaminen und Spurenelementen.

39 Von nun an waren nur noch Wasser, Gerste

und Hopfen für die Bierproduktion zugelassen.

40 Spode 1999, S. 38f.

41 Montanari 1995, S. 147.

42 Das bekannte Kinderlied GA-F-F-E-E
(entstanden um 1800) erinnert daran, dass der
Kaffee aus dem ehemals türkisch besetzten

arabischen Raum stammt.

43 Der englische Geschichtsschreiber James
Howell meinte bereits 1660: «Während früher

sie sich auch bei den nördlichen Nachbarn.

Allerdings wurde sie nicht zum

Massengetränk, sondern blieb den
gesellschaftlichen und religiösen Eliten
vorbehalten. Schokolade galt daher

gegen Ende des feudalen Zeitalters als

Symbol für die Verweichlichung und

Nutzlosigkeit der aristokratischen
Oberschicht.45

Handwerker und Verkäufer am Morgen Bier
und Wein tranken und sich damit den Kopf
schwer machten, ohne mehr ernsthaft arbeiten

zu können, haben sie sich jetzt dagegen

an dieses bürgerliche Getränk gewöhnt, das die

Leute wachhält.» Zitiert aus Montanari 1995,

S. 149 f.

44 Auch in Deutschland fürchtete man die
Konkurrenz des Kaffees. «Eure Väter, deutsche

Männer, tranken Branntwein und wurden
mit Bier grossgezogen, so wie Friedrich der
Grosse. Sie waren zufrieden und gutherzig.
Das ist es, was auch wir möchten. Ihr mtisst

den reichen Stiefbrüdern eurer Nation [den
Holländern] Holz und Wein schicken, aber

kein Geld mehr für den Kaffee.» Verfügung
des Bistums Hildesheim aus dem 18. Jahrhundert,

zitiert aus Montanari 1995, S. 152.

45 Montanari 1995, S. 151 ff.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23
15



19. und 20. Jahrhundert:
Die schwierige Suche nach dem richtigen Umgang mit der Droge Alkohol

Trotz der aufkommenden Kaffee¬

häuser, Restaurants und Wirtshäuser

wurde am Ende des 18. Jahrhunderts

immer noch vor allem unter
Freunden und Verwandten, Gleichgesinnten

und sozial Gleichgestellten
getrunken. Dabei waren in städtischen
Gebieten Kaffee, Wein, Bier, Likör und
Punsch beliebt, Kaffee symbolisierte
nüchterne Lebenshaltung. Weine -
besonders jene aus Frankreich und erst
recht der Champagner - standen für
feine Lebensart. Am Stammtisch gehörten

Bier, Schnaps und Rausch zum
Räsonieren.46

Wein
Den Luxus des Weintrinkens erlaubten

sich der Adel, Grossbürger, Gebildete

und die Bevölkerung in den
Weingebieten. Für die ärmeren Leute wurde
er unerschwinglich. Er inspirierte
Künstler und Schriftsteller der Klassik
und Romantik. Goethe soll zwei bis drei
Flaschen Wein pro Tag geleert haben.

Die französischen Weine wie Bordeaux
beispielsweise galten als die besten
Rotweine, die deutschen aus dem Rheingebiet

als bekömmlichste Weissweine. Mit
dem Einschleppen der Reblaus und des

Mehltaus aus Amerika und der damit
einhergehenden Vernichtung von
Anbauflächen verteuerte sich der Wein
zusätzlich. Etwas anders stellte sich die
Situation im Alpenrheintal dar. Die Reblaus

breitete sich hier nicht aus. Für
den massiven Rückgang der Weinbauflächen

im Zuge der bis in die 1930er

Jahre andauernden Rebbaukrise waren
neben wirtschaftlich und sozial schwierigen

Bedingungen und einer
Kälteperiode vor allem veränderte Marktverhältnisse

verantwortlich.47
Nach dem Zweiten Weltkrieg kam es

zu einer Demokratisierung des Weingenusses

auch ausserhalb der Anbaugebiete.

Süsse, fabrikmässig hergestellte
Weine wie «Liebfrauenmilch» gewannen

in den 1950er Jahren an Beliebtheit.

In Deutschland und den USA ver-

Die Damenriege Sevelen genehmigt sich - wohl nach einem Turnfest - im Trauben-Saal

ein Gläschen, zweite Hälfte 1920er Jahre. Von links: Kathrina Litscher, Marie Schlegel,
Hedi Niederer, Grittli Engler, Grittli Litscher (Vorturnerin), Martin Wörz, Anna Schlegel,
Babette Giger, Irma Gähwiler, Marie Spreiter. Sammlung Werner Hagmann, Zürich

vierfachte sich der Weinkonsum. In
den traditionellen Weinländern - ausser

der Schweiz, die dank gegenläufiger
Tendenzen und des Ersatzes des Mostes
durch Wein den Verbrauch mehr oder
weniger halten konnte - sank er
teilweise dramatisch. Dessen ungeachtet
konnten Italien und Frankreich ihre
führende Stellung halten.48 Seit den
1970er Jahren befindet sich der
Weingeschmack in radikalem Wandel. Waren

es vorher vor allem süsse «honigsinnige»

Weine, die als vollkommene
Erquickung des Gaumens galten, so

bevorzugen die Weintrinker heute eher
trockene (alkoholreichere) Weine.49

Bier
Durch eine bei Künstlern und

Intellektuellen neue Beurteilung des Lagerbiers

als modern, demokratisch und
national konnte der Niedergang des Biers
im 19. Jahrhundert gestoppt werden.
Schützenhilfe bekam die Bierproduktion

auch durch die Temperenzbewegung50,

welche den Branntwein durch
vermehrten Bierkonsum zu verdrängen

suchte. Untergärige Biere setzten
sich überregional durch. Dampfkraft,
Kältemaschine und Pasteurisierung
vereinfachten die Produktion. Die
Industriearbeiter wechselten vom Schnaps
zum Bier und tranken dieses nicht
mehr in der Fabrik, sondern in der
Freizeit. Das Bier wurde zum
«sozialdemokratischen Saft».

In allen deutschsprachigen Gebieten

gewann das Bier gegen Ende des

19. Jahrhunderts gegenüber dem
serbelnden Weinhandel an Boden. In
Italien hingegen blieb der Bierkonsum
gering. In Belgien und Grossbritannien
überlebten alte obergärige Brauverfahren.51

In der Zwischenkriegszeit sank der
Bierkonsum erneut. Durch Fusionen
und Rationalisieren versuchte man den
Absatzeinbruch in den Griff zu bekommen.

Der Konzentrationsprozess setzte
sich auch nach dem Zweiten Weltkrieg

16



fort. Dies galt auch für die Schweiz, wo

Anfang der 1990er Jahre die Abschottung

des Schweizer Biermarktes durch
das Bierkartell endete. Den höchsten

Pro-Kopf-Verbrauch mit 110 bis 140

Litern verzeichneten Ende des 20.

Jahrhunderts Tschechien, Deutschland,
Australien, Belgien, Dänemark, Irland

Tabernarius (Schankwirt) bei der

Branntweinhersteilung: Branntwein erfuhr
als Genussmittel ab dem Spätmittelalter
zunehmend Zuspruch. Holzschnitt von
Albrecht Dürer, 1494. Hübner 2004

und Österreich. Die Schweizer begnügten

sich mit der Hälfte.52

Spirituosen
Mit knappen 40 Volumenprozent

Alkoholgehalt sind die Spirituosen die

stärksten Alkoholika.53 Im ersten
Jahrhundert vor Christus entwickelten die

Chinesen durch Einfrieren und
Ausnützen der unterschiedlichen Gefrierpunkte

von Wasser und Alkohol ein
konzentriertes Reisbier — die wohl erste

synthetische Droge.54

46 «In der Woche Korbmacher und besoffen
und des Sonntags Weltbürger und auch besoffen!»

Zitat aus: ...ne scheeneJejend is det hier!

Humoresken, Satiren, komische Szenen vonAdolf
Glassbrenner (1810—1876), Hg. K Böttcher
1982, zitiert aus Hübner 2004, S. 126. - Zur
Region Werdenberg vgl. Hansjakob Gabathu-

ler, «Pinten und Tavernen in der Region
Werdenberg», im vorliegenden Band.

47 Vgl. dazu im vorliegenden Band Hans
Jakob Reich, «Aus der über tausendjährigen
Geschichte des Weinbaus im Werdenberg».

48 Frankreich und Italien produzierten Ende
des 20. Jahrhundertsje etwa 5 bis 6 Mio. Tonnen
Wein. Aus Deutschland stammten 1, aus Osterreich

0,2 und der Schweiz 0,1 Mio. Tonnen.

49 Spode 1999, S. 50f.

50 Temperenzbewegung: Abstinenzbewegung.

51 Spode 1999, S. 41.

Die Anfänge des effizienteren
Destillierens55 liegen im Dunkeln.36 Laut dem

Historiker und Soziologen Hasso Spode
wurde im 11. Jahrhundert wahrscheinlich

an der Universität in Salerno
erstmals Wein destilliert. Auf der Suche

nach dem «Schlüssel der Wandlungen»
(Stein des Weisen) und bei ihren Versuchen,

Substanzen zu extrahieren, welche

«das Wesen der Dinge in ihrer
'feinstofflichen' Form» darstellen (Quintessenz),

stiessen Alchimisten auf das

aqua ardens (Brennendes Wasser). Die

Technik wurde weiter verfeinert, der

Alkoholgehalt erhöht, giftige Bestandteile
wie Fuselöl und Methanol konnten
eliminiert werden. Dieser «Jungbrunnen»,

wie der Weingeist auch genannt
wurde, galt als Helfer gegen alle
Krankheiten, als sogenanntes Lebenswasser

(aqua vitae)57 soll er selbst vor Pest

geschützt haben. Trotz Geheimniskrämerei

gelangten zuerst Apotheker in den

Besitz der Technik zum Herstellen von

«geprent wyn». Klöster und Städte

begannen Frucht- und Kräuterliköre
herzustellen, als Medizin wohlverstanden.

Mit der Zeit wurde es möglich,
Branntwein aus allen gärfähigen Stoffen

herzustellen. Zahlreiche Hausbrennereien

in den Städten versetzten ihr
selbst gebranntes Wasser mit Essenzen

und Kräutern wie Anis und Kümmel.

52 Ebenda, S. 42. - Zur Bedeutung und
Entwicklung der Mostproduktion in der
Ostschweiz vgl. Hans Jakob Reich, «'Zimlich vil
obs an Kirschen, äpfeln und biren'», im
vorliegenden Band.

53 Rum und verschiedene Bitter kommen
auf bis zu 70 Volumenprozent. Spode 1999,
S. 25.

54 Noch heute entsteht Starkbier
(«Eisbock») auf diese Weise.

55 Trennung von Wasser und Alkohol durch
Erhitzen (Brennen).

56 Alexandrinische oder arabische Gelehrte
sollen die Technik des Destillierens entwickelt
haben. Zu lesen ist auch, dass irische Mönche,
chinesische Weise, indische Gurus oder sibirische

Schamanen für die Erfindung verantwortlich

zeichnen.

57 Vgl. dazu Eau de vie, Aquavit, Whisky.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23 17



Gin Lane: Gin-Epidemie in England. Kupferstich von William Hogarth, 1751. Hübner 2004

Trotz der erweiterten Produktepalette
blieb Gebranntes aus Wein und Obst am
kostbarsten. Ausnahmen bildeten Polen
und Russland, wo das «Wässerchen», der
Wodka, «fast als ein Getränk gebraucht»
wurde. Süsse Liköre (Rosolio, Raafia)
kamen im 17. Jahrhundert in Mode,

ganz im Sinne des «Triumphes des

Süssen», der auch in anderen Köstlichkeiten

der Zeit zum Ausdruck kam.58

Gin-Epidemie
und Branntweinpest

Als Folge einer Erhöhung der
Biersteuer 1694 brach in England die erste

Gin-Epidemie59 aus. Bis 1750 verzehnfachte

sich der Ginjahresverbrauch auf
durchschnittlich 63 Liter pro Erwachsenen

in London. Er schädigte vor
allem die schlecht ernährte Bevölkerung

in den Elendsquartieren. Durch

Steuererhöhungen und Schanklizen-

zen konnte man die Seuche in den
Griff bekommen, allerdings kam eine
Unzahl von Kindern bereits mit
Schädigungen zur Welt oder trug vom Gin-
Konsum körperliche Gebrechen
davon. Von nun an unterschied man
zwischen «gutem» und «bösem» Alkohol:
Bier, das «natürliche» Getränk
versinnbildlichte die idealisierte Zeit des guten
alten Handwerks, während der Branntwein

zum «Gesöff des Pöbels» stigmatisiert

wurde. Die Gin-Epidemie war
Ausdruck einer entwurzelten Unterschicht
in der Phase des Zusammenbruchs der

Ständegesellschaft mit breiten Schichten

in Elend und Hoffnungslosigkeit.
Zudem bot das Alkoholgift eine
willkommene Begründung für die hohe
Kindersterblichkeit, ohne dass sich
Politik und aufkommendes Bürgertum

mit mangelnden Hygiene- und
Ernährungsverhältnissen eines Teils der
Gesellschaft auseinandersetzen mussten.

Ein knappes Jahrhundert später traf
die Branntweinpest den europäischen
Kontinent.60 Hier standen die «Schnapswellen»

vor allem mit der Gewerbefreiheit

und dem Anbau der Kartoffel im
Zusammenhang. In der Schweiz
verschwanden den Handel hemmende
Zunft- und Schankgrenzen in der Hel-
vetik (1798-1803), Getreide wurde
durch die ertragreiche und billige
Kartoffel als Rohstoff für gebrannte Wasser

abgelöst.61

Im Zuge der napoleonischen Kriege
überflutete die erste «Schnapswelle»

(«Härdöpfeler-Welle») die Schweiz.62

Mit der Fabrikindustrialisierung in der
Eidgenossenschaft nach der Kontinentalsperre

wurde das Heimarbeiterwesen

zerstört und soziales Elend breitete
sich aus. Aus ökonomischen Gründen
wichen Kleinbauern und Halbbauern
auf das günstige Kartoffelschnapsbrennen

aus.

Branntwein wurde auch gern als

billiger Nahrungsersatz für die Angestellten

genutzt. Wenn Leute nicht mehr
arbeitsfähig waren, sah man das als deren

eigene Schuld, so wie auch die Armut
allgemein als selbst verschuldet abgetan

wurde. Nur Mässigung und
Selbstdisziplin helfe gegen Alkoholismus.63
Dem meist pur getrunkenen Fusel bot
der geschwächte Körper der ärmeren
Schichten nur wenig Widerstand. «Ein
Gläschen Selbstmord» nannten die
Arbeiter den Branntwein. Die Förderung
des Alkoholkonsums durch Produzenten,

Schnaps-Naturalentlöhnung auf
Bauernhöfen und in der Alkoholindustrie,

aggressives Marketing und Tauschhandel

der Kleinstproduzenten trugen
das Ihrige dazu bei. Selbst Kinder tranken

den «Wein der Armuth», da die
Preise von Milch und Käse hoch
waren.64 Schnaps wurde zum wichtigen
Energielieferanten in fataler Anlehnung

an die Auffassung der nährenden
Funktion des Alkohols. Der karge Lohn
wurde gleich investiert - in Branntwein.65

Die Alkoholprobleme der unte-

18



ren Schichten sollen aber nicht
darüber hinwegtäuschen, dass sich auch

wohlhabende Bevölkerungsschichten

gerne dem gebrannten Wasser zuwandten,

allerdings weit mehr dem qualitativ
besseren Obstler und dem Weinbrand,
die zudem oft als Mixgetränk hergestellt

und konsumiert wurden.66

Den noch in der traditionellen
Ernährungsweise eingebetteten
Gesellschaftskreisen, den Bauern, Pfarrern
und Lehrern, erschienen diese neuen
Moden hingegen als liederlicher
unmoralischer Zug. Schriftsteller und
Wissenschaftler, allen voran Mediziner
und Internisten, mobilisierten gegen
die «péril immense pour les sociétés

modernes».67

Aufkommen der «Alkoholfrage»
Wenig erfolgreich versuchten

verschiedene Mässigkeitsvereine in der

ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts die

Branntweinpest zu bekämpfen. Ein «si-

renenhafter Verführer» sei der Schnaps,
der die «Herrschaft von Trieben» und
«schlechte Instinkte» hervorrufe. Trotz
aller Warnungen Hessen sich die beiden

grossen Schnapswellen, die über die
Schweiz hereinbrachen, nicht verhindern.

Veränderte Trinkmuster beendeten

in den 1840erJahren die erste Welle:

Der Alkoholkonsum am Arbeitsplatz
ging zurück, dafür stieg die Zahl der
regelmässigen exzessiven Trinker. Zudem
schränkte die Ernährungskrise von
1846/47 die für die Alkoholproduktion
notwendigen Rohstoffe ein. Doch die
zweite Schnappswelle folgte schon bald,
als mit der Liberalisierung der Volkswirtschaft

1874 Wirtshäuser und
Kleinverkaufsstellen rasch zunahmen.68

Aufgrund des wachsenden
gesellschaftlichen Bewusstseins für die Be¬

deutung des «Human Capital» und
«sozialer Kosten» förderten private Initiativen

und politische Interventionen die

Bekämpfung sozialer Missstände.69 Der
Zenit der «Branntweinpest» war Ende
des Jahrhunderts überschritten,
verlangte doch die fortschreitende
Industrialisierung mit ihren komplexen
Maschinen nüchterne Operateure.70 Das

bessere Einkommen erlaubte es auch
den Arbeitern, sich anstelle des billigen
Schnapses ein gutes Bier zu genehmigen.

Massnahmen des Staates, die Mäs-

sigkeitsbewegung und der Einfluss der
aufkommenden Sozialbewegung
verstärkten die Trendwende. Zur bürgerlichen

Sozialreform gehörte der Kampf
gegen das «verderbliche» Wirtshaus,
die «Alkoholfrage» wurde als ein Problem

der Arbeiterschaft dargestellt. Ein
Grund, dass sich die Arbeiterbewegung
nur zögerlich zu einer Stellungnahme

58 Montanari 1995, S. 148f.

59 Gin ist die Kurzform für den holländischen

Wacholderschnaps Genever, der
ursprünglich als Tuberkulosemittel Verwendung
fand. Ende des 17. Jahrhunderts bezeichnete
er bereitsjeglichen Billigbranntwein. Vgl. Spo-
de 1999, S. 55.

60 Ausnahmen sind Italien und Bayern mit
einer starken Wein- bzw. Biertradition. Vgl.
Spode 1999, S. 56.

61 «Da, mit Ausnahme Irlands, wohl in
keinem Lande Europas der Kartoffelbau
verhältnismässig so stark betrieben wird als bei uns,
musste sich der Spekulationsgeist auch bei uns
dieses Stoffs zum Branntweinbrennen
bemächtigen, umso mehr, da die Anwendung
der Kartoffeln in keiner anderen Form einen
so grossen Gewinn bringt wie in der Gestalt des

Branntweins und dadurch die Bodenernte am
meisten gesteigert werden kann. Darin liegt
wohl auch der Hauptgrund, dass innerhalb
von 15 Jahren die Kartoffelbrennerei immer
zahlreicher geworden ist.» Vortrag aus dem
Bernischen Justiz- und Polizeidepartement
1839, zitiert aus Tanner 1986, S. 148.

62 Vortrag aus dem Bernischen Justiz- und
Polizeidepartement 1839: «Die starke Verbreitung

des Branntweingenusses in mehreren
Landestheilen des Kantons war eine unmittelbare

Folge des Durchmarsches von Truppenkorps

der alliierten Mächte in den Jahren
1813-1815. 'Schnaps' war das Losungswort
dieser Soldaten in allen Quartieren auf dem
Lande. [...] Von dieser Zeit an beginnt eine ver¬

mehrte Nachfrage nach Branntwein und mit
dieser auch ein vermehrtes Angebot; der
Branntwein wird immer mehr Gegenstand
eines gewinnreichen Handels und zugleich
einer aufblühenden inländischen Fabrikation.»

Zitiert aus Tanner 1986, S. 149.

63 In Ratschlägen für die kluge Hausmutter
wird 1780 empfohlen, das Gesinde an kleine
Dosen Branntwein zu gewöhnen: «Die kluge
Hausmutter kann mit einer kleinen Dosis
Brandtwein durch ihre Knechte grosse Dinge
in der Geschwindigkeit ausrichten, und vielen

guten Willen hervorbringen.» Zitiert aus Hübner

2004, S. 121 f.

64 Tanner 1986, S. 153 f.

65 «Wo irgend ein grosses Werk ausgeführt
wird und zahlreiche Arbeiter notwendig sind,
dahin sucht der Brenner in der nächsten Nähe
sofort seinen Branntwein zu liefern. Anstatt
dass die Leute dem Schnaps nachlaufen müssen,

wie es früher war, läuft denselben heutzutage

der Schnaps nach.» J. Schild 1864, zitiert
aus Tanner 1986, S. 153.

66 Tanner 1986, S. 151.

67 1837 erschien Die Branntweinpest von
Heinrich Zschokke, 1838 die Novellen Wie

fünf Mädchen im Branntwein jämmerlich
umkommen und Dursli, der Branntweinsäufer
von Jeremias Gotthelf. Vgl. Tanner 1986,
S. 149f. - Vgl. auch Hansjakob Gabathuler,
«Vom Härdöpfler der Proleten zu den Alco-

pops der Fun-Gesellschaft», im vorliegenden
Band.

68 Tanner 1986, S. 156f.

69 «Antischnapsvereine» wurden gegründet:
1870 die Abstinenzbewegung gegen den Konsum

alkoholischer Getränke und 1877 das

«Blaue Kreuz». In verschiedenen Berufs- und
Bevölkerungsgruppen entstanden ähnliche
Organisationen von Arbeitern, Eisenbahnern,
Lehrern, Frauen usw. 1902 wurde die
Schweizerische Zentralstelle zur Bekämpfung des

Alkoholismus ins Leben gerufen, eine Organisation,

die dem Fortschrittsglauben der damaligen

Zeit verpflichtet war. Berühmt wurde in
diesem Zusammenhang die Basler Antrittsvorlesung

von Gustav von Bunge 1886: «Die

Alkoholfrage», welche vom Glauben an den «sittlichen

Fortschritt der Menschheit» getragen ist.

In der sozialistischen Revolution sah die
Arbeiterbewegung eine Chance zur Überwindung
des Elendsalkoholismus und gründete 1900

den Sozialistischen Abstinentenbund. Tanner
1986, S. 152 ff.

70 Mit dem Durchschlagen der
Industrialisierungskapitalverhältnisse aufdie gesamte Gesellschaft

verloren der Rausch oder auch nur der
kleine Schwips an Attraktivität, Nüchternheit
am Arbeitsplatz war bei der neuen Mittelschicht
angesagt. «Unfälle, Entlassung wegen wiederholter

Trunkenheit, Gefährdung im Strassenverkehr

wegen mangelnder Selbstbeherrschung

im Rausch, fehlende oder geminderte
Aufstiegschancen wegen Unzuverlässigkeit,
Verachtung seitens der Familie, der Kollegen und
Freunde und in der Öffentlichkeit» waren nur
einige der unliebsamen Folgen bei mangelnder
Nüchternheit. Vgl. Hübner 2004, S. 181.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23 19



3-so <&ec> /?;UL

Stxnsri£augzb<L-
njuoü/rri," Z Ufvr

C^sr^^fcAxjruU***,
o-é ßfyf- £6-tS?si-l>T,

I j uk. îsliïr/L&szJvdj
Sv^-Mn/fit^vrL S~

C^y^fy-iAi 3 W
^ f "î^v^rtc^v®-*^* Jéiwvi *i- H/yw

Öo-ü. 7
'«-ff. 8Uâ^Âon^ro

l.l.^lln -f.! I MUfcMWW IWUWIIWWI^ UJIIU my
~^chU. -RtO-üocfv*^-? *^£3

fizdvuLr; Çt4r*j7>*in <^o ö'^t -»

frnchjji&id- -*->*. 37lcz^&-&nL „
"I mmnWMWU'i'HHi «'iiT Ti wr.i iiWll»m«

Jb^i'hoAt.yo^'j- *fzcjh-o tçi-

Antialkoholveranstaltungen. Plakat von Käthe Kollwitz, Lithografie, 1922. Hübner 2004

gegen den Alkoholmissbrauch
durchringen konnte.71 Guttempler72 und
Rassenhygieniker sorgten für die Trennung

in der Mässigkeitsbewegung in
einen «abstinenten» und einen «massigen»

Flügel. Der abstinente Flügel vertrat

die Auffassung, dass durch soziale

Massnahmen wie die Trinkerfürsorge
die «natürliche Auslese» ausser Kraft

gesetzt würde und damit ganze Völker
«entarteten». In den USA und der

Wer Schnaps trinkt
zahlt freiwillig Steuern,
füllt Junkersäckel,
ruiniert seinen Körper,
zerstört seine Familie,
verblödet seine Nachkommen,
hilft Irrenhäuser füllen.

Das „Berliner Tageblatt" schreibt am 14. Juni :

„Eine wahre Kulturtat war es, als der Leipziger
Parteitag der Sozialdemokratie im September 1909
allen Parteigenossen und Arbeitern den Schnaps-
b o y k o 11 empfahl. Die Wirkung stellte der Disziplin
der deutschen Arbeiterschaft ein glänzendes
Zeugnis aus."

: : Ein organisierter Arbeiter : :

trinkt keinen Tropien Schnaps!

Appell der Arbeiterabstinenten an das

schnapstrinkende Proletariat. Hübner 2004

Schweiz schreckte man zum Schutz der

«Erbgesunden» auch vor vereinzelten

Zwangssterilisationen nicht zurück.
Erst in den 1960er Jahren wurde
die sogenannte Alkoholismus-Entar-

tungs-Hypothese endgültig fallengelassen.'3

1886 versuchte der Bund durch ein

Alkoholmonopol, Ökonomie und
«Volksgesundheit» unter einen Hut zu

bringen. Durch Preiserhöhung sollte
der Schnaps für die unteren Schichten

unerschwinglich werden. Zudem
verschaffte der ebenfalls neu eingeführte
Alkoholzehntel den Kantonen Finanzmittel

zur Alkoholismusbekämpfung.
Das Monopol galt für Branntweine auf
Kartoffel- und Getreidebasis, noch
nicht aber für die teureren Obst- und
Spezialitätenbranntweine. Diese

Privilegierung der Obstbranntweinproduktion
bot im Ersten Weltkrieg eine Lücke

für erneuten Schnapsmissbrauch: Die

gute Einkommenssituation ermöglichte
den Bauern das Brennen von Obst-

branntwein. Aus «elenden Schnapsdörfern»

wurden «blühende Dörfer».74

Der abnehmende Konsum besteuerter

Wasser brachte der Eidgenössischen
Alkoholverwaltung Verluste. Trotz aller
Gesetzeslücken konnte jedoch der
Konsum von gebranntem Wasser von
1880/84 bis 1903/12 um fünfzig
Prozent reduziert werden. Parallel dazu

nahm der Verbrauch gegorener
Getränke zu. In den Städten entstanden
alkoholfreie Gaststätten.75

Bis zum Ersten Weltkrieg verfügten
die meisten Staaten Europas über
steuerlich-rechtliche Instrumentarien, um
den Branntwein in den Griff zu bekommen.

Anders erging es dem Absinth. In
der Schweiz wurde die «Fée verte»

aufgrund einer 1908 erfolgreichen
Volksinitiative ab 7. Oktober 1910
verboten. Es war die Rede vom sogenannten

«Absinthismus», einer seltsamen

Geisteskrankheit, die der grüne Trank
angeblich hervorrief. Gewinner der
Absinth-Prohibition76 waren die Winzer.

Erst seit 2005 sind Produktion und
Verkauf der «Grünen Fee» wieder
zugelassen."

1923 scheiterte eine Gesetzesrevision

zum Einbezug der Obst-, Wein- und
Beerenbrennerei ins Alkoholgesetz.
«An einigen Orten sollen sie [...] das

Ereignis mit Kanonenschüssen gefeiert
haben, als ob die Schweizerfreiheit für
einmal wieder gerettet sei.»78 Trotzdem
erreichte der Alkoholkonsum nicht
mehr die Ausmasse der Vorkriegszeit.
Eine weitere Alkoholgesetzrevision
endete 1930 als Kompromisswerk. Zwar
wurde das Alkoholmonopol auf
Obstbranntwein ausgedehnt, die Souveränität

bäuerlicher Kleinbrennereien hielt
sich hingegen bis zum Ende des Zweiten

Weltkriegs. Dennoch kam der
Schnapskonsum im Krieg auf einen
Tiefstand. 1941 wurde der sogenannten

Reval-Initiative, welche die

«Wiederherstellung des vor dem 6. April
1930 bestehenden Zustandes» forderte,

eine klare Abfuhr erteilt. Seitens der

Gegner wurde auch patriotisch
argumentiert: Die Initiative sei «eine Bedrohung

eines wesentlichen Teils unserer
wirtschaftlichen Landesverteidigung».
Nach dem Krieg verlor die «Alkoholfrage»

an Brisanz.79

20



Sonderweg der USA: die Pr

Bereits im 19. Jahrhundert setzte die

Temperenzbewegung in verschiedenen

Bundesstaaten der USA erste
Alkoholverbote durch. Ab der
Jahrhundertwende gewann der prohibitio-
nistische Flügel der Antialkoholbewe-

gung an Boden und setzte 1920

landesweit ein Prohibitionsgesetz
durch, welches Getränke mit mehr als

0,5 Volumenprozent verbot. In der
Folge etablierte sich ein erfolgreicher
Schwarzmarkt. Es wurde geschmuggelt

(«Bootlegging»), schwarz
gebrannt («Moonshine distillery») und
umdeklariert. Man stellte Alkohol für
den «Hausgebrauch» her, und dies in
einem Ausmass, wie es von den Behörden

nicht erwartet worden war. Die
Sache geriet zunehmend ausser
Kontrolle. Doch auch die Politikerklasse,
welche das «noble Experiment» ins
Leben gerufen hatte, liess sich, wie
Präsident Hoover, ihren «Gin-Fizz»

nicht nehmen. Dessen Nachfolger
Franklin D. Roosevelt hob schliesslich
1933 den umstrittenen 18. Verfas¬

sungszusatz auf und übertrug die
Alkoholgesetzgebung den Bundesstaaten.

Im Gegenzug kam nun ein
äusserst laxer Umgang mit Alkohol auf,
der durch das Verbot noch an Attraktivität

gewonnen hatte.'
Auch andere Länder setzten -

zumeist kurzzeitig - auf Prohibition. In
den skandinavischen Staaten versuchte

man dem «Saufteufel» durch hohe

Besteuerung, Rationierung und andere

Verkaufsbeschränkungen Herr zu
werden. In Russland pendelte die
Politik zwischen Verbot und Laissez-faire

hin und her; der letzte prohibitionisti-
sche Versuch fand unter Gorbatschow
1987 statt und scheiterte kläglich.

* In Mitteleuropa wird 1999 von einer 5%-

Alkoholikerquote ausgegangen, etwa zehnmal

mehr als um 1900 bei etwa gleichem Pro-

Kopf-Verbrauch. In den USA sind es bis zu
10% bei niedrigerem Pro-Kopf-Verbrauch als

in Europa. Diese Zahlen geben ein Bild über
die Wandlungen der gesellschaftlichen
Bedeutung des Alkohols. Spode 1999, S. 3ff.

** Spode 1999, S. 69ff.

Trinker in Arbeiterfamilien - oft Ursache

für Elend, Misshandlungen und sozialen

Abstieg. Die Trinkerin, Lithografie von
Hans Baluschek, 1923. Hübner 2004

Steigender Alkoholkonsum
nach dem Zweiten Weltkrieg

Mit dem Wirtschaftswachstum der

Nachkriegszeit begann der Alkoholkonsum,

ausser beim Obstbranntwein,
wieder zu steigen. Der neu auftretende
«Wohlstandsalkoholismus» wurde in
der Gesellschaft kaum wahrgenommen,

die Alarmstimmung verschwand.
Alkoholtrinken wurde positiv gesehen:
Alkohol als Teil des nachgeahmten
«American Way of Life», «Social
Drinking», Alkohol als Symbol des kollektiven

sozialen Aufstiegs und «Hard
drinks» als Stressresistenzfestiger und
Sorgenbrecher. Das «Entspannungstrinken»

sollte neue Leistungsbereitschaft

bringen, die individuelle
Kommunikationskompetenz erhöhen und
Kontakt schaffen zwischen Menschen
in einer atomisierten Gesellschaft. Erst
mit der Wirtschaftsrezession in den
1970erJahren flachten die Wachstumsraten

des Alkoholverbrauchs ab.80

Die Schweiz setzte hauptsächlich auf
Steuerpolitik als Mittel zur Senkung
des Alkoholkonsums. Steuererhöhungen
wurden allerdings durch Preisrabatte der
Discountketten und Supermärkte im¬

mer wieder ausgeglichen oder gar
zunichte gemacht. Der Alkoholkonsum der

71 Um 1900 war festzustellen, dass gebildetere
und politisch aktive Arbeiter auf Schnaps

verzichteten und Bier tranken. In konservativen

Kreisen galt das Bier deswegen auch als

sozialdemokratischer Saft. In Partei und
Gewerkschaften verstärkten sich zunehmend die

Anstrengungen, ihre Klientel trocken zu halten.

72 Die Guttemplersind eine Organisation, die
sich für Abstinenz von Alkohol und bewusst-

seinsverändernden Drogen einsetzt. Die IOGT
(International Organization of Good
Templars) wurde 1851 in den USA gegründet.

73 «Von jeher riefen zwei Übel, die dem
Genüsse geistiger Getränke anhaften, Gegenwirkungen

hervor. Erstens die Unmässigkeit und
ihre Folgen: unsinnige oder verderbliche
Rauschhandlungen, Einbusse an Vermögen,
Gesundheit und Sittlichkeit, allmähliche
Verrohung und schliesslich Entartung der
Nachkommenschaft.» Zitiert aus Meyers 1908.

74 F. Rudolf 1930, zitiert aus Tanner 1986,
S. 158.

Schweizer lag 1992 im europäischen
Durchschnitt, wobei die Tessiner am meis-

75 Tanner 1986, S. 158f.

76 Lat. prohibere 'verhindern'. Prohibition
bezeichnet das Verbot von Drogen, hiervon
alkoholischen Getränken.

77 Spode 1999, S. 56ff.

78 F. Rudolf, zitiert aus Tanner 1986, S. 160.

79 Tanner 1986, S. 159 f.

80 Stars wie Humphrey Bogart oder Sean

Connery brachten das freiheitlich-kosmopolitische

Image «harter Drinks» nach Europa. Sie

werden vom Genussmittel zum «Lifestyle», sei

es als erstrebenswerter «American way of life»
oder als Ausdruck bodenständiger Wohlhabenheit.

Es wird zunehmend Mode, die harten

Getränke nicht pur, sondern verdünnt
in Mixgetränken - Longdrinks und Cocktails -
zu gemessen. Nicht so in Spanien und einigen
Ostblockländern, wo Obst- und Weinbrände
respektive Wodka weiterhin bevorzugt pur
getrunken wurden. Spode 1999, S. 63f.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23 21



EXTRAIT du „GUGUSS Das Ende der «Grü¬

nen Fee». Satirische

Kritik am Verbot des

Absinth 1910, Zeichnung

von Albert
Gantner für das

Genfer Wochenblatt

«Guguss'».

LA EIN DP LA "FÉE VERTE"
Suppression de I Absinthe en Suisse

ten tranken. Einen mittleren Verbrauch
wiesen die Westschweiz und das Mittelland

auf, am zurückhaltendsten gingen
die Bewohner der Ostschweiz und der
Berggebiete mit dem Alkohol um.81

In den letzten Jahren ist bei Jugendlichen

eine Zunahme des Alkoholverbrauchs

zu erkennen. Die Konsumenten

auch harter alkoholischer Getränke
werden immer jünger, getrunken wird
auch mal bis zur Bewusstlosigkeit. Dabei

sinkt bei Angetrunkenen die
Hemmschwelle, Gewalt gegen andere
anzuwenden, und es kommt zu
Sachbeschädigungen im öffentlichen Raum.
Um den Einstieg in die Droge Alkohol
nicht noch zusätzlich zu erleichtern,
belegte der Bund 2004 die sogenannten

Alcopops82 mit einer
Sonderbesteuerung. In der gesamtschweizerischen

Alkoholpolitik der kommenden
Jahre bildet die Prävention bei Jugend¬

lichen einen Hauptschwerpunkt.83 Die
Stadt St.Gallen zum Beispiel möchte
der Situation gar mit einem ganzen
Paket an Massnahmen Herr werden.
Diese reichen von der Kontrolle der
Verkaufsstellen über die Diskussion
genereller Alkoholverbote für jüngere
Jugendliche, die Sensibilisierung der
Eltern und die Stärkung der
Eigenverantwortung der jungen Leute über
Anreizsysteme (Smartconnection) bis zur
Sensibilisierung für die Sorge um den
öffentlichen Raum Commitment).
Neben gutem Willen widerspiegelt das

Konzept mit seinen vielfältigen, aber
auch etwas ungezielt wirkenden Ansätzen

die Ratlosigkeit von Gesellschaft
und Politik, mit dem beunruhigenden
Phänomen umzugehen.84

Abgesehen von problematischen Seiten

des Alkoholkonsums zeichnen sich

in den letztenJahren bei der Produktion

von Wein, Bier und Schnaps eine erfreuliche

Diversifizierung und eine Rückkehr

zum Kleinen, aber Feinen ab. Eine
noch nie dagewesene Menge
unverfälschter Weine findet sich auf dem
Markt. Dabei gewinnen beim Anbau
ökologische und regionale Aspekte an

Bedeutung.85 Kleinbrennereien bieten
ihre vielfältigen Spezialitäten an, und die

Fusionierung grosser Brauereien schaffte

Raum für Kleinbrauer und -brauerinnen,

die den Markt mit ihren kreativen
Biersorten zünftig aufmischen. Trotz des

Rückgangs des gesamtschweizerischen
Bierkonsums hält der Trend zu Kleinstund

Gasthofbrauereien ungebrochen
an.86 Im Zentrum dieser neuen Tendenzen

steht nicht die Quantität, sondern
die Qualität. Nach einer Phase der

Vermassung der Produkte wendet sich der
Konsument offenbar wieder vermehrt
dem regionalen, überschaubaren und
persönlicheren Genuss zu.

Abstinente Kulturen
Während in Europa um Genuss und

Gefahren des Alkoholkonsums gestritten

wird, haben sich andere Regionen
ganz von alkoholischen Getränken
abgewendet. So verbietet der Koran den
Wein, da dessen Nachteile trotz gewissem

Nutzen überwögen. Die Durchsetzung

des Verbots im islamischen Raum

hing jahrhundertelang immer stark

vom jeweiligen Herrscher ab. Ab dem
16. Jahrhundert war beispielsweise der
Anisschnaps Raki im östlichen
Mittelmeerraum sehr beliebt. Dennoch tranken

Muslime weniger als ihre Nachbarn
in Europa. Sie neigten auch weniger zu
Trinkexzessen. Laizistische87 Tendenzen

und staatliche Selbständigkeit
drängten im 20. Jahrhundert die
Verbindlichkeit religiöser Gesetze zurück,
und nur in theokratisch geprägten Staaten

wie dem wahabitischen88 Saudi-Arabien

galt weiterhin ein strenges Alkohol-

und Drogenverbot. Erst die Re-Isla-

misierung der letzten Jahrzehnte führte

zu einer Wiedereinführung des

Verbots in verschiedenen islamischen
Ländern und galt nun für alle
Staatsbürger gleich welchen Glaubens.

22



Zusammenfassung
Spode spricht von drei Phasen der

Trinkkultur in Europa. So nennt er zu

Zeiten der Stammesgesellschaften das

archaische Gelage mit sakralem Hintergrund,

das zu sporadischen, dafür

umso exzessiveren Berauschungen
führte. Dabei stand das Gemeinschaftserlebnis

im Zentrum. Zu Zeiten der

Ständegesellschaft bekamen vergorene
Getränke zusätzliche Bedeutung als

Energiespender und Nahrung. Das

archaische Gelage lebte weiter, oftjedoch
ohne sakrale Funktion. Die Bedeutung
zwanghaften Trinkens erkannte man

nur rudimentär und dem christlichen
Ideal der Mässigkeit wurde nur selten

gehuldigt. Der vergebliche Kampf von
Reformatoren (Luther) und Humanisten

gegen den «Saufteufel» führte zur
Marginalisierung des Trinkens in der
Gesellschaft. Er bildete sozusagen die

gemässigte Vorhut der teils in Form
eines religiösen Kreuzzugs geführten
Alkoholbekämpfung des 19. und
frühen 20. Jahrhunderts.

Lange Zeit existierten zwei parallele
Trinkkulturen in Europa: der
mediterran-romanische «Südtypus» mit Wein
und der germanisch-slawische «Nordtypus»

mit Bier. Galt im Süden öffentlich

zur Schau gestellte Berauschung als

ungesitteter Missbrauch einer Gottesga-

Literatur

Dubler 2008: DUBLER, ANNE-MARIE, Ess- und
Trinksitten. In: Historisches Lexikon der Schweiz

(HLS), Version vom 13.5.2008, URL: http://
www.hls-dhs-dss.ch/textes/cl/D16225TT.php

Gerhard 1840: GERHARD, EDUARD, Auserlesene

griechische Vasenbilder, Berlin 1840.

Hauser 1987: HAUSER, ALBERT, Was für ein
Leben. SchweizerAlltag vom 15. bis 18. Jahrhundert,

Zürich 1987.

Hübner 2004: HÜBNER, REGINA und
MANFRED, Trink, Briiderlein, trink. Illustrierte Kultur-

und Sozialgeschichte deutscher Trinkgewohnheiten,

Leipzig 2004.

Kurth 2009: KURTH, FREDI, Vereint gegen Alko-
holexzess. In: Tagblatt, St.Gallen 18.9.2009.

Meyers 1908: Meyers Grosses Konversations-
Lexikon, Bd. 13., Leipzig 1908, S. 409-412.

Montanari 1995: MONTANARI, MASSIMO, Der

Bis heute spiegeln sich in der Trinkkultur
das Verhältnis des Menschen zu alkoholischen

Getränken und die Wahrnehmung
seiner Lebenswelt. Foto Hansjakob Gabathuler, Buchs

be, so wurde ihr Fehlen aus nördlicher
Sicht als Verschlagenheit und Verweichlichung

gesehen. Trotz zunehmender

Annäherung der Getränkearten
unterscheidet Hasso Spode noch heute, in
der dritten Phase, unterschiedliches
Trinkverhalten in Nord und Süd: Eine
«feuchte» Trinkkultur südlich der

Alpen, in welcher hauptsächlich Wein

zum Essen getrunken wird. Die
Trinkkultur im Norden bezeichnet er als

«trocken», da vor allem an Wochenenden,
nicht aber zu Mahlzeiten, Alkohol kon-

Hunger und der Überfluss. Kulturgeschichte der

Ernährung in Europa, München 1995.

Nationales Programm Alkohol 2008-2012
(NPA), Version vom 25.9.2009, URL: http://
www.bag.admin.ch/themen/drogen/00039/
00596/index.html?lang=de

Schärer 1992: SCHÄRER, MARTIN R., Ernährung

und Essgewohnheiten. In: Handbuch der
schweizerischen Volkskultur, Hg. Paul Hugger,
Zürich 1992, S. 253-288.

Spode 1993: SPODE, HASSO, Die Macht der

Trunkenheit. Kultur- und Sozialgeschichte des

Alkohols in Deutschland, Opladen 1993.

Spode 1999: SPODE, HASSO, Alkoholische
Getränke. In: Genussmittel. Ein kulturgeschichtliches

Handbuch, Hg. Thomas Hengartner/
Christoph Maria Merki, Frankfurt am Main
1999, S. 25-79.

Tanner 1986: TANNER, JAKOB, Die «Alkoholfrage»

in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhun-

sumiert wird. Mitteleuropäer und
Nordamerikaner bilden laut seiner Theorie

sogenannte Mischtypen.
Wenn auch die Einteilung Spodes

etwas pauschalisierend klingt, so gibt sie

doch einen guten Uberblick über das

sich verändernde Verhältnis des
Menschen zu alkoholischen Getränken und
über die Wahrnehmung seiner Lebenswelt.

Sie weist auch auf die Zwitterstellung

des Alpenrheintals zwischen südlich

romanischer und nördlich
germanischer Trinkkultur hin. In den

Beiträgen des vorliegenden Jahrbuchs
kommt dies deutlich zum Ausdruck.

81 Schärer 1992, S. 262f.

82 Alcopops: süssliche Mischgetränke mit
Spirituosen, z. B. Wodka, Whisky.

83 Vgl. das Nationale Programm Alkohol
2008-2012 (NPA), 25.9.2009.

84 Vgl. Kurth 2009.

85 Vgl. zur Ökologie im Weinbau im
vorliegenden Band Michel Revaz, «Weine, die ihre
Seele nicht verloren haben».

86 Vgl. Hans Jakob Reich, «Die Werdenber-

ger Bierbrauereien», im vorliegenden Band.

87 Laizismus: Trennung von Religion und
Staat.

88 Wahabismusist eine rigide Form des
sunnitischen Islams. Der wahabitische Anspruch auf
Reinheit des Islams richtet sich explizit gegen
jede Art von fremdem kulturellem Einfluss.

dert. In: Drogalkohol, Nr. 3/86, Hg. Markus
Wieser, Lausanne 1986, S. 147-168.

Treichler 1991: TREICHLER, HANS PETER,
Abenteuer Schweiz. Geschichte in Jahrhundertschritten,

Zürich 1991.

Dank

Die Jahrbuchredaktion bedankt sich bei den
Mitarbeitern des Staatsarchivs St.Gallen Patrie
Schnitzer und Felix Stadler für die freundliche
Unterstützung bei der Suche nach Archivmaterialien

für verschiedene Beiträge im
vorliegenden Buch sowie beim im Frühjahr 2009 in
den Ruhestand getretenen Archivmitarbeiter
Markus Kaiser für zahlreiche wertvolle Hinweise.

Unser Dank gilt auch dem Historiker Werner

Hagmann, Zürich, sowie Hansruedi Rohrer,

Buchs, für zur Verfügung gestellte Bild-
und Textdokumente.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2010/23 23


	Göttertrank und sirenenhafter Verführer : zur Kulturgeschichte der alkoholischen Getränke

