
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 19 (2006)

Artikel: "Die gesunde Vernunpft verlohren" - ein Sieg des Satans? : Eine
rechtshistorische Betrachtung des Freitodes von Catrina Striggerin im
Jahr 1728

Autor: Lendfers, Miriam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die gesunde Vernunpft
verlohren» - ein Sieg des Satans?
Eine rechtshistorische Betrachtung
des Freitodes von Catrina Striggerin im Jahr 1728

Miriam Lendfers, St.Gallen

Man schreibt das Jahr 1728. Landvogt
Johannes Marty wendet sich an

Landammann und Rat des Standes Gla-
rus und schildert diesen die traurige
Geschichte einer Frau am Grabserberg, die
beschlossen hat, nicht mehr zu leben:
«Chatrina Strigerin, ein Ehe Frauw Andreas

Schlegels», hatte sich die Freiheit
genommen, das eigene Leben zu lassen.1 Sie

beging damit ein schweres Verbrechen.
Aufgefunden wurde sie «Sambstags dem
14/25 hujus curentis [des laufenden Monats

Dezember]2 mit einer Räff, oder
Meissen Schnuer3, welche sie etwelche
Mahl drey oder vier fach, umb den Hals
gebunden: SV [salva venia 'mit Verlaub']:
am Beth ligend leib loos gemachet».

Der vorliegende Beitrag berichtet aus
den letzten Tagen von Catrina Striggerin,
erzählt vom Ende ihres Lebens und
reichert die Darstellung der Begebenheiten
an mit Betrachtungen des rechtlichen
sowie des gesellschaftlichen Umgangs mit
dem Problem des Freitodes in der frühen
Neuzeit. Daneben werden weitere
Themenkreise des Falls behandelt, so etwa
der damalige Umgang mit psychisch
auffälligen Menschen oder die Entwicklung
der Begutachtungstätigkeit im 18.

Jahrhundert.

Die Herkunft des Begriffs des Selbstmords

mit seinen hiervon abgeleiteten
Termini, beispielsweise «Selbstmörder»,
ist theologisch geprägt.4 Der juristische

Begriff «Mord» impliziert eine Straffälligkeit
des freiwillig Sterbenden. Im

vorliegenden Beitrag werden anstelle von
Selbstmord hauptsächlich die Begriffe
Freitod, Selbsttötung oderSelbst-
entleibung benutzt.
Johann Wolfgang von Goethes
Briefroman «Die Leiden des jungen Werthers»
aus dem Jahr 1774 löste im deutschsprachigen

Raum den wohl grössten
Literaturskandal des 18. Jahrhunderts aus.
Insbesondere die Darstellung des Freitods
des Protagonisten sorgte in grossen
Bevölkerungsteilen für Aufsehen. Das Buch
erschien mitten im aufklärerischen
Jahrhundert, in einer Zeit, in der die Selbsttötung

eines der umstrittensten Themen in
verschiedenen wissenschaftlichen
Disziplinen war, besonders in der Rechtswissenschaft,

der Theologie, der Philosophie
und der Medizin. Erst im 19. Jahrhundert
begann sich aus der während der Aufklärung

aufgekommenen
Erfahrungsseelenkunde die Psychologie als eigene
Fachrichtung zu entwickeln.5
Nachdem sich die Moralphilosophie seit
der Antike und die Moraltheologie seit
dem ausgehenden Altertum mit dem
Freitod befasst hatten, schaltete sich die
Jurisprudenz erst im ausgehenden Mittelalter

in die Diskussion dieses Themas ein.
Sie war zu Beginn noch weitestgehend
von einer christlichen Sichtweise geprägt,
so dass das religiöse Tabu auch auf den
weltlichen Raum einwirkte. Die
Exkommunikation und insbesondere das
sogenannte Esels- oder Hundsbegräbnis,

das «unehrliche» Begräbnis in unge-
weihter Erde, wurden vom staatlichen
Recht übernommen.6 Erst im Lauf des 18.

Jahrhunderts kam es zu einer deutlichen
Beschleunigung der Säkularisierung: Der
Mensch der Aufklärung sollte diese Welt
nicht mehr nur als Prüfung seiner
Tauglichkeit fürs Jenseits verstehen, sondern
schon auf Erden glücklich werden können

- ein Grundanspruch, den die Aufklärung

seit ihrem Frühstadium stellte.7

Ausschnitt aus dem Schreiben von Landvogt Marty an den Rat zu Glarus.



Die Leiden des jungen Werthers: Goethes nachdenklicher, schwermütiger
Werther vor der Tat. Unbekannter Maler.

Zum Sachverhalt
«Ich finde mich verpflichtet, Eüwer Gnaden,

und Herlichkeiten zu eröffnen, und

anzuzeigen, den ohnglücklichen, und
leidigen Casum, welcher sich am Grapserberg

zu getragen.»
Mit diesen Worten beginnt die
Sachverhaltsdarstellung im Schreiben von Landvogt

Marty. Er gibt den Bericht wieder,
der ihm nach dem Tod von Catrina Strig-
gerin von «Paulus Flury, der dessen ohn-

glückhaften Mentschen Schwöster hatte,
und desselben Brueder» erstattet worden
war. So erfährt man eine Geschichte, wie
sich solche in der frühen Neuzeit nicht selten

zugetragen haben dürften.
Seine Schwägerin sei schon «alzeit etwas
wunderlich gewäsen», teilt Paulus Flury
dem Landvogt mit auf dessen Frage, ob
«zu Zeiten etwas Melancholiae oder
Schwermuth» an der Frau zu verspüren
oder wahrzunehmen gewesen sei. Sie

«seye vor ohngefähr 10 Tagen, da der Man
mit seinen Geschwüsterten etwas zu thei-
len gehabt, zu ihme kohmen, umb mit
ihme zu hausen». Allem Anschein nach

quartierte sich Catrina also bei ihrem
Schwager ein, da ihr Ehemann für einige
Zeit abwesend war. Offenbar schon an
einem der ersten Tage dieses Aufenthalts
bei Paulus Flury und dessen Familie,
«vergangenen Sontag [vor] acht Tag», sei sie

«am Morgen aus dem Haus gegangen und
erst im Zunachten widerkohmen, und da
der Mann [Paulus] und die übrigen im
Haus selbiges befragt, wo es den ganzen
Tag sich aufgehalten, habe es geantwortet

es seye am Rein undten gesin, habe darin
steigen wollen, seye aber von einem
Fischer verhinderet worden, da sie [die
Verwandten] erstens [erstmals] wahrgenoh-
men, dass es einmahl die gesunde Ver-
nunpft verlohren, mit der Melancholia
behaftet seye, da sie ihme zugesprochen
und seine verwanthe beschickht, welche
alle selbiges von diesem bösen Vorhaben
ab und zum hätten vermanth, welches es

auch zu thuen versprach, haben auch eine

Annordnung gemachet, selbiges zu
verwahren, und zu einem Medico ge-
schickht».
In der frühen Neuzeit wurde Lebensmüden

kaum Mitleid oder gar Verständnis

entgegengebracht. Suizidgedanken und
erst recht die Tat wurden einer kranken
Vernunft zugeschrieben. Befreien von
solchen Gedanken an das selbstgesetzte
Ende des Lebens konnte man sich nur mit
innigem Gebet. Nur damit hatte man
Aussicht, sich von der schweren Sünde
der Freitodgedanken reinzuwaschen. So

wurde auch Catrina von der Verwandtschaft

«zum bätten vermanth».
Interessant ist, dass man «eine Annordnung
gemachet, selbiges [Catrina] zu verwahren».

Im 18. Jahrhundert existierten nämlich

noch keine Einrichtungen für
Menschen mit psychischen Problemen.8

Der Medikus hat Catrina «nicht zu sich

genohmen, zu dieser Zeit habe solches

[die Catrina] sich bis weillen also erzeigt,
als ob es bey gesundem Verstand und
ihme nichts manglete, habe geessen
[gegessen] und gebätet». Weshalb der kon¬

sultierte Arzt nicht bereit war, Catrina zu
sehen, ist aus den Akten nicht ersichtlich.
Die Bemühungen der Verwandtschaft,
Catrina von einem Mediziner untersuchen

zu lassen, dürften wohl nicht sehr
intensiv gewesen sein, zumal der Hinweis
erfolgt, das Sorgenkind sei wieder bei
gesundem Verstand, habe es doch wieder
normal gegessen und gebetet.
Ein paar Tage später jedoch fand Paulus
die junge Frau erneut verstört vor. Als er
«in das Haus kohmen [sei Catrina] in der
Stuben gesessen. Er habe mit ihme ree-
den wollen, es habe ihme aber nicht
geantwortet, darauf er selbiges zu dem
Tisch gesezet und zu essen genöthiget,
habe aber nicht essen wollen». Dieser
appetitlose Abend sollte Catrinas letzter
sein. Sie ging zu Bett und fing zu beten an.

Am kommenden Morgen «etwan '/ Stund

vor Tag» sprach sie noch mit Paulus, doch
bereits «ohngefähr ein vierthel Stund
hernach, oder nicht gar, höre er selbiges

1 Die Originalakten finden sich im Staatsarchiv
St.Gallen, Altes Archiv, Werdenberg,
Strafrecht, Sig. AA 3 A 5-12.
Der Name der Suizidentin erscheint im Bericht
des Landvogts in den Schreibformen «Chatrina
Strigerin» und «Catharina Striggerin». Wir
verwenden hier - ausser im Zitat - das unserem
Sprachgebrauch vertrautere «Catrina Striggerin»;

bei Frauen wurde damals dem Familiennamen

die weibliche Endung -in angefügt. Für die
Zeit typisch ist auch, dass Catrina - obwohl mit
Andreas Schlegel verheiratet - mit dem
Mädchennamen bezeichnet wird. Der Name
entspricht dem heutigen Stricker.

2 Die doppelte Datumsangabe «14/25» ist auf
das damalige Nebeneinander des Julianischen
und des Gregorianischen Kalenders zurückzuführen:

Während die katholischen Orte die
Kalenderreform von Papst Gregor angenommen
hatten, hielten die reformierten Orte bis kurz
vor 1800 an dem um rund zwei Wochen
hinterherhinkenden Julianischen Kalender fest. Im
paritätischen Stand Glarus fanden demnach
beide Versionen gleichzeitig Anwendung. Nach
heutiger (gregorianischer) Zeitrechnung hat
sich Catrina Striggerin das Leben am 14. Dezember

1728 genommen.

3 Eine «Räff-Schnuer» diente zur Befestigung
der Traglast auf dem Reff (Rückentrage); unter
«Meissen-Schnuer» ist wohl die Richtschnur zu
verstehen, die man benötigte, um mit der Axt
aus einem runden Baumstamm einen vierkantigen

Balken zu schlagen.

4 Baumann 1934, S. 7.

5 Buhr 1998, S. 16.

6 Wacke 1980, S. 33.

7 Grimminger 1980, S. 17ff.

8 Näheres dazu siehe unten im Abschnitt «Der
Befund» unter «Medizin und Psychiatrie im 18.

Jahrhundert». 67



starck athmen, darauf er in das Gemach

gegangen, alsobald gesehen, das es ein
Schnuer umb den Hals habe, da er alsobald

mit der einten Hand ihme das Haubt
von dem Küsse auffgehebt, mit der anderen

aber mit einem Messer die Schnuer
zerhauwen, habe annoch geathmet, seye
aber bald hernach verschieden». Catrina
hatte sich also eine «Räff- oder Meissen
Schnuer etwelche Mahl drey oder vier
fach, umb den Hals gebunden». Als der
Schwager, aufgeschreckt durch ihr
Keuchen, in ihre Kammer eilte, war sie noch
am Leben. Die Schnur muss jedoch die
Luftröhre und die Halsschlagader bereits
so stark abgeschnürt haben, dass Catrina
nicht mehr zu sich kam.

Peinliche
Gerichtsordnung

Kaiser Karls V.
von 1532.

Ausgabe 1559,
Frankfurt/M.

CHRISTO AVSPICE.
PLVS VLTRA.

aller ISurcljkMj)tt(fiJt«i
(BrofimâcÇtfcÇffen/ônûaerfpmWicIrfmÂcpt

fer §arol£ t>ek filnfftcti/t>nt> Deff folgen 9W*
mifcfemîGf efeo peinliche®«riefet#

ûrfertuitg.

^onWd?ttrn/^rffieplettt/&n& <80
*

ricÇitf'pflrjenen.

9?ft(i'cÇ fâm : Örfcnen wintW&llMfm'r / bafi
alle peindre ©erlebt mie Sutern/ ©rtÇeçlern onnt>

©«rlcfetfefertibern/ferfcbcntinbbcfcçt roerben folUit/eort
frommen/erbrtrn/pcrfïcnbtgcntmb «rfarnmperfonen/

5 fo tugentlicfcfï tmb b«(1/ biefdbigen twefe gdegenbeyt/ebt#
"dsgsbabconnb juoctommenfeilt. 35<irjuflutfeetblcpmib©eUbrteg«*

brduefet

Rechtliches zum Freitod
in der frühen Neuzeit

Gesetzgebung
Das Verfügungsrecht über den eigenen
Körper und das eigene Leben wurde und
wird in der unsere Kultur prägenden
christlichen Tradition nicht uneingeschränkt

anerkannt. In der frühen Neuzeit

betrachteten die Kirche und in der
Regel auch die weltliche Obrigkeit den
Freitod als schweres Verbrechen. Doch
wie sollte man damit umgehen? Da der
«Täter» in der Regel nicht mehr zur
Rechenschaft gezogen werden konnte,
zielte die Bestrafung der Selbsttötung auf
den Körper des Verstorbenen und auf
dessen Familie oder, wenn der Suizidversuch

nicht zum Tod führte, selbstverständlich

auf den Überlebenden.9
Die Selbsttötung wird im 13. Jahrhundert
erstmals in zivilen Gesetzbüchern
erwähnt, so etwa im Sachsenspiegel aus den
Jahren 1221/24. Dort steht jedoch nicht
die Erweiterung der Todsünde Selbstmord

zu einem strafbaren Verbrechen im
Vordergrund. Die entsprechenden
Bestimmungen befassen sich nicht mit der
Strafwürdigkeit der Tat an sich, sondern
lediglich mit der Konfiskation des Vermögens

des Delinquenten. Die Selbstmörder
werden im Sachsenspiegel von dieser
Massnahme, die auf falsch verstandenes
römisches Recht zurückgehe, ausdrücklich

ausgenommen.10
Auch in der Peinlichen Gerichtsordnung
Kaiser Karls V. von 1532, der Constitutio
Criminalis Carolina (kurz: Carolina oder
C.C.C.), wird die Selbsttötung nicht
kriminalisiert, obwohl der Titel des entspre-

68 chenden Artikels" irreführend mit «Straff

eygner tödtung» umschrieben ist. Die
Carolina leistete einen wesentlichen Beitrag
zu einer gewissen Vereinheitlichung des

Strafrechts. Sie war eines der bedeutendsten

Reichsgesetze und wurde bis weit ins
18. Jahrhundert hinein angewendet.
Bereits ihre Vorläuferin, Johann von
Schwarzenbergs Constitutio Criminalis
Bambergensis von 1507, hatte eine
Sonderregelung bei der Vermögenskonfiskation

von Suizidenten eingeführt, die von
der Carolina beinahe wörtlich übernommen

wurde. Danach wird lediglich den

Angehörigen von zum Tode verurteilten
Verbrechern, die sich aus Angst vor dieser

Strafe selbst töteten, das Erbrecht
verweigert (Art. 135 C.C.C.): «Item wann je-
mandt beklagt vnd inn recht erfordert
oder bracht würde, von Sachen wegen, so

er der überwunden sein leib vnd gut ver-
würckt hett, vnd auss forcht solcher ver-
schuldter straff sich selbst ertödt, des er¬

ben sollen inn disem fall seins guts nit ve-
hig oder empfengklich, sonder solch erb
vnd gütter der oberkeyt der die peinlichen

straff, buss vnd feil zustehn, heym-
fallen sein.»
Von der Vermögenskonfiskation nicht
betroffen sind hingegen Suizidenten, die
sich aufgrund körperlicher Gebrechen
oder Geisteskrankheiten töten: «Wo sich
aber eyn person ausserhalb obgemelter
offenbaren vrsachen auch inn feilen da er
sein leib alleyn verwirckt, oder suns auss

kranckheyten des leibs melancolei, ge-
brechlicheyt jrer sinn oder ander dergleichen

blödigkeyten selbst tödtet, der selben
erben sollen desshalb an jrer erbschafft
nit verhindert werden [...].»
Neu wendet sich die Carolina ausdrücklich

gegen die Anwendung aller
zuwiderlaufenden, weit verbreiteten Gewohnheiten

und Gebräuche, wonach das Vermögen
ausnahmslos aller Suizidenten konfisziert



KÉjnWl
fptig

Das menschliche Gesetz basiert auf dem göttlichen. Gemälde von Jacob
Jordaens, 1665. Im Koninklijk Museum voor Schone Künsten, Antwerpen.

wird: «[...] vnnd darwider keyn alter
gebrauch, gewonheyt oder Satzung statt
haben, sonder hiemit reuocirt, cassirt und
abgethan sein, vnd inn disem vnd andern
dergleichen feilen, vnser Keyserlich
geschoben recht gehalten werden.»
Die strafrechtlichen Auffassungen der
Carolina im Allgemeinen setzten sich in
grossen Teilen des Reichs durch und be-
einflussten territoriale Gesetzgebungen
und die Rechtsprechung; dies, obwohl
aufgrund der «salvatorischen Klausel»
die Möglichkeit bestand, bereits
bestehende Territorialgesetze weiterhin
anzuwenden. Umso bemerkenswerter ist, dass

gerade im Umgang mit Selbstmördern
vom grossen Vorbild der Carolina
abgewichen wurde und sich der Gedanke der
generellen Straflosigkeit des Freitods
nicht durchzusetzen vermochte. In vielen
Landesgesetzen wurde die eigene Tötung
kriminalisiert. Ebenfalls in der Grafschaft

Werdenberg sah man die Selbsttötung als

Verbrechen an. Als Ehrloser durfte ein
Selbstmörder nicht auf dem Friedhof
bestattet werden, und sein Nachlass fiel dem
Fiskus zu.12

Erst im späten 18. Jahrhundert wurde das

«unehrliche Begräbnis» des Selbstmörders

in ungeweihter Erde mit seiner
Extremform, der Malträtierung der Leiche,
vielerorts untersagt. Wegweisend war
hier das preussische Allgemeine Landrecht

(ALR) von 1794, eine der
bedeutendsten Kodifikationen jener Zeit. In
seinem Paragraphen 803 heisst es:

«Selbstmörder sollen zwar nach ihrem
Tode nicht beschimpft werden; aber doch
alles dessen, womit sonst das Absterben
und Andenken andrer Leute von ihrem
Stande oder Rang geehrt zu werden

pflegt, verlustig seyn.»13

Dieses «stille Begräbnis» verbot also die

Beschimpfung des Suizidenten, aber auch

dessen standesgemässe Ehrung. Trotz des

Verbots wurde in manchen Gegenden das

«schimpfliche Begräbnis» für Selbstmörder

noch jahrzehntelang praktiziert.14 Der
Codex Iuris Canonici, in Kraft seit 1918,

verbot die kirchliche Bestattung bei
vorsätzlichem Freitod. Der neue Codex von
1983 erwähnt nur noch den Selbsttötungsversuch

als Hindernis für die Weihen. Das
ehrliche Begräbnis darf heute auch
Suizidenten nicht verweigert werden.15

Rechtsprechung
Die obrigkeitlich verfügten entehrenden

Körperstrafen am Leichnam des

Suizidenten wirken aus heutiger Sicht besonders

abstossend. Nicht selten führten sie

zu obrigkeitlich geduldeten
Leichenschändungen, zu beschämendem Unfug
mit den sterblichen Überresten des

Selbstmörders. Auch der Selbsttötungsversuch

wurde streng bestraft, etwa mit
kirchlicher Busspflicht unter Ausschluss

von der Teilnahme am Gottesdienst, teils
mit Geldbussen, Landesverweisung,
Schlägen, Kerker, Zwangsarbeit, manchmal

sogar mit Todesstrafe. Strafverschärfungen

fanden etwa auf schwangere
Frauen sowie auf Soldaten oder Angeklagte

Anwendung.16
Der Kampf gegen Selbsttötungsstrafen
beginnt mit der Aufklärung in Frankreich:

Sowohl Montesquieu als auch

Voltaire, Diderot und Rousseau wandten
sich gegen die Strafen für Selbstmörder

von Kirche und Krone. Gegen die
Kriminalisierung des Freitods sprachen sich

schliesslich auch der italienische
Strafrechtsreformer Cesare Beccaria (1738 bis

1794) sowie der Neapolitaner Gaetano

Filangieri (1754-1788) aus. Deutsche
Juristen der Aufklärungszeit waren weniger
fortschrittlich; Samuel Pufendorf, Chris-

9 Baumann 2001, S. 15.

10 Nähere Ausführungen bei Lind 1999, S. 31.

11 Art. 135 der Carolina. - In: Die Peinliche
Gerichtsordnung Kaiser Karls V. von 1532
(Carolina), erläutert von Radbruch, Gustav. Hg.
derselbe und Kaufmann, Arthur. Stuttgart
1984.

12 Beusch 1918, S. 89f.

13 Zitiert nach Allgemeines Landrecht für die
Preussischen Staaten von 1794, Textausgabe.
Berlin 1970.

14 Baumann 1934, S. 26.

15 Erler/Kaufmann 1998.

16 Wacke 1980, S. 34. 69



tian Thomasius und Christian Wolff zum
Beispiel traten weiterhin für die Bestrafung

des Freitods ein. Als erster deutscher
Jurist sprach sich Karl Ferdinand Hom-
mel (1722-1781), beeinflusst von Becca-
rias Schriften, für die Straffreiheit aus."
In Untersuchungen zur Einstellung
gegenüber dem Freitod in Frankreich wurde
festgestellt, dass die Gerichte im Verlauf
des 18. Jahrhunderts zunehmend
zurückhaltender damit waren, die bestehenden
Gesetze gegen die Selbsttötung anzuwenden.

Es ist darin ein Indiz dafür zu sehen,
dass der philosophische Humanismus
immer weitere Kreise zog, wie etwa John
MacManners in seiner 1981 erschienenen
Studie feststellt. Zu vergleichbaren
Erkenntnissen gelangt auch Michael Mac-
Donald, einer der profiliertesten Erforscher

der Suizidgeschichte, in seiner 1986

erschienenen Studie zur Säkularisierung
des Selbstmords in England. Demnach
begannen auch die englischen Gerichte
seit Ende des 17. Jahrhunderts Nachsicht
in ihrer Bewertung der Suizidfälle zu
üben und suchten deren Ursachen zunehmend

in geistigen Erkrankungen der
Betroffenen. Das gewöhnliche Volk hingegen

veränderte seine Ansichten nur sehr
langsam: Vorstellungen von Besessenheit
vom Satan und von bösen Geistern
behielten ihre Kraft noch bis über das 18.

Jahrhundert hinaus.18

Wie noch zu zeigen sein wird, lassen sich
diese Tendenzen im Umgang mit dem
Freitod auch in der Grafschaft Werdenberg

feststellen.

Zur Blutgerichtsbarkeit
in der Grafschaft Werdenberg
Das Gerichtswesen und die Rechtspflege
waren in der Grafschaft Werdenberg
bereits vor dem Übergang in die Herrschaft
des Standes Glarus im Jahr 1517 so weit
ausgebaut, dass sie sich bis zum
Zusammenbruch der Alten Eidgenossenschaft
in ihren Grundzügen beinahe unverändert

halten konnten. Die erste Gerichts-
instanz, das niedere Gericht (auch
Zeitgericht oder Landgericht genannt),
bestand aus sieben Richtern und entschied
vorwiegend über Zivilstreitigkeiten.
Glarus liess sein Untertanenland durch
einen von der Gemeinen Glarner Landsgemeinde

gewählten Landvogt regieren,
dessen Amtsdauer jeweils drei Jahre
betrug. Der Landvogt war als Einzelrichter
tätig. Er war sowohl Appellationsinstanz
für Urteile des niederen Gerichts als auch
Bussen- und Kriminalrichter. In letzterer
Funktion urteilte er über leichte Vergehen
sowie über solche, die keine an Leib und
Leben gehende Strafe nach sich zogen."
Die Blutsgerichtsbarkeit war dem
Gemeinen Rat von Glarus übertragen. Diesem

oblag zudem die richterliche Beurtei¬

lung von Verbrechen, die leichtere
Leibesstrafen, Freiheits- oder Ehrenstrafen
zur Folge hatten. In solchen Fällen hatte
der Landvogt lediglich den Untersuch
durchzuführen und die Akten dem
Gemeinen Rat zuzusenden. Dieser fällte
aufgrund der Akten das Urteil, das unter
landvögtlicher Aufsicht in Werdenberg
vollstreckt wurde.20

Verbrechen, wozu auch der Selbstmord
zählte, wurden nach der werdenbergi-
schen Hochgerichtsform aus dem Jahr
1592 beurteilt. Ihrem Inhalt nach
entspricht sie der glarnerischen
Hochgerichtsordnung (auch Blutgerichts- oder
Malefizordnung genannt).21

Der Befund

Die «Visitierung» der Leiche
Als Catrina sich nicht mehr regte, wurden
ein gewisser Oswald, ein «Chirurgus»,
sowie Richter Vetsch22 und Landweibel
Schindler «solches zu visitieren ge-
schickht, weill Landschreiber sonsten auf
dem Schloss ambts geschäft hate, da mir
dan Oswald gesagt, er habe an dem Ment-
schen nicht weiteres wahr nehmen können,

äussert ein blauwer Strich umb den
Hals, auch seye der Ruckhen braun blauw
gewäsen, dessen seye aber kein andere
Ursach gewesen, als das die Circulation
des Bluets durch die Schnurr gehindert
worden und zwüschen Haut und Fleisch
getriben».
Wie bereits erläutert, war es Sache des

Landvogts, den Sachverhalt eines Verbrechens

abzuklären und zu erforschen und
die darüber erstellten Akten nach Glarus
bringen zu lassen. Er war also dafür
verantwortlich, dass ordentliche Untersuchungen

stattfanden. Somit wird
verständlich, weshalb Landvogt Marty
ausdrücklich darauf hinweist, dass der
Landschreiber aufgrund von «ambts
geschäft» auf dem Schloss verhindert war,
die Leiche zu beschauen.
Die Landschreiberstelle war das wichtigste

Amt neben dem des Landvogts.
Der Landschreiber war für den Vogt
unentbehrlich. Gewählt wurde er in Glarus,
wohin der Vogt seine Empfehlungen
abgeben konnte. Zu den Aufgaben des
Landschreibers zählte, in obrigkeitlichen
Handlungen und Vorfällen sowie in
rechtlichen Belangen und Prozessen
Protokolle zu führen und Berichte zu verfassen

sowie Inspektionen vorzunehmen
und darüber zu berichten. Wo immer es

Anatomische Vorlesung des Dr. Tulp. Gemälde von Rembrandt aus dem Jahr
1632. Bis zum Ende der frühen Neuzeit bestand vor Leichenöffnungen eine
grosse Scheu.



schriftlich etwas festzuhalten galt, musste

der Landschreiber zugegen sein. Oftmals

besorgte der Landschreiber darüber hinaus

die gesamte Korrespondenz des

Landvogts.
Anstelle des Landschreibers wurde
neben Richter Vetsch der Landweibel
Schindler aufgeboten, die Leiche von Ca-

trina Striggerin und den Tatort zu besichtigen.

Auch der Landweibel wurde in Gla-

rus gewählt. Er musste bei allen
obrigkeitlichen Handlungen pflichtgemässe
Hilfe leisten, so etwa bei Bussen-, Zeit-
und Augenscheingerichten. Daneben half

er bei der Arrestierung von Delinquenten,

war Gefangenenwärter, hatte amtliche

Zitationen zu überbringen und über
die Ausführung obrigkeitlicher Befehle

zu wachen.23

Medizin und Psychiatrie
im 18. Jahrhundert
Der «Chirurgus» konnte nicht viel mehr
über Catrinas Leiche aussagen, als dass

der Strick am Hals einen Striemen hinterlassen

und die Blutzirkuiation gestoppt
habe. Die Umstände des Falls schienen

klar zu sein, so dass eine eingehende
Untersuchung für unnötig gehalten und

deswegen unterlassen wurde. Catrina hatte j a

bereits eine Woche zuvor die Absicht
gehabt, sich im Rhein zu ertränken; ihre
Lebensmüdigkeit war der Familie bekannt

gewesen. Man hatte sie aufgefordert,
genügend zu beten, um den Teufel zu
vertreiben, der offensichtlich von ihr Besitz

ergriffen haben musste.
Bei allen Kämpfen und Kontroversen
zwischen Protestanten und Katholiken in
der frühen Neuzeit waren sich die Konfessionen

in einem doch einig: in der Ächtung

des Freitods. Wer sich selbst
entleibte, war nach der Lehre der Kirche
vom Teufel besessen. Hierzu ein Zitat des

Reformators Martin Luther aus dem Jahr

1544, das seine harte Haltung gegenüber
Selbstmördern belegt:24
«Ich kenne viele ähnliche Beispiele, bin
aber gewöhnlich der Meinung, dass solche

Leute einfach und unmittelbar vom Satan

getötet worden sind, so wie ein Reisender

von einem Strassenräuber getötet wird.
[...] Dennoch tut ein Magistrat recht
daran, dass er auch diese [die Selbstmörder]

mit gewohnter Strenge bestraft,
damit nicht der Satan unter solcher Ermutigung

sich einschleicht. Die Welt verdient
wohl solche Mahnungen, da sie epikur-
siert25 und meint, der Dämon sei nichts.»

In der Hoffnung also, Catrina den Satan

auszutreiben, der von ihr Besitz ergriffen
haben musste, hatte man sie zum innigen
Gebet ermahnt, damit Gott ihr doch noch

zu Hilfe kommen und ihren Lebensüber-
druss beseitigen würde. Wie der Landvogt
in seinem Schreiben festhält, hatte
Catrina am Abend vor der schrecklichen Tat

noch gebetet. Leider vergeblich.
Medizinische Kenntnisse über psychische

Erkrankungen gab es im 18. Jahrhundert
noch kaum. Die Psychiatrie begann sich

erst ab Anfang des 19. Jahrhunderts
allmählich zu einem medizinischen Spezialgebiet

zu entwickeln. Bis dahin gab es

kaum Anstalten für Geisteskranke, die

nicht von der Art eines Siechenhauses

waren, in denen Problemfälle lediglich
weggesperrt und von der «normalen»
Welt abgesondert wurden. Somit konnten
Menschen mit geistigen und psychischen

Erkrankungen kaum Hilfe oder
Verständnis finden. Ganz im Gegenteil:
Geisteskranke wurden auch im Europa des

ausgehenden 18. Jahrhunderts noch
verfemt, misshandelt und häufig sogar
angekettet. Weil Geisteskranke «anders» sind,

begegnete man ihnen mit grossem
Misstrauen.

Als die Angehörigen von Catrinas
Suizidversuch am Rhein erfuhren, konstatierten

sie sofort, dass die junge Frau die
«gesunde Vernunpft verlohren» haben musste

und «mit der Melancholia behaftet

seye». Man schloss also zwar auf eine

geistige Erkrankung, wusste sich jedoch
nicht zu helfen, und hat sogleich
«Annordnungen gemachet, selbiges zu verwahren».

Würde man Catrina an einem sicheren

Ort einsperren, so nähme man ihr
wenigstens die Möglichkeit des Freitods,
sollte das Gebet schon nicht helfen.
Immerhin versuchte man, Catrina zu

einem Arzt zu schicken. Dass dieser sie

nicht sehen wollte, dürfte ihr - bei aller

Tragik des weiteren Geschehens -
möglicherweise einiges erspart haben. Da die

Psychiatrie in jener Zeit noch nicht
entwickelt war, stiessen Ärzte und Heiler bei

der Behandlung von psychisch Auffälligen

schnell an ihre Grenzen. Dies wurde

jedoch mit einigem Einfallsreichtum und

allerlei Scharlatanerie überspielt. Besonders

im 18. Jahrhundert entwickelten sich

verschiedene Methoden zur körperlichen
Behandlung von geistig Kranken, die am
ehesten Schocktherapien gleichkämen.
Der alten Behandlung durch Untertauchen

trat der sogenannte Darwinsche

Bildnis des Reformators Martin
Luther (1483-1546).

Stuhl26 zur Seite, einer Drehvorrichtung,
auf welcher der Geisteskranke so lange

herumgedreht wurde, bis ihm Blut aus

Mund, Nase und Ohren lief, was während

Jahrzehnten als eine der erfolgreichsten
Kuren galt. «Irrsein» wurde als heilbar

betrachtet, und die traditionelle Medizin

glaubte zielführende Therapieformen zu

kennen: Aderlass, Klistierspülungen und

die Verabreichung von Brechmitteln waren

alltägliche Anwendungen zur angeblichen

Heilung.27

17 Wacke 1980, S. 35ff.

18 Eingehend mit den beiden Studien befasst
sich Frank 1994, S. 159 f.

19 Winteler 1923, S. 85ff.

20 Beusch 1918, S. 57ff.

21 Beusch 1918, S. 42. Zur glarnerischen
Hochgerichtsordnung siehe Müller 1981, S. 52ff.

22 Richter Vetsch selbst kam im Jahr 1756 unter
nicht geklärten Umständen ums Leben; er
ertrank im Rhein. Im Staatsarchiv St.Gallen befinden

sich umfangreiche Akten zu diesem Fall
(Verhörprotokolle). Zu einer Verurteilung kam
es allem Anschein nach nicht.

23 Beusch 1918, S. 54. Winteler 1923, S. 76ff.

24 In Anlehnung an Minois 1996, S. 112; dort
auch weiterführende Hinweise.

25 Epikursiert: Der Lebenshaltung des Epikur
(griech. Philosoph) verfallen, der nur das
persönliche Glück des Einzelnen anerkennt und die

Vermeidung des Leides anstrebt.

26 Erfunden von Charles Darwins Grossvater,
dem Arzt Erasmus Darwin (1731-1802).

27 Weiterführende Angaben bei Lendfers
2005, S. 62f.



«Der Tod des Sünders», Chromlitho aus dem Jahr 1900. Die Ermahnungen
und Gebete des Pfarrers und die Tränen der Angehörigen helfen nicht: Der
arme Sünder begehrt selbst auf dem Sterbebett noch ein ihm nicht
angetrautes Weib und wird deswegen in die Unterwelt geholt.

Aufschwung der Begutachtungstätigkeit
Solange bei den Gerichten und obrigkeitlichen

Instanzen die Erforschung der
materiellen Wahrheit noch nicht so zentral
war und überschaubare Verhältnisse
bestanden, war die Hilfe von Sachverständigen

nicht nötig. Mit dem allgemeinen
Aufkommen der materiellen Beweistheorie,

der Verkomplizierung der
Lebensverhältnisse und insbesondere mit
Fortschritten auf dem Gebiet der
Naturwissenschaften gewann die
Sachverständigentätigkeit jedoch an Bedeutung.
Immer mehr zeigte sich den urteilenden
Instanzen die Notwendigkeit von Kenntnissen

zur Sachverhaltsfeststellung.28 So
wurde es ab dem 16. Jahrhundert üblich,
Gutachten einzuholen. In erster Linie
wurden Rechtsgelehrte und Mediziner
um Beurteilungen ersucht. Generell
kamen als Sachverständige sowohl öffentlich

als auch privat Bestellte in Betracht;
erforderlich war einzig die Sachkundigkeit.

Diese musste in der Regel aber nicht
durch Zeugnisse nachgewiesen sein, da
sie unter den Parteien häufig auch ohne
solche unstrittig war.
Mit der Carolina begann die Geschichte
der Gerichtsmedizin. In der Peinlichen
Gerichtsordnung sind Chirurgen und
Hebammen als gerichtsärztliche Exper¬

ten genannt. Der in der Carolina
festgehaltene Beizug von Medizinern ist
charakteristischer Ausdruck einer Zeit, in
der das diesseitsorientierte Spezialistentum

der Neuzeit vorherrschend zu werden

begann. Das heisst, die priesterlich-
autoritäre Rechtsprechung wurde abgelöst

von einer der technisch-spezialistischen

Vervollkommnung zugänglichen
und bedürftigen Rechtsprechung.29
Solange jedoch eine religiöse Scheu vor
Leichenöffnungen bestand, machte die
Gerichtsmedizin nur langsam Fortschritte.
Erst Mitte des 17. Jahrhunderts wurde
anerkannt, dass Legalsektionen (gerichtliche

Leichenöffnungen) notwendig sind.
Dass nach dem Tod von Catrina Strigge-
rin sogleich ein medizinischer
Sachverständiger beigezogen wurde, mutet
fortschrittlich an. Obwohl der Sachverhalt
scheinbar klar ersichtlich war und von
niemandem in Frage gestellt wurde, rief
man sogleich den Chirurgen Oswald. Dieser

konnte aber offensichtlich nicht mehr
feststellen, als auch ein Laie gesehen
hätte. Er versicherte dem Landvogt, dass

die «Circulation des Bluets durch die
Schnuer gehindert worden» und dass dies
die Todesursache gewesen sei. Daraufhin
betrachtete der Landvogt den Sachverhalt

als genügend abgeklärt.

Die Bestattung
Auf «flehentliches Anhalten» hin und
«der Fründschaft selbiges willen» hat man
Catrina Striggerin am «Sontag abends
ohne Glockenklang, hinder der Kirchen
an einem besonderen Orth, auf dem
Kirchhoff zu begraben erlaubt». Wer dieses

kirchliche Begräbnis bewilligte, geht
aus dem Schreiben nicht klar hervor,
wahrscheinlich war dafür jedoch der
Landvogt selbst zuständig. Es ist denkbar,
dass er diese Stelle im Schreiben so knapp
wie möglich abhandeln wollte, war es

doch unüblich, Selbstmördern ein kirchliches

Begräbnis zuzugestehen. Wer sich

zum Suizid hinreissen liess, hatte schliesslich

ein nicht ausreichend gottgefälliges
Leben geführt, hatte zu wenig gebetet. So

hatte Gott den armen Sünder verlassen
und dem Satan Platz gemacht, wodurch
die Selbsttötung überhaupt erst ermöglicht

wurde. Aufgrund dieser Argumentation
scheint es nur folgerichtig, den Leichnam

des Suizidenten vom kirchlichen
Friedhof zu verbannen.
Da sich bei geglückter Selbstentleibung
der Täter der Strafe entzogen hatte, richtete

sich die Strafe, wie schon erwähnt,
nicht zuletzt gegen den Körper des Toten.
Die stigmatisierende Behandlung der
Leiche war stets auch eine Diskriminierung

für die Hinterbliebenen und zählt zu
den ältesten kollektiven Sanktionen des

Freitods, die sich auch am längsten zu halten

vermochte. Bis weit ins 20. Jahrhundert

hinein kam dem Begräbnis eine
äusserst grosse symbolische Bedeutung für
die soziale Integration in die Gemeinschaft

zu; die Bestattung war Ausdruck
und Bestätigung der sozialen Stellung
eines Individuums und seiner Hinterbliebenen.

Die im Mittelalter entstandene
Begräbnisordnung, wonach der Suizident - wie
auch Vertreter anderer Randgruppen,
zum Beispiel Verbrecher, ungetaufte Kinder

oder Mitglieder «verfemter» Berufe -
von der Bestattung in geweihter Erde
ausgeschlossen war, behielt ihre Gültigkeit

bis weit in die Säkularisierung der
Aufklärung.30 Wurde die Leiche vor dem

sogenannten «unehrlichen Begräbnis»
zusätzlich noch tatsächlich oder symbolisch

malträtiert, so sprach man vom
«Eselsbegräbnis».31 Die im 18. Jahrhundert

angewandten Beerdigungspraktiken
wiesen eine grosse Bandbreite auf und
variierten je nach Region und Stand des
Selbstmörders.



Der Leichnam der toten Catrina Strigge-
rin wurde abends in aller Stille - ohne

Glockengeläut - an einem abgelegenen,
besonderen Ort auf dem Friedhof bestattet.

Keine Rede ist in den Akten davon,
dass ein Pfarrer zugegen gewesen wäre,
eine Trauerfeier dürfte nicht stattgefunden

haben. Aber immerhin konnte
Catrina auf dem Kirchhof bestattet werden.

Einer der Gründe hierfür könnte darin zu
sehen sein, dass Landvogt Marty ihr oder
Paulus Flury und dessen Familie offenbar
in «Fründschaft» zugetan war.
Die Art der beschriebenen Bestattung
erinnert stark an diejenige des jungen Werthers

in Goethes Roman. Auch Werther
wurde in einer abgelegenen Ecke des

Friedhofs beigesetzt, nachts um elf Uhr.
Handwerker trugen ihn zu Grabe, kein
Geistlicher begleitete ihn. Nicht zuletzt
die Beschreibung dieses Begräbnisses

sorgte unter anderem in der gelehrten
Welt für grossen Aufruhr, war aber auch

ein Auslöser für den Beginn des Umden-
kens in der Gesellschaft.
Dass Catrinas Leiche bereits 1728, fast ein
halbes Jahrhundert vor Erscheinen von
Goethes Werther, auf einem Friedhof
geduldet wurde, dürfte ausser mit dem
Ansehen der Familie auch damit zusammenhängen,

dass sie vor ihrer Tat für wahnsinnig

gehalten wurde, was Landvogt Marty
in seinem Schreiben wiederholt betont.

Wenngleich nicht Verständnis, so brachte

man wahnsinnigen Suizidenten doch
wenigstens ein gewisses Mitleid entgegen;
kranker Seelen erbarmte man sich eher.

Im 17. Jahrhundert begann man die
Melancholie als psychische Krankheit
anzuerkennen, die den Freitod nach sich
ziehen kann. So beschreibt etwa der englische

Arzt Robert Burton im Jahr 1621 die
Seele des Melancholikers als «brandig,
ausgelaugt von Sorgen, Unzufriedenheit,
dem taedium vitae [Lebensüberdruss];
Ungeduld, Angst, Unausgeglichenheit,
Entschlusslosigkeit stürzen sie in unsägliches

Unglück. Sie können die menschliche

Gesellschaft, das Licht, ja sogar das

Leben nicht ertragen [...] sie zerstören
sich selbst, was bei ihnen häufig und weit
verbreitet ist».32 Diese fortschrittliche
Erklärung war der frühneuzeitlichen einfachen

Bevölkerung natürlich kaum
bekannt, viel eher ging man bis nach dem
Ende der frühen Neuzeit von einer Art
der Besessenheit der melancholischen
Person aus, die in der Regel - wenn auch
bloss vage - mit einem nicht genügend

Besonderes Gericht. Der Sünder
wird mit vereinter teuflischer Kraft
am Aufstieg in den Himmel gehindert.

Lithographie eines
Wandtafelkatechismus, herausgegeben von La
Bonne Presse (Ende 19. Jahrhundert).

Privatsammlung.

gottgefälligen Leben in Zusammenhang
gebracht wurde.
In Anbetracht des ländlichen Umfeldes
und der schwierigen Verhältnisse kurz
nach dem Werdenberger Landhandel33

(1705-1722) mutet Catrinas Bestattung in

geweihtem Boden trotz ihrer mehrfach
betonten Melancholie ungewöhnlich
fortschrittlich an. Die Erklärung hierfür
dürfte aber weniger in einer modernen

Einstellung zu suchen sein, als viel eher in

guten Beziehungen ihrer näheren
Verwandtschaft zur glarnerischen Obrigkeit:
Catrinas Schwager nämlich war ein in der

Landvogtei Werdenberg ansässiger Glar-
ner, möglicherweise sogar ein Verwandter

des gleichnamigen Landvogts Paulus

Fluri, der von 1664 bis 1667 auf Schloss

Werdenberg residiert hatte.34

Der Nachiass
Dem Landvogt oblag auch die Aufgabe,

genau abzuklären, über welche
Vermögenswerte die Suizidentin verfügt hatte.
So wurden die Hinterbliebenen befragt,
ob Catrina eigenen Hausrat gehabt und
ob sie irgendwo Geld hinterlegt habe.

Landvogt Marty erkundigte sich, was sie

genau von den Eltern geerbt habe und ob
diese Vermögenswerte noch vorhanden

seien. Catrina scheint nicht sehr viel
besessen zu haben. Was ihr gehörte, wird in
den Akten genau aufgeführt, so etwa ein
«halb entwenthes [von der Mutterkuh
entwöhntes] Kalbli, das halbe gehöre der
Schwöster, mit welcher es gehauset, und
Haus gehalten und ein Klafter Heuw ohn-

gefähr». Fraglich ist, ob die Hinterbliebenen

wirklich über sämtliche Besitztümer

von Catrina wahrheitsgetreu Auskunft
gegeben haben. Zum Zeitpunkt der
Befragung mussten sie noch davon ausgehen,

dass das gesamte Vermögen von
Catrina konfisziert würde.
Im 13. Jahrhundert kam als Strafe für
Selbsttötung die Güterkonfiskation auf.

Der konfiszierte Nachiass ging zum
Beispiel in England sehr früh - bereits im
Jahr 1230 erstmals quellenmässig belegt -
an die Krone über. Andernorts fiel er
gewöhnlich an den lokalen Gerichts- oder
Landesherrn.35 Ebenfalls in der
Grafschaft Werdenberg kam der Nachiass

eines Selbstmörders dem Fiskus zu, und die

Hinterbliebenen gingen leer aus.36 Auch
diesbezüglich hielt man sich also nicht an

die Vorgaben der Carolina, die die

Vermögenskonfiskation bei Selbstmördern
grundsätzlich verbot (siehe oben). Da das

Vermögen des Selbstmörders ja der
Obrigkeit zufiel, war deren Interesse an der

Befolgung der Carolina verständlicherweise

gering.
In seinem Bericht teilt Landvogt Marty
dem Rat zu Glarus die Bitte der
Verwandtschaft mit, den Nachiass von
Catrina als rechtmässige Erben zugesprochen

zu bekommen, da diese sich schliesslich

aufgrund ihrer Melancholie selbst

getötet hatte. Im Januar 1729 entsprach
der Rat diesem Gesuch in Anbetracht

28 Bernet 1967, S. 1.

29 Fischer-Homberger 1983, S. 26.

30 Dülmen 1999, S. 83-95.

31 Baumann 2001, S. 18, mit weiterführenden
Literaturhinweisen.

32 Zitiert nach Minois 1995, S. 152.

33 Zum Verhältnis Werdenberg-Glarus und
zum Werdenberger Landhandel siehe Werdenberger

Jahrbuch 2005, dort insbesondere
Tschirky, Heinrich, Unruhen und Volksaufstände

in der Grafschaft Werdenberg. Das Ringen
des Volkes um Rechte und Freiheiten. S. 60-100.

34 Vgl. die Liste der Glarner Landvögte in
Werdenberg im Werdenberger Jahrbuch 2005. S. 17.

35 Signori 1994, S. 26 f.

36 Beusch 1918, S. 89f.



" A
""1 y* %1 r

' y
I

-/ x " I
« — y fevx/?*-*—-^ *>•

®J:U Ja„£?
êi^/1Ja-J^.-j?^cL<^

CK_?h^b++*
y»

<2 .{-ft

Umschlag des
Schreibens von
Landvogt Marty
an den Rat zu
Glarus.

dessen, dass Catrina Striggerin melancholisch

gewesen sei.37

Sprachgebrauch als Zeitzeuge
Das Schreiben von Landvogt Marty an
Landammann und Rat zu Glarus gewährt
einen interessanten Einblick in den
Sprachgebrauch des 18. Jahrhunderts.
Protokolle und schriftliche Berichte aus
der frühen Neuzeit sind voller ausufernder

Respektbezeugungen, die wir mehr
als 200 Jahre später bestenfalls noch
belächeln können. So finden sich im Bericht
von Landvogt Marty an Landammann
und Rat zu Glarus etwa Anreden und
Huldigungen wie «Hochgeachte, Wohl-
edelgebohrne Gestrenge», «Vorsichtige,
Hochweise Herren Landamman und
Rath, Loblichen Standes Glarus» oder
«vornehme Gnädigst gebietende Heren
und Obere». Landvogt Marty empfiehlt
sich im Schreiben mit der «Wüntschung
Continuierlicher Glückselig Steigerung,
und alles wahre Wohlsein, undterthänigst
entpfehlend, verbleibe Euwer Gnaden,
und Herlichkeiten undtertänig gehorsamer

Diener Johannes Marty, Landvogt».
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts tritt die
Menschheit, weltanschaulich betrachtet,
in eine neue Ära ein. Die Revolutionen in
Nordamerika im Jahr 1776 und in Frankreich

im Jahr 1789 mit der Deklaration der
Menschenrechte vermitteln ein neues
Freiheitsverständnis. Das Ende der
absolutistischen Zustände des Ancien Régime
verhilft den zentralen Ideen der Aufklärung

zum Durchbruch - ab 1798 auch in
der Schweiz. Schlagartig verschwinden in
der Folge die Bezeugungen der Untertänigkeit

aus den Schriftstücken und
machen einem nüchterneren Sprachge-

74 brauch Platz.38

Veränderte Werthaltungen
Besonders die Behandlung gefasster
Straftäter in früheren Zeiten löst im
heutigen Verständnis nicht selten Empörung
oder Entsetzen aus. Harte Bestrafungen
und Folterungen lassen vergangene
Jahrhunderte als dunkel und grausam erscheinen.

Durch die seit dem Spätmittelalter
sich entwickelnde Verschriftlichung der
Gerichtsbarkeit gewinnen wir heute über
historische Kriminalfälle Einblicke in
damalige Strukturen und Verhaltensweisen.
Natürlich darf dabei nicht vergessen werden,

dass Gerichts- und andere Akten die
gesellschaftliche Wirklichkeit immer nur
unzureichend und verzerrt abzubilden
vermögen.
Historische Kriminalfälle in ihrer Ganzheit

zu verstehen und nachzuvollziehen,
wird kaum je möglich sein. Die Quellen
sind stets unvollständig, so dass Lücken
und Unklarheiten bestehen bleiben. Seit
der frühen Neuzeit haben sich mit den

enormen Entwicklungen in der
Strafrechtswissenschaft und der Medizin auch

Werthaltungen und Einstellungen verändert.

Nichtsdestoweniger bildet der
Einblick in das Verhalten und Rechtsbe-
wusstsein vergangener Zeiten eine nicht
zu unterschätzende Voraussetzung für
das Verständnis heute herrschender
Strukturen und Werthaltungen.

37 Beusch 1918, S. 90 (aufgrund eines Lesefehlers

gibt der Verfasser den Namen der Suizidentin

mit Steiger statt mit Striger an).

38 Zur Zeit des Umbruchs um 1798 siehe auch
Werdenberger Jahrbuch 1998, wo das Thema im
Schwerpunktteil in verschiedenen Beiträgen
behandelt wird; eine Gesamtschau gibt dort
Reich, Hans Jakob, Wendezeit im Werdenberg.
Der schwierige Weg aus der Untertanenschaft in
die Freiheit. S. 36-51.

Literatur
Baumann 1934: Baumann, Karl, Selbstmord
und Freitod in sprachlicher und geistesgeschichtlicher

Beleuchtung. Diss. Giessen 1934.

Baumann 2001: Baumann, Ursula, Vom Recht
auf den eigenen Tod. Die Geschichte des
Suizids vom 18. bis zum 20. Jahrhundert. Weimar
2001.

Bernet 1967: Bernet, Marianne, Der Beizug
von gerichtlichen Sachverständigen im alten
Zürich. Diss. Zürich 1967.

Beusch 1918: Beusch, Hans, Rechtsgeschichte
der Grafschaft Werdenberg, Diss. Bern. St.Gal-
len 1918.

Buhr 1998: Buhr, Heiko, «Sprich, soll denn die
Natur der Tugend Eintrag tun?» - Studien zum
Freitod im 17. und 18. Jahrhundert. Würzburg
1998.

Dülmen 1999: Dülmen, Richard van, Der ehrlose

Mensch. Unehrlichkeit und soziale A usgrenzung

in der frühen Neuzeit. Köln 1999.

Erler/Kaufmann 1998: Erler,Adalbert/Kaufmann,
Ekkehard (Hg.), Handwörterbuch zur

deutschen Rechtsgeschichte, Bd. 5. Berlin 1998.

Fischer-Homberger 1983: Fischer-Homberger,
Esther, Medizin vor Gericht, Gerichtsmedizin
von der Renaissance bis zur Aufklärung. Bern,
Stuttgart, Wien 1983.

Frank 1994: Frank, Michael, Die fehlende
Geduld Hiobs, Suizid und Gesellschaft in der
Grafschaft Lippe (1600-1800). - In: Signori,
Gabriela (Hg.), Trauer, Verzweiflung und
Anfechtung - Selbstmord und Selbstmordversuche
in mittelalterlichen und frühneuzeitlichen
Gesellschaften. Tübingen 1994.

Grimminger 1980: Grimminger, Rolf, Aufklärung,

Absolutismus und bürgerliche Individuen.
- In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen
Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart,
Bd. 3: Deutsche Aufklärung bis zur Französischen

Revolution 1680-1789. Hg. Grimminger.
München 1980.

Lendfers 2005: Lendfers, Miriam, Zum Verbrechen

des Kindsmords im 18. Jahrhundert. Hamburg

2005.

Lind 1999: Lind,Vera, Selbstmord in der Frühen
Neuzeit. Göttingen 1999.

Minois 1996: Minois, Georges, Geschichte des
Selbstmords. Düsseldorf und Zürich 1996.

Müller 1981, Müller, Albert, Das Strafrecht im
alten Lande Glarus seit der Befreiung von 1387
bis zur Helvetik. Diss. Freiburg Schweiz. Näfels
1981.

Signori 1994: Signori, Gabriela, Rechtskonstruktion

und religiöse Fiktionen. Bemerkungen
zur Selbstmordfrage im Mittelalter. - In:
Signori, Gabriela (Hg.), Trauer, Verzweiflung,
Anfechtung. Selbstmord und Selbstmordversuche

in mittelalterlichen und frühneuzeitlichen
Gesellschaften. Tübingen 1994.

Wacke 1980: Wacke, Andreas, Der Selbstmord
im römischen Recht und in der Rechtsentwicklung.

- In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte. Roman. Abteilung. Wien
1980, S. 26-77.

Winteler 1923: Winteler, Jakob, Die Grafschaft
Werdenberg und Herrschaft Wartau unter Glarus,

1517-1798. Glarus 1923.


	"Die gesunde Vernunpft verlohren" - ein Sieg des Satans? : Eine rechtshistorische Betrachtung des Freitodes von Catrina Striggerin im Jahr 1728

