
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 13 (2000)

Artikel: Brauchtum zum Jahreswechsel : von Kläusen, Butzoholzern,
Pfannenlupfern, Scheibenschlägern

Autor: Gabathuler, Hansjakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brauchtum zum Jahreswechsel
Von Klausen, Butziholzern, Pfannenlupfern, Scheibenschlägern

Hansjakob Gabathuler, Buchs

Das «Werdenberger Jahr» wirkt in sei¬

nem Ablauf einförmiger als jenes in
der katholischen Nachbarschaft, denn es

kennt die vielen kirchlichen Feste und
Feiern nicht, weist aber doch Zeiten auf,
die vor ein oder zwei Generationen noch

vielfältig an Brauchtum waren. Nicht nur
der vom Kalender bestimmte Jahreswechsel

von Silvester und Neujahr, sondern
auch die jahreszeitliche Wende vom harten
Winter zum ersehnten Frühling hat sich
darin niedergeschlagen. Der vorliegende
Aufsatz versucht aufzuzeigen, wie sich
diese Jahres- beziehungsweise Jahrzeitwende

im Brauchtum ausdrückte.

Aitjoorusschella
Wie andernorts wurde der Jahreswechsel
in unserer Region schon früher recht festlich

begangen. In Räfis und Burgerau
machten am Altjahrabend die Knaben den

Anfang. Sobald sich die Dunkelheit über
die Gassen und Wege gesenkt hatte, lärmten

sie mit grossen Plumpen und Schellen
in gewaltigem Zug - wohl vierzig oder
fünfzig an der Zahl - durch den Weiler. In
einen Kapuzenmantel gehüllt und mit
künstlichem, langem Bart zog der Anführer,

ein starker, grosser Bursche, der Schar

voran. Von Zeit zu Zeit gab er mit einem
Besen, den er unter den Arm geklemmt
hielt, dem Zug seine Befehle. Aus purer
Freude am Lärm zog dieses Geschell
geordnet durch die Strassen, denn keine
Belohnung wartete der Jungen. Dieses
Aitjoorusschella, das in einfacherer Version
heute noch vom Einwohnerverein Räfis-

Burgerau organisiert wird, zog früher um
ganz Räfis und die Burgerau. War dieser
Brauch für die Jungen einst ein willkommener

Anlass, sich gesellig zu treffen, so

wird heute die Schar der Teilnehmer mit
der Abgabe von Wurst und Brot an alle

Beteiligten immer grösser. Durch den Ein-
fluss der mitmarschierenden Erwachsenen
und Gönner verläuft der Zug heute recht
sittsam, und mit der Verteilung der Würste
nach sechs Uhr abends erlischt denn auch

schnell das ganze Interesse am Schellen.'
Neben Räfis und Burgerau ist dieser
Brauch auch aus Wartau überliefert. Jakob
Kuratli berichtet, dass einst in Azmoos am
Altjahrabend die Knaben mit Treicheln
und Schellen unter dem Kommando der
Silvesterchläuse2 das Altjahr ausgeschellt
hätten und um alle Häuser «umakesslat»
seien.3

Was sich in Räfis und in der Burgerau tat,
wussten die Leute in Buchs kaum. Hier
spielte von abends acht Uhr an auf
verschiedenen Plätzen des Dorfes die Musik
ihre Choräle, denen man gerne lauschte.

Mit Vorliebe wurde natürlich dort aufgespielt,

wo man wusste, dass etwas
herausschaute, etwa auf den Plätzen der
Wirtshäuser, denn drinnen sass zechendes Volk,
und auch der Wirt spendete den trinkfreu¬

digen Musikanten seinen Doppelliter. Später

hörten diese Ständchen der Musik auf.

Altjöörle
Das Altjöörle fand vielfach auch in den
Stuben statt. Die einen hielten es bescheiden;

ein paar Würste, ein Birnbrot genügten

ihnen zur stillen Freude. Oft brannten

auch die Kerzen des Weihnachtsbäumchens

zum letztenmal. Andere wieder

entfalteten lärmige Festlichkeiten im
Freundeskreis, wo man bis am Morgen
feierte und Wein oder Schnaps auftischte. Es
sei früher viel mehr Schnaps getrunken
worden, und am Neujahrsmorgen habe

man vielfach betrunkene Leute angetroffen,

weiss ein Gewährsmann zu berichten.4
Anderswo legte man sich schon gegen zehn

Uhr ins Bett und horchte von dort aus dem

Das Räfiser Aitjoorusschella war einst für die Jungen ein willkommener Anlass,
sich gesellig zu treffen. Bild aus Hugger o. J.



Uslüte der Kirchenglocken, das fast eine

Stunde dauerte. Darauf folgte eine Stille

von einigen Minuten - es schlug zwölf -,
und wieder setzten mit voller Wucht die

Glocken ein, um das neue Jahr zu begrüs-
sen.5 Wer noch auf war, stiess um Mitternacht

mit dem Glas an und wünschte «e

guets Nöüs». In den Buchser Wirtshäusern

war von Mitternacht bis halb ein Uhr
Gratisausschank: die Gäste erhielten Wein
oder Bier, je nachdem, was man vorher
getrunken hatte. Bald schon erschien mit
dem Nachtwächter auch der erste Gratulant.

Wo noch Licht brannte und angesehene

Leute wohnten, klopfte er an, trat in
die Stube und sagte, den Hut in der Hand,
einen langen Segensspruch, der leider
nicht mehr erhalten ist. Man dankte ihm,
indem man ihm ein Glas Wein oder

Schnaps reichte, dazu etwa auch ein Stück
Birnbrot. Hinter dem Nachtwächter
stolperten in kleinen Gruppen dann bald
andere Gratulanten ins Haus, die ein Glas des

obligatorischen Röteli erhielten, eines

selbstgemixten Likörs von roter Farbe,
zubereitet aus Branntwein, Wasser, Zucker,
Kirschen und Gewürz, der hinter dem kleinen

Vorhang oben auf dem Ofen stand.

In Grabs besuchten die Burschen die
Mädchen in der Nachbarschaft, um ihnen
Glück zu wünschen. In jedem Haus wurden
sie bewirtet, so dass sie bis gegen Morgen
wohl alle mehr oder weniger beschwipst

waren. Die Mädchen erwarteten die
Burschen zu diesem Neujahrsglückwunsch
bereits, und je nach Vermögen und Freigebigkeit

der Leute standen Wein, Schnaps oder
Most bereit. Oft wurden auch Birnbrote

Altjoorusschella in Räfis:
Wurstverteilung durch Dorfmetzger Heussi
um 1960. Bild in Hugger o. J.

Heinrich Lang (1826-1876) war von
1848-1863 der erste von den
Kirchgenossen gewählte Pfarrer in
Gretschins. Bild aus Kuratli 1950.

und Butter angeboten, so dass zu verstehen

ist, wenn bei solcher Spendefreudigkeit das

Mass des Bekömmlichen manchmal
überschritten wurde. Es wurde aber meist nicht

lange im gleichen Haus geblieben, da man
ja die Runde machen musste, die bis in
den Morgen dauerte. Hatte einer jedoch
ein Auge auf ein bestimmtes Mädchen

geworfen, so blieb er bei ihm und liess die

andern weiterziehen.

Altjoorsstubeti
und Neujoorsbetfel
Burschen und Mädchen hielten in Buchs

gemeinsame Altjoorsstubeti ab, wobei die
Burschen den Wein mitbrachten und die
Mädchen für die Speisen besorgt waren.
Nach der Überlieferung hätten hier früher
am Altjahrabend die Jungen etwa auch

«en Nidel gschwunge». Zur Kontrolle, ob

der Schlagrahm auch dick genug geworden
sei, hätten sie ihn mit Schwung an die

Decke geworfen.6 War dies der Fall, setzten
sich alle um die grosse Schüssel, tauchten
Brotbrocken in den Nidel und schmausten

gemeinsam.
Am Neujahrsmorgen erschienen andere

Gratulanten, die als heischendes Volk von
Haus zu Haus zogen, ihren Glückwunsch
anbrachten und als selbstverständliche
Gegengabe Geld oder Lebensmittel erhielten.

Nach Hugger waren diese Bettler aus

Garns, der kinderreichen, armen und
katholischen Gemeinde in der Nachbarschaft
besonders zahlreich. Schon lange vor Neujahr

hätten die Eltern und Grosseltern in

einem Beggeli die Fünfräppler gesammelt,

um bereit zu sein, wenn der Zug der Hei¬

schenden einsetzte. Die Bettler erhielten
meist Esswaren, ein Stück Birnbrot,
gewöhnliches Brot, Feldfrüchte und anderes
mehr. All dies verstauten sie in Körben
und Säcken, hätten dennoch aber am liebsten

Geld genommen. Dieser Neujahrsbettel

war in der Gegend weit verbreitet.
Vielerlei Sprüche wurden dabei vorgetragen,
von denen nur einer erhalten geblieben ist:

«Jetz wüüsch i Eu zum neue Johr
vil Glück und Heil und Säge,
dass Gott der Herr im Himmel
Euch behüet auf allen Euren Wegen.
Gott beschütze Euer Haus
und die da gehen ein und aus.

Gott im Himmel wird's Euch lohnen,
was Ihr an den Armen tut.
Dort im schönen Himmelsgarten
Wird Euch Jesus einst erwarten.
Das wünsch i Euch vo Herze zum Neue Johr.»7

Auch Freunde und Nachbarn entboten
einander durch Hausbesuche ihre Wünsche,
und Kinder brachten sie bei den Paten in

Erwartung eines kleinen Geschenkes an.

Wer an Weihnachten keinen Göttibatzen
erhalten hatte, bekam ihn jetzt. Oft
bestand dieses Geschenk zum Jahreswechsel

in einem Brötchen aus weissem Weizenmehl,

was als besonderer Leckerbissen

galt. Später wurde dann der Zopf üblich
oder eine kleine Geldgabe.8

Chrischtbommfiir am Altjoorobet
In der Gemeinde Wartau wird am Altjahrabend

nur noch in Oberschan wie seit ur-

1 Nach Hugger o. J., S. 105 u. 174.

2 Siehe auch das Kapitel «Chlousna in Oberschan»
weiter unten.

3 Kuratli 1986, S. 43.

4 Hugger o. J., S. 106.

5 In Grabs waren für die fünf Glocken gegen zehn
Läuter nötig; die grosse allein verlangte vier Mann
(nach Hugger o. X, S. 106).

6 Nach Christian Caminada «Feuerkultus in Rä-
tien» in Kuratli o. X, S. 4f., gehörten Pfannkuchen
und Nidel in Rätien zu den Opfergaben der
Fruchtbarkeitsriten. Es wird sogar bezeugt, dass man beim
Nidelmahl nach dem Scheibenschlagen (siehe weiter

unten «Schiba schluu un Schibaspröch») einen
Löffel voll geschwungenen Nidel an die Diele warf,
wo der Rahmfleck bis zum kommenden Jahr stehen
blieb (nach Kuratli o. J., S. 4f.). Ob dieser Ritus in
Buchs einst noch mitgepielt hat, oder ob der Nidel
einfach an die Decke geworfen wurde, um zu
testen, ob er für das Mahl steif genug war, lässt sich
hier nicht beantworten (vgl. auch «Butzirappen und
Nidelmahl» weiter unten).

7 Nach Hugger o. X, S. 108.

8 Hugger o. X, S. 108.



alten Zeiten gchlousnat. Diesen Brauch
kannte man früher auch in Azmoos, wo er
aber mit der Zeit verschwunden ist. Die
drei Chläuse waren dort nicht nur beim
Neujoorusschella Meister über die andern
Buben; sie geboten vor und während der
Bettlerfasnacht auch über die Schar der
Butziholzer. Nachdem das Chlousna in
Azmoos verschwunden war, bezeichnete

man dort die Anführer der Buben weiterhin

als Chläuse.

Pfarrer Heinrich Lang9, der im Jahr 1848 als

Flüchtling aus Deutschland nach Gretsch-
ins gekommen war und 1876 als grosser
Reformer in Zürich verstarb, wollte dieses

Brauchtum als heidnisch und nicht in eine
reformierte Gemeinde gehörend sofort
abschaffen. Er führte deshalb für die
Schulkinder und die älteren Jugendlichen, die
kinderlehre- oder unterrichtspflichtig
waren, am Altjahrabend eine Christbaumfeier

ein. Er sorgte auch dafür, dass jedes
Kind am Schluss der Feier, wenn Gesang
und Gebet verklungen waren, von der

Kirchgemeinde ein schönes Geschenk
erhielt.10 Sogar die Mütter, die mit ihren
Jüngsten auf den Armen das letzte Mal im
Jahr den Weg zur Martinskirche fanden,
erhielten für ihre Kleinen etwas Gutes,
auch wenn sie dem Pfarrer während der
Predigt mit ihrem Geplauder hie und da
auffielen. Pfarrer Lang war ein allseits sehr

geschätzter Mann; die Leute liebten ihn
und wären für ihn wohl durchs Feuer

gegangen. Diese von ihm eingeführte
Weihnachtsfeier am Altjahrabend, die die Jungen

und Alten von allen Seiten wie eine

grosse Haushaltung zusammenbringt, ist in
der Kirchgemeinde Wartau-Gretschins bis
heute geblieben und nicht mehr
wegzudenken.

Chlousna in Oberschan
Doch trotz dieser Altjahrsfeier
verschwand in Oberschan das Chlousna nie
und ist erhalten geblieben. Wenn am
frühen Silvesterabend die Kinder mit ihren
Eltern in Gretschins an der Christbaumfeier

teilgenommen haben, nach sechs

Uhr nach Hause zurückgekommen sind
und das Nachtessen vorbei ist, geht das

Chlousna kurz vor acht Uhr los. In der
Knabengesellschaft haben die ledigen
Burschen schon vorher abgemacht, welche von
den Zwanzigjährigen Chlous sein dürfen,
was verständlicherweise Ehrensache ist.
Es treten immer vier Chläuse an und gleich
viele Chlousmädchen, die gemeinsam für
ein gutes Nachtessen besorgt sein müssen,

Oberschaner Silvester-Chlöüs und
Fläschaträger mit Lägala und Füür-
schtai-Segg, 1993. Bild bei Hans
Eggenberger, Sabarra, Oberschan.

sowie zwei sogenannte Flaschenträger.
Die Chläuse ziehen sich, ehe sie zu zweit
auf ihren Weg gehen, über ihre Kleider ein
weisses Hemd an, das fast bis zu den Knien
reicht. Um den Bauch wird über dem
Hemd an einem Lederriemen ein
Rossgeröll geschnallt. An beiden Armen werden

etliche Ziegenschellen getragen. Die
grosse Chlouskappe reicht bis zur Stubendecke.

Mit der eindrucksvollen Larve oder
Maske mit langem, weissem Bart wird sie

über den Kopf gestülpt und auf die Schultern

gezogen, damit das ganze Gehänge

mit dem grossen Kranz aus farbigen
Flatterbändern ringsum gut und sicher
aufliegt. Der Anblick könnte beim Betrachter
beinahe eine Hühnerhaut hervorrufen.
Nun wird noch die Holzbrätscha mit einem
Griff, der aussen schindelnartig ausläuft, in
die Hand genommen. Der Flaschenträger
darf natürlich seine Flasche nicht vergessen,

die hölzerne Lägala, in denen die Bauern

die Tranksame zum Heuen mitnehmen.

Spettaggel am Silveschter
Jetzt geht der Ritt los! Zwei Chläuse und
ein Flaschenträger machen sich auf den

Weg nach hinten ins Dorf, die andern,
ebenfalls zu dritt, nach vorne. Man hört sie

wegen ihres Heidenspektakels schon von
weitem kommen. Die Haustür geht auf, die
Chläuse springen und rumpeln mit
fürchterlichem Geschell die Treppe herauf.
Dann erscheint das schaurige Gesicht mit
dem Kranz voller Flatterbänder, das sich
kaum durch die Türe in die Stube
hereinzwängen kann. Alles erschrickt; der Knirps
hinter dem Ofen schreit, und sogar die Alten

und Erwachsenen bekommen
Herzklopfen, geschweige denn die Mädchen
und Buben!
Der Chlous schlägt mit seiner Brätscha den

Halbwüchsigen und Ledigen klappernd,
aber ohne ihnen Schmerzen zuzufügen, auf
Schultern und Rücken. Die Muttter hält
das Jüngste im Schoss und versteckt es

vor dem Ungeheuer, das hinter seiner
hohen, schrecklichen Larve durch die Nasen-

Chlöüs mit Brätscha, Fläschaträger mit Lägala und Chlousmaitla mit Charme.
Bild bei Hans Eggenberger, Sabarra, Oberschan.



Butziholzer - mit vereinten Kräften
geht es zum Butziplatz auf Gaseanz.
Bild aus Kuratli 1955.

kommen in ihrem engen Kummet beinahe
ausser Atem, bis sie ihre Runde gegen elf
Uhr abgeschlossen haben. Jetzt suchen sie

ihre Chlousmädchen auf, die unterdessen
ein währschaftes Nachtmahl zubereitet
haben, Fleisch, Kartoffeln und Stannachabis.

Dazu wird der Wein aus der Lägala serviert.
Wenn das alte Jahr ausgeläutet wird, hört
man die Silvesterchläuse wieder
umherschellen, nicht mehr in den Häusern,
sondern im Freien. Sie zogen früher mit den
Chlousmädchen nach Malans in den Sternen

und dann durch das Tobel nach Gret-
schins in den Rebstock. Heute werden
eher die Dorfwirtschaften aufgesucht.
Dort gibt es unentgeltlich Kaffee und Birn-
brot. Die Wirtin hätte es ungern, wenn nur
eines der beiden Kleeblätter erscheinen
würde und jemand etwas bezahlen wollte.
Dann wird manchmal zum Tanze aufgespielt

und ein Liedlein gesungen, bis man
sich gegen Morgen Arm in Arm auf den

Heimweg macht.13

löcher hinausschauen muss, um überhaupt
etwas sehen zu können. Der eine Chlous
verstellt seine Stimme, damit man ihn nicht
kennen soll, und sagt den Kindern
eindringlich, sie sollen Vater und Mutter
gehorchen. Der andere stampft zu jenen, die

um den Plattentisch sitzen, und traktiert
mit seiner Brätscha wieder Schultern und
Rücken. Jetzt tritt auch der unvermummte
Flaschenträger in seinem Hut mit farbigen
Bändern auf, nimmt aus einem Sack, den er
in der Hand trägt, eine wackere Handvoll
Feuersteine", so dass plötzlich alle Kinder
hervorschiessen, als wäre ein Hochzeiter in
die Stube getreten. Vor Freude und Jubel

vergessen sie ihre Angst und beinahe auch,
danke zu sagen. Derweil hat der Vater
einen wackeren Schluck neuen Wartauer in
die Lägala geleert und gemeint, ob er nicht
noch den Röteli und das frisch gebackene
Birnbrot versuchen möchte. Die Mutter
gibt ihm für die Chläuse ein Geldstück, wie
es Brauch ist. Diese sagen vielmals danke
und wünschen zuletzt allen noch ein gutes
neues Jahr, bevor sie mit grossem Spektakel

wieder die Treppe hinunterrumpeln
und zur Tür hinauslärmen. Der Zauber ist

wieder für ein Jahr vorbei und überstanden.12

So ziehen die Chläuse weiter von Haus zu

Haus, von Prada bis zum Winkel. Auf den
Gassen stehen im Schnee überall die Ledigen

an, Burschen und Mädchen, und wollen

die Chläuse ebenfalls sehen und hören.
Sie selber haben es wohl recht streng und

Prääme und Pfannelupfe
Ausser in der Gemeinde Garns kannte man
im Werdenberg früher das tolle Fasnachtsleben

katholischer Gegenden nicht. Aus
Buchs und Grabs gingen aber jeweils
Leute nach Gams oder ins Liechtensteinische,

um «chönne dr Hunn abloa».14 Ganz
ohne fasnächtliches Brauchtum ging es

aber auch in unsern evangelischen Dörfern
nicht. Das Maskentreiben auf den Strassen

war jedoch bescheiden, denn höchstens ein

paar Kinder liefen, in Lumpen gekleidet,
umher. Am Fasnachtssonntag fand ver-
schiedenenorts ein «Nochpuureball» statt,
zu dem sich die Leute teilweise maskiert
einfanden.

Originelleres brachte der Aschermittwoch;

die Schuljungen trieben sich in
heimlicher Absicht auf den Strassen

herum. In der Faust hielten sie ein Stück
Holzkohle verborgen und versuchten,
damit die Mädchen überraschend im Gesicht

zu schwärzen.15 Vielfach wurden die
Kohlebrocken zuvor gar gefettet, so dass der
Strich lange im Gesicht haftete und man
Mühe hatte, ihn wegzuwischen. Die
Kühneren unter den Jungen klemmten den

Hals ihres Opfers in grober Weise unter
den Arm, so dass sie ihm in aller Musse
das Gesicht präämen16 konnten. Aber der

9 Pfarrer Heinrich Lang stammte aus Nürtingen im
damaligen Königreich Württemberg. Als Freund
freiheitlicher republikanischer Bestrebungen hatte
er als kaum 22-Jähriger in Tübingen einen
demokratischen Verein gegründet und sich als Volksred¬

ner hervorgetan. An einer Volksversammlung
hatte der junge Stürmer und Dränger in Reutlingen
kühn die Abberufung des Frankfurter Parlamentes
verlangt, worauf er von der Polizei gesucht wurde
und die Heimat fluchtartig verlassen musste. In
St.Gallen fand er Unterschlupf und meldete sich
bald darauf als Kandidat für die offene Pfarrstelle
in Wartau-Gretschins, an die er am 26. November
1848 in einer denkwürdigen Wahl als Pfarrer
gewählt wurde. Später als jede andere Gemeinde
hatte sich nämlich die Kirchgemeinde erst im
Februar dieses Jahres von der glarnerischen Kollatur
losgekauft, so dass der Flüchtling aus Deutschland
der erste Pfarrherr war, der durch die Kirchgenossen

gewählt werden durfte. Als Reformer und
Schriftsteller wurde Heinrich Lang weit über die
Grenzen hinaus bekannt. Im Frühjahr 1863 verliess
der äusserst beliebte Pfarrherr die Kanzel von
Gretschins, da er nach Meilen und 1871 an die
Peterskirche in Zürich berufen wurde. Als Redaktor
der «Zeitstimmen» und der «Reform» wurde er der
eigentliche Führer der protestantischen Reformbewegung

in der Schweiz. Ihm zur Seite arbeitete
Schriftsteller und Pfarrer Albert Bitzius, der Sohn
des grossen Erzählers Jeremias Gotthelf. Betrauert
von vielen Freunden zu Stadt und zu Land, verstarb
Heinrich Lang 1876 in Zürich (nach Kuratli 1950,
S. 314ff. und 342t).

10 Als Geschenke waren früher etwa Taschenmesser,

Zahnbürsten oder andere Artikel bei den
Kinderlehrepflichtigen sehr beliebt. Dazu erhielten
alle Kinder ein feines Weissbrotgebäck, einen
sogenannten Mutsch aus der Bäckerei des Mühli-Hans
in Oberschan, und für die Jüngsten standen kleine
Säcklein mit Süssigkeiten bereit. - Dass die begehrten

Geschenke hie und da wohl eher zweckentfremdet

zum Einsatz kamen, mag die folgende
Episode belegen: Nachdem die Fünftklässler an der
Christbaumfeier ihre neue Zahnbürste stolz nach
Hause hatten tragen können, fragte der Lehrer bei
Schulbeginn nach Neujahr die Kinder, ob sie auch
eifrig ihre Zähne putzen würden. Ein Knirps musste

diese Frage verneinen, indem er dem Lehrer
erklärte: «Dr Vatter hät si pruucht zum d Schue
salbe.» (Angaben von Johann Jakob Gabathuler,
Fontnas.)

11 Als Feuersteine, mundartlich Füürschtai, werden

die bunt verpackten und quaderförmigen Bonbons

bezeichnet, die etwa auch bei Hochzeiten den
schaulustigen Kindern zugeworfen werden.

12 Kuratli meint, dass unsere Vorfahren vor bald
2000 Jahren glaubten, man könne mit diesem Spektakel

die bösen Geister vertreiben und «sauberen
Tisch machen», ehe das neue Jahr beginne (Kuratli
1986, S. 53).

13 Im Vergleich zu früher gibt es beim heutigen
Chlousna einige Unterschiede: Seit etwa 1990 sind
es drei Gruppen, die im grösser gewordenen Dorf
auf neu festgelegten Routen die Familien besuchen.
Der Beginn des Chlousna ist bereits am späteren
Nachmittag in den oberen Wirtshäusern, bevor es

um 19.30 Uhr im Dorf selber losgeht. Die Lägala
hat nur noch symbolhaften Charakter und wird
nicht mehr mit Wein gefüllt. Die Chlousmaitla nehmen

das Nachtessen gemeinsam mit den Chläusen
in einem Dorfrestaurant ein. Um Mittemacht werden

in der Kirche Gretschins gemeinsam Lieder
gesungen und anschliessend nurmehr die Oberscha-
ner Restaurants besucht (Angaben Hans Eggen-
berger, Sabarra, Oberschan).

14 Nach Hugger o. J., S. 109.

15 Nach Hugger o. J., S. 109, geschah Gleiches auch
in Wildhaus, in Liechtenstein, in Vorarlberg und im
Sarganserland, dort jedoch am Schmutzigen
Donnerstag.

16 präämen 'schwärzen', vgl. auch den «Bräm-Fri-
tig» im Toggenburg (Hugger o. J., S. 109). 49



Gubert (Gebärt) Jahn zeigt das richtige

Bearbeiten der Scheiben und
Holzflaggala. Bild aus Kuratli 1955.

Tag sah noch andere Untaten: Die Jungen
umschlichen zur Essenszeit die Häuser,
und wo eine Pfanne unbewacht auf dem
Herdfeuer brutzelte, war sie vor ihrem
Zugriff nicht sicher. Schon huschte einer in die
Küche und trug die Pfanne samt ihrem
Inhalt auf den Abortsitz uf em Lööbli17, wo sie

weiterdampfte. Seltener wurde der Inhalt
von den Räubern verspeist. Nichts Gutes

zu gewärtigen hatte, wer ertappt wurde:
dann gab es Ohrfeigen, Flättere, für das

Pfannelupfe, wie man diesen Spass nannte,
an dem sich auch die Ledigen beteiligten.18

Flaggalasunntig
Das Hauptereignis fiel aber auf den Sonntag

nach Aschermittwoch, den Flaggalasunntig

oder Bettlersunntig. Schon lange
vorher hatten die Jungen im Hangwald und

vor allem in den Auwäldern am Rhein
Holz gesammelt, um es zu einem stolzen

Haufen, zu einer Flaggala, aufzuschichten.

Die Knaben von Räfis und der Burgerau
errichteten ihre Haufen getrennt, die einen
droben an der Halde, die andern draussen

am Kanal; die Buchser schichteten ihn in
der Nähe des Neugutes auf und die Stadtner

in der Bleiche. War der Stoss errichtet,
hiess es aufpassen, dass er nicht vorzeitig in
Flammen aufging, entfacht von den Jungen
des Nachbarweilers. Es musste eine
regelrechte Wache hingestellt werden, wollte
man das Resultat der grossen Bemühungen

nicht freudlos dahinschwinden sehen.

Bevor aber der Holzstoss in den nächtlichen

Himmel loderte, wurden die Stann-
50 flaggala oder Schwänggflaggala entzündet.

Hier machten auch die Grabser mit, die
keinen Holzstoss errichteten. Die Räfiser
und Burgerauer verfertigten ihre Fackeln

aus alten Lumpen oder ein paar Brocken
Torf, die sie mit Draht an einem Stock
befestigten und mit Petrol tränkten. Die
Stadtner und Grabser aber banden Schilf
zu einem Bündel und steckten es ebenfalls

an einen Stab. Wer es sich leisten konnte,
spaltete Scheiter der Länge nach auf und
fügte sie zu einer Holzflaggala zusammen.
Dann kam der Augenblick, wo man sich in
der Dunkelheit oben am Berghang in eine

Reihe stellte; einer steckte seine Flaggala
in Brand und gab das Feuer weiter, so dass

plötzlich eine ganze Zeile solcher
Feuerbündel in der Nacht aufflammte. Im Takt
wurden sie droben am Grabserberg, wenig
oberhalb des Dorfes, am Hochestai,
geschwungen, dann drüben am Studnerberg,
beim Schloss bei der Egete und auch
andernorts. Selbst von den Hängen des

Liechtensteins leuchteten solche Feuerreihen

über den Rhein herüber. Besonders

am Grabserberg war mit fünfzig bis sechzig
die Zahl der Fackelschwinger gross. In
Grabs wurden die Fackeln am Schluss zu
einem Haufen zusammengeworfen. Das

gab noch ein gewaltiges Auflodern. An
manchen Orten wurde mit ihnen der

Fungge oder Butzi entzündet, der nun hell
in die Nacht leuchtete.
In späteren Jahren erlahmte der Eifer der

Jungen im Holzsuchen. Sie zogen es vor,
das Holz von Haus zu Haus zusammenzubetteln,

was die Alten tadelten und als

Bequemlichkeit vermerkten.19 Schliesslich

verlegten die Buchser den Haufen auf den

Marktplatz beim See, die Stadtner den
ihren auf die andere Seeseite beim ehemaligen

Scheibenstand. Durch die Nähe aber
wurde die Rivalität nicht geringer und
auch nicht die Gefahr einer heimlichen

Brandlegung. Mehrfach hatte der Gemeinderat

von Buchs im letzten Jahrhundert
zudem ein wirkungsloses Verbot des Flagga-
lamachens erlassen, so im Februar 1825, im
März 1838 und im Februar 1839.20

Butziholza und brandara
Wartau ist die einzige Gemeinde im Kanton

St. Gallen, in der sich bis in die sechziger

Jahre dieses Jahrhunderts der uralte
Brauch des Scheibenschlagens zur
Fasnachtszeit in etlichen Dörfern noch halten
konnte.21 Es scheint sich dabei um die Reste

eines überlieferten rätischen Feuerkultes

zu handeln, als in vorchristlicher Zeit
die Grundelemente Wasser, Feuer, Luft

und Erde die Menschen viel stärker
beschäftigten als heute. Als heilig wie eine

Gottheit dürften die Räter das wärme- und

lichtspendende Feuer, das aber auch starke
zerstörerische Kräfte in sich barg, verehrt
haben. Dieser Glaube führte wahrscheinlich

letztlich zur Sonnenverehrung und hat
sich in christlicher Zeit im sich hartnäckig
haltenden Brauch des Feuerkultus rund
um das symbolische Verbrennen des Winters

am altfasnächtlichen Funkensonntag
fortgesetzt.22
Wenn abends an der alten Fasnacht - der
Bettler- oder Bauernfasnacht -, die eine
Woche nach dem närrischen Treiben in den
katholischen Gegenden unseres Landes

stattfindet, manchenorts die Flaggala,
Fungge oder Butzi zum nächtlichen Himmel

lodern, werden Erinnerungen an jene
Bubenzeit geweckt, als man kurz nach

Neujahr jeden schulfreien Nachmittag
dazu benutzte, gemeinsam ins Butziholz
zu gehen. Versehen mit Beilen, Gertein,
Stricken und kleinen Sägen zogen wir zu
sechst oder acht nach der Besammlung
beim Chilchli in Fontnas den Hornschlitten
nach den Anordnungen des Anführers, des

Säckelmeisters, Richtung Gretschins und

von dort zum Hölzli, zur Brochna Borg
oder in den Chalchofen, um Butziholz zu
suchen. Dürre Äste wurden eingesammelt
oder von den Lärchen und Föhren gesägt,

gezwickt oder geschlagen, mit einem Strick
zu einem Bündel geschnürt und durch den
tiefen Schnee zum Verladeplatz gezogen.
Meistens brannte dort schon ein kleines

Feuer, an dem die klammen und
blaugefrorenen Finger aufgewärmt werden konnten,

wo manchmal aber auch einige Stücklein

Speck, die man heimlich aus der
Rauchkammer entwendet hatte, an spitzen
Haselstecken brutzelten, wo aber in der
Runde oftmals auch Rauchwaren aller Art
kreisten, Brissago aus Grossvaters
Kistchen, Piccadura- und Rössli-Tabak,
geschmaucht aus selbstverfertigten Pfeifchen

etwa, hergestellt aus einem Holunderstrunk

und einem mit einem Draht durch-
stossenen Nussbaumzweig. Trotz dieser

nicht immer folgenlosen Pausen - der eine

vertrug nach ausgiebigem Mittagessen den

frevlerisch genossenen Speck schlecht, der
andere zollte der ungewohnten Qualmerei

argen Tribut - kam bis am späteren
Nachmittag ein ansehnlicher Haufen Butziholz

zusammen, der nach den Anweisungen des

Säckelmeisters auf den Hornschlitten
verladen, mit Seilen geknebelt und verschnürt
wurde.



Mit vereinten Kräften wurde das beladene
Gefährt - bei Schneemangel ersetzte ein

Redig den Hornschlitten - vorwärts
geschoben; in rasanter Fahrt ging der Ritt
den Gretschinser Kirchenstutz hinunter
in Richtung Heimatdörfchen, wo wir oft
mächtig stolz waren, wenn es uns nicht
gelang, das Fuder allein auf den Gazin-Bühel
zu stossen und Choblis Chöb sein braves

Pferd, die Flora, vorspannen musste. Auf
dem Butziplatz, einer kleinen Ebene auf
der Südseite des runden Bühels, wurde das

Holz fein säuberlich abgelegt, damit man
beim Aufstellen des Butzis nicht zuerst
noch das Holz sortieren musste. Hatten wir
bei unserem frevlen Tun aber einmal über
die Stränge gehauen und war das Fuder
nur in kläglicher Grösse ausgefallen, so

dass man sich beinahe schämen musste,
kommandierte der Säckelmeister oft sein
«Abladen!» bereits beim Haus des betagten

Stutz-Hannis, der ein Meister im Bür-
delibinden war, worauf die kärgliche
Ladung wenige Tage später von Hannis zu
gleichmässigen Reiswellen gebunden war,
die ihm die Stube wärmten.23

Zum Butziholzen gehörte auch das damals
übliche Brandern, das Abbrennen des

alten, dürren Grases am Gazin-Bühel, damit
es beim späteren Scheibenschlagen nicht
plötzlich in Brand geriet. Dieser Vorgang
war nicht ungefährlich, und oft mussten
wir neben einem Büschel Tannästen zum
Löschen zu Kleidungsstücken, Jacken oder

gar Hosen greifen, um des Feuers Herr zu
werden, wenn es unerwartet ins nahe
Gebüsch zu fahren drohte. Das Brandern war
den Behörden nicht nur in Fontnas,
sondern auch bei allen andern Butziplätzen
ein Dorn im Auge, und man musste oftmals
den Finkenstrich nehmen, wenn plötzlich
der Gemeindepolizist oder der
Feuerwehrkommandant lamentierend auftauchte.

Vum Äschermittwoch
zum Chüechlisamstig
Der Mittwoch vor der Bettlerfasnacht war
der Aschermittwoch, «wo ma-n-anander

prämt, mit Ruoss gschwerzt hät;24 am

schmutziga Dornschtig hät's Chabis und
Schwinigs mit wagger glesigem Spägg uffa
Tisch g'gi, unn dänn ischt der mager Fritig
chu mit Kaffi und stübachtam Ribel, unn
z'letscht der Chüochlisamstig25 vor der
Bättlerfasnat», beschreibt Jakob Kuratli
die Zeit vor der Bauernfasnacht, «der alta
Fasnat, a Wocha no der Härrafasnat, wenn
d'Schollbärger unn ander der Rumpel
schoa überstanna ka hänn; wenn's bey üss

g'haissa hät, änderem Schollberig jänn
hangan d'Gältseggel schoa assa g'wäscha-
n-uff da Gartastalle an der Tröchni [,..]».26

Der Aschermittwoch war auch in der But-
ziholzerei ein erster Höhepunkt: Der
Mittelstamm für den Butzi, eine dürre, schön

gewachsene Latte aus Tannenholz, musste

ausgesucht und - selbstverständlich in
Abwesenheit des Försters - geschlagen wer-

Am Scheibenstuhl auf Gaseanz hoch über dem Azmooser Riet, Bild aus Kuratli 1955

den. Dass manchmal erst beim Fallen des

Grotzens festgestellt wurde, dass oben
noch eine grüne Krone den Wipfel zierte,
dürfte dem Unverstand von uns
Halbwüchsigen zuzuschreiben gewesen sein.

Dann wurde das Stämmchen schnell
entastet und die nadelbewehrten Triebe
im Schnee versteckt. Verständlicherweise
kam es zuunterst auf dem Schlitten zu
liegen, so dass es vom Leseholz verdeckt
wurde und nicht jedermann von weitem
sah, was wir wieder angestellt hatten.
Der Nachmittag des Chüechlisamstig vor
dem sonntagabendlichen Höhepunkt galt
dem Aufstellen des Butzis. Zuerst aber
wurde bei den Bauern angeklopft und um
ein oder zwei Garben Türggenstroh gebettelt.

Nachdem die Grube für den
Mittelstamm, ein etwa 80 Zentimeter tiefes Loch,
ausgebuddelt war und die Latte einiger-
massen senkrecht stand, stellte man die

Türggenstrohgarben kreisförmig um die
Latte auf. Daran wurde dünnes Reisig
angelehnt, von Zeit zu Zeit mit einem Seil

festgezurrt und mit Bürdelidraht gesichert.
Weiter nach aussen kam nun immer dicke-

17 Bei alten Häusern befanden sich die Aborte in
kleinen, an das Haus gebauten Lööbli, 'Lauben'.

18 Im Sarganserland war das Stehlen der Töpfe ein
Privileg der Knabenschaft (Hugger o. J., S. 110).

19 Historisch gesehen ist wohl das Betteln von Holz
für Feuerbräuche älter, entsprechend dem für solche

Anlässe gültigen Heischerecht (nach Hugger
o.X.S. 111).

20 Nach Hugger o. J., S. lllf.
21 Interessanterweise wurden in Lustenau im
Vorarlberg früher ebenfalls Scheiben geschlagen. Für
ihren Funken sammelten die Knaben Scholia, also
Turben (Torf), Holz und Stroh. Mit Zähigkeit wird
im glarnerischen Matt im Semftal, wo sogar drei
glühende Scheiben das Gemeindewappen zieren,
an diesem Brauch festgehalten. Auch das Dorf
Pfeffingen im Unterbaselbiet kannte den
Volksbrauch (nach Kuratli o. X, S. 3).

22 Nach Kuratli o. X, S. 3f.

23 Kuratli weiss zu berichten, dass die Oberschaner
Buben jedesmal das letzte Fuder Flaggala-Holz aus
dem Bergwald auf dem grossen Hornschlitten ins
Dorf hinunter brachten und es unauffällig an
bedürftige, alleinstehende ältere Frauen, die selber
nicht ins Leseholz gehen konnten, als Geschenk
übergaben (nach Kuratli o. J., S. 10).

24 Siehe auch das Kapitel «Prääme und Pfannelupfe»

weiter oben.

25 Wie an vielen Orten in der Ostschweiz werden
auch in unserer Gegend die Fasnachtschüechli

gerne gegessen. Was heute in den Bäckereien
gekauft wird, wurde früher selber hergestellt; den Teig
zog man über ein Bett-Duvet, damit er hauchdünn
wurde, zerschnitt ihn dann und backte die Stücke
einzeln im Öl schwimmend. Die puderzuckerbestreuten

und leicht zerbrechlichen Leckereien wurden

in einer Wäschezaine aufbewahrt.

26 Kuratli 1986, S. 42 und 46. 51



res und längeres Holz zur Aufschichtung,
so dass der Butzi zuletzt eine möglichst
regelmässige Kegelform aufwies. Es ist
keine Übertreibung, wenn von Erwachsenen

festgestellt wurde, dass unser Butzi oft
gegen zehn Meter Durchmesser aufwies,
so dass wir unser Werk am Schluss mit
geschwellter Brust betrachteten. Natürlich
hatten wir beim Aufstellen darauf geachtet,

dass auch ein Einschlupfloch nicht
vergessen wurde, damit der Butzi im Innern
angezündet werden und von innen her
abbrennen konnte. Alle Butzibuben und

Flaggala-Holzer in den einzelnen Dörfern
waren jeweils erpicht darauf, auf den

alljährlichen Anlass den grössten Holzstoss

zusammenzubringen, der am Fasnachtsabend

am schönsten und längsten brannte;
die oft harte und schwere, aber immer
freiwillige gemeinsame Arbeit verband zu

guter Kameradschaft.

Bufzirappa un Nidelmool
War das Werk vollbracht, kam für uns Knaben

wohl der beinahe aufregendste Teil:
wie Vagabunden zogen wir im ganzen
Dörfchen von Haus zu Haus, um unseren
Lohn, den Butzirappen, zu heischen. So

klingelte bald einmal die Geldkatze unseres

Säckelmeisters, in der sich Zwanziger
und Fünfziger häuften, denn uns eine
Gabe zu verwehren, hätte wohl kein
Einheimischer übers Herz gebracht. Aus
diesem vielen Geld wurde dann Rahm eingekauft,

den meistens die Mutter des
Säckelmeisters zu Nidel schwang, der von uns
Butzibuben vorerst mit Heisshunger
«verputzt» wurde, uns später aber beinahe
oben herausschaute. Es hiess dann einfach
dreimal um das Haus rennen, dann möge
man noch einen Teller voll. Meistens blieb
nach dem ausgiebigen Mahl zwar kein
Nidel mehr übrig, dafür gelangten durch
den Säckelmeister noch etliche Batzen zur
Verteilung, woraus wir uns bei Lädeli-Ba-
bett in der Weite mit allerlei Feuerwerk,
bestehend aus bengalischen Zündhölzern,
Schwärmern, Heulern und Krachern, für
den Butzisonntag eindecken konnten.
In Azmoos, wo aufgrund der Grösse des

Dorfes viel mehr Butzibuben ihrem Werk
nachgehen konnten, wurde ebenfalls Geld
geheischt: «Dia hänn der Nidel mit Bätt-
la ringer verdeanat ass die andara mit
Wärcha. Uss däm Huffa Galt hänn
d' Chlöüs a paar Chanta voll frische Rum
koft in der Sännerey, zum Nidel macha.

[...] All Buoba sin no der Chinderlear ga
52 gschwungna Nidel ässa. Ass si nid z'spot

«Schibuu - Schibaa - Schibii! Wämm
soll dia Schiba sii?» Bild aus Kuratli
1955.

chämman, hät an iadara sin runda Löffel
schoa mit-am in d' Chilcha. Nidel hät's g'gi,
mit Wissbroatbrögga drii, zum Stregga, bis
si aim fascht oba-n-ussa g'luogat hän. Dänn
hän d'Chlöüs mit dena Maitla, wo si der
wöhlscht möga hänn, spöter earscht no a

tüfi Chachla voll bara Nidel äggschtera ka

[...]»"

Vu Rädli un Schiba
Am Sonntagabend fieberten wir schon vor
dem Eindunkeln, ob uns nicht etwa der
zwischen Winter und Frühling oft aufkommende

Föhn einen Strich durch die Rechnung

machen wollte. Jedenfalls waren
schon am Sonntagnachmittag eine grosse
Güllenbenne voller Wasser und einige
Güllenschöpfer an den Schauplatz gekarrt
worden, befand sich unser Butziplatz doch
unmittelbar südlich des Dörfchens.
Nachmittags hatten wir bereits grüne
Haselstecken geschnitten und den Bock zum
Scheibenschlagen aufgestellt: ein einfaches,

zolldickes Brett ruhte, leicht schräg
nach oben gerichtet, auf zwei Pfählen
zuäusserst auf dem Gazin-Bord.
Scheiben schlagen an sich konnte jeder von
uns, aber leider verstanden es nur die
wenigsten, solche nach alter Art und Weise

anzufertigen. Die Scheiben wurden von
uns schon Wochen zuvor hergestellt.
Einige machten es sich sehr bequem, indem
sie einfach einen schönen Ründling aus

Buchenholz nahmen, ihn in der Mitte in
Längsrichtung durchbohrten und in fingerdicke

Rädlein zersägten. Sie wunderten
sich nachher, wenn das am langen
Haselstecken ins Feuer gehaltene und überall
gleich dicke Rädlein nicht rasch genug
glühte und schon beim Abschlag in viele
Stücke zersprang.

Bei der Herstellung richtiger Scheiben war
ein astloser Eschen- oder Buchenklotz von
etwa zwölf Zentimetern Länge unerläss-
lich. Er wurde quer durchbohrt und mit
dem Beil sorgfältig derart zu fingerdicken,
rechteckigen Brettchen gespalten, dass
jedes das Bohrloch genau in der Mitte
aufwies. Die vier Ecken wurden nun mit
einem Beil mit breitem Hau weggezwickt,
leicht gerundet und die vier Seiten mit dem

Zugmesser gegen die Ränder hin verjüngt.
Am Funkensonntag wurden die zusätzlich
auf dem Ofen getrockneten dreissig bis

vierzig Scheiben an einer Schnur aufgereiht

und als Ring stolz um die Schultern

getragen. An lange Haselstecken gespiesst,
hielt man sie ins Butzifeuer, bis sie schön

glühten. Nach dem Scheibenruf schlug
man sie mit Schwung über den Scheibenbock

oder -stuhl, so dass sie sich vom
Haselstecken lösten und wie Kometen mit
langem Schweif scharf und singend die
Luft durchschnitten. Durch die Rotation
erglühten sie voll und zogen ihre leuchtende

Bahn durch die dunkle Nacht, bis sie

sich in der Ebene in den Schnee bohrten
und erloschen.

Butzifüür un Flaggala
Der erste Akt des Schauspiels begann
beim Zunachten mit dem Entzünden und
Schwenken der selbst hergestellten
Fackeln, bestehend aus einem ausgedienten
Stallbesen, der mit Lumpen und Draht
umwickelt und in Petroleum getränkt worden
war. Der zweite folgte anschliessend mit
dem Entzünden des Butzi, wobei die fast
verbrannten Fackeln in den freigelassenen
Gang des Holzhaufens geschoben wurden,
so dass das flackernde Feuer im Nu gierig
das Türggenstroh im Innern verzehrte und
bald auch das dürre Reisig erfasste, so dass

haushohe Lohen gewaltig zum nächtlichen
Himmel leckten. Gleich brannte auch

schon der Butzi der Azmooser draussen

am Gaseanzbort, und auch das zweite
Feuer der Azmooser28 leuchtete auf der
Wiese über dem Ausserdorf, so dass sich

der Eichwald gespenstisch rötete. Auf der
alten Schollbergstrasse schoss wie eine

mächtige Kerze das Butzifeuer der Trüb-
bächler empor, und auf der Lonna bei
Weite wurde es taghell, der Butzi der Wit-
nauer29 stand ebenfalls in Flammen. Jetzt
zündeten die Oberschaner Buben ihren

Flaggala-Huffa an, so dass durch das Feuer
auf Planbüel bei Reggella sogar der höher

gelegene Läuikopf zu sehen war. Von
jenseits des Rheins grüssten auch schon die



zwei Funken der Balzner auf deren
Allmeinen, die die dortigen Funkenmeister
anzuzünden befohlen hatten.30 Einzig in
den beiden Dörflein Gretschins und Ma-
lans wurde schon damals auf diesen Festtag

kein Flaggala-Flolz31 mehr gesammelt,
weil es dort zu wenig Schulbuben habe, wie
es hiess, obwohl nach der Überlieferung
einst auch am oberen Burghaldenweg
gegen das Flerrenfeld und auf Gerschealis,
oberhalb Malans, Fasnachtsfeuer brannten.32

Schibaschluu un Schibaschpröch
Das Kurzweiligste und Fröhlichste am
uralten Volksbrauch aber war das, was sich

teilweise schon während des Abbrennens
des Funkens in tobender Ausgelassenheit
im dritten Akt abspielte. Was unsere
Vorfahren vor tausend und mehr Jahren ernst

genommen hatten und ihnen von
geheimnisvoller Bedeutung war, muss schon seit

langer Zeit zum losen und übermütigen
Treiben der Knaben ausgeartet sein: das

Scheibenschlagen. Die beim Funkenplatz
in den Nachthimmel hinausgeschlagene
glühende Holzscheibe erinnerte sie nicht
nur an die Bahn der täglich höher steigenden

Sonne, sie galt den Altvorderen auch
als Wahrsagerin, die mit ihrem Flug über
das zukünftige Schicksal zweier junger,
sich liebender Menschen entschied und
von Glück oder Unglück kündete. Brach
die Scheibe beim Abschlag oder in der Luft
in Stücke, so brach nach ihrer Auffassung
früher oder später auch das Band der
Liebe, und die zwei mit ihren Namen
Genannten kamen nicht zusammen.33 Aus
dem Lauf des Feuerrades schloss man also

auf das Glück des betreffenden Paares, es

hatte an sich die Bedeutung eines Eheorakels.

Laut ertönte einst der fragende Ruf
der Jünglinge als angehende Freier ins
Ungewisse der tiefen Nacht: «Schibuu - Schi-
baa - Schibii! Wämm soll die Schübe sii?»
Und war der Name der Liebsten genannt,
sauste die kleine Schicksalsscheibe nach
dem Abschlag auf dem Scheibenstuhl mit
Schwung vom grünen Haselstecken und
wie ein steigender und fallender Stern
leuchtend in gewaltigem Bogen sirrend
und singend durch die Luft. Mit höchster

Spannung wurde der Flug verfolgt, auf die
Zeichen geachtet und diese gedeutet.
Später trieben die Buben ihr fröhliches
Spiel und riefen ihren Scheibenspruch in
verschiedenen Abwandlungen. Sie hatten
es in scherzhafter Weise gegenseitig auf
ihre «Schulschätze» abgesehen. Immer tol¬

ler und ausgelassener ging es zu und her.
Das «Schibuu - Schibaa - Schibii»
vermischte sich mit dem schallenden Gelächter

der Zuschauer, wenn unerwartet ein

lustiges Paar mit träfen Beinamen und
auffallenden Merkmalen ausgerufen wurde.
Kein Wunder, wenn mitunter auch
Erwachsene mit ihrem Scheibenspruch
bedacht wurden und witzigen Spöttern als

Blitzableiter herhalten mussten. Jakob Ku-
ratli hat eine solche Szene eindrücklich in
Wartauer Mundart34 geschildert:
«D'Chlöüs hänn di earschta Schiba

g'schlaga. Wie Chünig sinn si under däna
Buoba g'stanna un hänn der Stägga mit
dam Rädli dra ins Schibafüür35 g'hebt,
fascht wia's d'Ziginer machan, wänn si ds

Flaisch am Spi[a]ss brotan. Wo d'Schiba

prunna hät, springt der ai mit-era zum
Bogg, schinigat, wia si schöa z'mitzt uff ds

Britt chunnt unn rüöft sa vil er mag dä uralt

Sproch in d'Nacht ussi:

'Schibuu, Schibaa, Schibii!
Wämm soll dia Schiba si?

Dia Schiiba soll am Uoli si!

Er wört si woll der Rächta lu,
un sim Bäbi z'mitzt uffa Puggel schluh!'

Mit da letschta paar Wort hät-er de Schi-

bastegga mit der brünnachta Schiba uff-
zoga unn im Schwung ds Rädli übera Bogg
ussiputzt, ass as suber abam Stägga unn
hoach im Boga dor d'Luft g'floga-n-ischt!
Alls hät Mul un Ooga-n-off g'spert, g'losat,
öb si rächt pfifi un g'luogat, wia si flügi, öb
si an schöana Rangg nämm unn bis
z'letscht brünni. Das hät ma wella wüssa.

Aber worum, säb hät an Art akaina g'wüsst
z'säga.
Wo die earscht Schiba wit junn no im
g'frorna Schnea witer g'horrlat ischt, hät
schoa der ander Chlous wider g'rüoft, was

er ussam Hals procht hät:

'Schibuu, Schibaa, Schibii!
Wämm soll dia Schiba si?

Dia Schiba soll am Hainzli si!

Un wänn si soll zur Rächta guh,
mit dam giftiga Lisi z'sämma-chu!'

Wia-nan brünachta Pfil ischt d'Schiba-n-
übera Bogg ussi pforrat, [...] unn alls hät
der Puggel voll g'lachat, sogär der Hainzli,
wenn's aga schoa haimlig pissa hät. Aber er
ischt nid der ainzig g'si, wo an Schmutz
überchu hät. [...] Wenn naiswo im Dorf a

Liabschaft g'si ischt unn ain zu ainara zor
Stubati g'ganga-n-ischt - dia Chrotta-

buobli hänn's secher g'wüsst unn uffam
Caseanzbort beym Schiba schluh an di

groass Glogga g'hänggt [...].»
Irgendwann gab es dann doch Feierabend.
Wenn das Feuer in sich zusammengefallen
war, löschten die Älteren die Glut mit dem
Wasser aus der Güllenbenne. Andernorts
wurde sie in eine bereits vorbereitete
Grube geschaufelt und mit Erde und
Schnee zugedeckt, damit man sicher war,
dass nicht etwa der unerwartet einfallende
Föhn Unheil anrichten konnte. Am folgenden

Mittwochnachmittag hiess es dann für
die Buben nochmals antraben, da der But-
ziplatz aufgeräumt werden musste. Dabei
wurden auch die abgebrannten Scheiben

eingesammelt, damit man bereits wieder
über einen Vorrat für das kommende Jahr

verfügte. Es gab darunter teilweise ganz
dünne Rädchen, die schon mehrmals über
den Bock geschlagen worden waren.

27 Kuratli 1986, S. 46.

28 In späteren Jahren wurde von den Azmoosern
auf den Butzi auf dem Gaseanzbort verzichtet.

29 So bezeichnen die Wartauer die Bewohner von
Weite.

30 Bis um die Jahrhundertwende stand der Funken
für das ganze Dorf auf dem Burghügel Gutenberg;
seither aber gibt es für die beiden Ortsteile Balzers
und Mäls je einen separaten, um den Auseinandersetzungen

unter den Schulbuben vorzubeugen
(nach Vogt 1996, S. 75£).

31 In den bergwärts gelegenen Dörfern der
Gemeinde wurden die Jugendlichen als Flaggala-Hol-
zer bezeichnet, im Tal nannte man sie Butzi-Buben
(nach Kuratli o. J., S. 6).

32 Nach Kuratli o. J., S. 6.

33 Die Oberschaner Buben wussten eine andere
Bedeutung, wenn ein Rädlein in der Luft in Stücke
brach: Das ausgerufene Pärchen bekomme später
Zweierlei - also Zwillinge (nach Kuratli o. J., S. 10).

34 Nach Kuratli o. J., S. 8f.

35 Neben dem Butzi wurde meistens ein kleineres
Feuer angezündet, in dem die Scheiben glühend
gemacht wurden, da man sich wegen der grossen
Hitze nicht in die unmittelbare Nähe des Funkens
begeben konnte.

Literatur
Hugger o. J.: Paul Hugger, Werdenberg. Eine
volkstümliche Monographie. Buchs und Oberriet
o.J. [1964].

Kuratli o. J.: Jakob Kuratli, Das Scheibenschlagen
einst und jetzt. Broschüre. Buchs o. J.

Kuratli 1950: Jakob Kuratli, Geschichte der Kirche

von Wartau-Gretschins. Buchs 1950.

Kuratli 1986: Jakob Kuratli, Wartauer Mundarterzählungen

und Gedichte. Broschierter Band
zusammengetragener Geschichten von Klaus Kuratli.
Engelburg 1986.

Vogt 1996: Emanuel Vogt, Mier z Balzers II,
Lebensweg. Vaduz 1996. 53


	Brauchtum zum Jahreswechsel : von Kläusen, Butzoholzern, Pfannenlupfern, Scheibenschlägern

