
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 13 (2000)

Artikel: Von den Ursprüngen und Vorstellungen des Weltendes : Aussichten
und Einsichten

Autor: Halter, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von den Ursprüngen
und Vorstellungen des Weltendes
Aussichten und Einsichten

Ernst Halter, Aristau

«Schlägt einst dem All
der letzten Stunde Schrecken,
Stürzt alle Erdenform in Trümmern hin -
Die Wasser werden jede Sicht bedecken,
Und Gottes Antlitz bildet sich darin.»

Fjodor Tjutschew1

Die altägyptische Hieroglyphe für den

Begriff der Existenz, des Daseins, enthält

als Basiselement das Symbol des Flusses

Nil, eine doppelte, gezackte Wellenlinie.

Dargestellt sind damit die Hochfluten
und die Niedrigwasser des Stroms, der
allem Geschaffenen Kraft spendet, alles

Lebendige speist und tränkt, solange die Götter

diesem sein Leben bemessen haben: so

lange, könnte man behaupten, wie auf der
Fläche der Hieroglyphe der Ausschnitt aus
der ohne Anfang und Ende zu denkenden

doppelten Wellenlinie sichtbar ist.
Der Nil durchzieht auch das Bild-Zeichen
der Ma'at, des kosmischen Gleichgewichts,
das sich unter den Menschen als religiöse
und politische Ordnung, als Frieden,
Gerechtigkeit, Wahrheit, Frömmigkeit und

wahrgenommene Pflicht des Einzelnen
manifestiert. Von Süden nach Norden (in
der Hieroglyphe von unten nach oben)
fliesst der Strom erst durch Oberägypten,
dann durch Unterägypten, unterbrochen
von den Symbolen des fruchtbaren, vom
Menschen bebauten Landes sowie der es

beidseits begrenzenden Wüstenhügel und
vom Sonnengott Re, der sich von Ost nach
West über sein Reich schwingt.

Die Nilüberschwemmung
als Zeichen der Fruchtbarkeit
und der ewigen Wiederkehr
Dies mag eine Ahnung vermitteln, in
welch entscheidendem Mass der Nil, seine

alljährliche Schwelle und Ebbe, den Ort
des Ägypters im Kosmos verankert und die
Vorstellung von einem stabilen Gleichgewicht

der Welt bestimmt hat: Grund und
Motor alles Lebendigen. Wie hätte der

32 Ägypter die Vorstellung eines Weltendes

denken sollen, wenn doch der Garant der
göttlichen Gnade, der Balance und
Fortdauer der Welt, jeden Sommer befruchtend

über seine Ufer trat?
Den Ägyptern hat es an Vorstellungen
über das Jenseits, die Unterwelt oder am
Glauben an ein Gericht über die Taten der
Verstorbenen keineswegs gefehlt; in jeder
Grabkammer wird davon berichtet. Doch
Unterwelt und Totenreich sind nicht mit
dem Ende der Welt gleichzusetzen, denn
der Nil strömt weiter, und der Sonnengott
steigt jeden Morgen aus den violetten
Hügeln der arabischen und sinkt Abend für
Abend in die roten Hügel der libyschen

Die ägyptische Religion und Mythologie

kreist im Wechsel von Tag und
Nacht um die ewige Sonnenbahn.
Die Göttinen Isis und Nephtys stehen
um die Figur des Sonnengottes in
Mumiengestalt; die Beischriften bedeuten:

«Osiris, der in Re eingegangen
ist./Re ist es, der in Osiris eingegangen

ist.» Bild aus Frank Teichmann,
«Der Mensch und seine Tempel»,
Stuttgart 1978.

Wüste. Zivilisationen, welche die Natur
als zyklisches und somit voraussehbares,
verlässliches Werden und Vergehen
erfahren, scheinen dank ihres Vertrauens in
die Dauer und Güte der Schöpfung den
Schreckensvisionen totaler Vernichtung
enthoben zu sein.

Visionen vom Weltenende
aus dem Orient
Die Visionen von einem Ende der Welt
sowie Deutungsmuster solchen Geschehens
haben wir anderswo zu suchen, im frühen
nahen und ferneren Orient. Deutlich
angesprochen wird ein Ende der Welt - jenseits
innerweltlicher Szenarien der Rache Gottes

an bestimmten Individuen oder Gruppen

für religiöse Häresien oder
politischmilitärisches Scheitern - in einigen
prophetischen Texten des Judentums. Offenbar

sind der als wirklich gesetzte und
geglaubte, eine und ewige Gott und der

Untergang seiner Schöpfung meist eng
miteinander verbunden.
Die meisten polytheistischen Religionen -
von einer wichtigen Ausnahme wird noch
zu sprechen sein - scheinen ihren Göttern
im Mythos weite Handlungsspielräume
gestattet zu haben.
In einer monotheistischen Religion ist dies
nicht mehr möglich. Gott ist Gott, er ist
vollkommen, denn anders könnte er Gott,
der Einzige, nicht sein. Und dies, kaum
gedacht, reisst den Abgrund auf zwischen
ihm und seiner Schöpfung, in welcher die
Abwesenheit göttlicher Vollkommenheit
erlitten wird. Da die Welt mit ihren Fehlern

weiter besteht, muss ein Grundübel
ausgemacht werden, das mit der Schöpfung

in die Welt getreten ist und sich darin
gegen Gottes Willen hartnäckig hält. Die
Bibel gestaltet es als Sündenfall des
UrPaars Adam und Eva in der Versuchung
der Schlange, erkennt im Erwerb eines

bestimmten Wissens von sich selbst einen
Missbrauch der göttlichen Güte, das
Überschreiten der gesetzten Grenze der Freiheit.

Der Mensch, vertrieben aus dem



Zwei Gottheiten sind mit der Ma'at-Feder geschmückt, die als Feder der Wahrheit
das Licht symbolisiert, das von der sichtbaren Sonne Re ausstrahlt, dessen

Tochter Ma'at ist. Bild aus Albert Champdor, «Das ägyptische Totenbuch»,
Zürich 1979.

Paradies und nunmehr mit dem Tode
bestraft, wird in doppeltem Wortsinn ein
Irrender, Blinder. Gott kann zwar rächend

eingreifen (man denke an die Erzählungen
des Alten Testaments), doch den
Sündenfall des Menschen, den Ursprung
allen Übels, ungeschehen zu machen, dazu
scheint er nicht willens. Solch exklusive
Beziehung Gottes zum Menschen bürdet
diesem eine Last und Verantwortung auf,
welcher er unter keinen Umständen
gewachsen ist, kettet ihn an einen Gott, der
alles sieht und weiss, während ihm, dem
Geschöpf, sein Tun und die Schöpfung -
und erst recht die Zukunft - trotz aller
Deutungsversuche und Vorkehrungen
dunkel bleiben. Die «Fehler» der Schöpfung

sind unbestritten; doch gemessen an
Gottes Vollkommenheit werden sie zu
unheilbarer Schuld und Sünde, selbst wenn in
Zeiten eines gerechten Friedens und
verdienten Wohlstandes viele Menschen gut
oder doch erträglich leben mögen.

Der einzige Gott als
Weltenrichter in der Apokalypse
Die daraus folgende Frage ist offenbar
früh gestellt und beantwortet worden: Wie
kann ein vollkommener, allmächtiger Gott

seine fehlerhafte Schöpfung auf Dauer
weiter bestehen lassen? Irgendeinmal wird
er gezwungen sein, sie zurückzunehmen,
sie nach einem Gross-Gerichtstag zum
Verschwinden zu bringen. Täte er dies

nicht, Hesse er das Böse ewig Unheil stiften,

er wäre nicht der Gott, der er sich

nennt: der ist, der war und der sein wird,
der Erste und der Letzte, Alpha und
Omega.
Das Sprechen Gottes im berühmtesten
und wirkungsmächtigsten aller eschatolo-

gischen das Ende der Zeit betreffenden)
Texte, in der Offenbarung des Johannes

aus dem Ende des 1. Jahrhunderts nach
Chr., kündet Unabwendbares. Vor Gottes
Vollkommenheit findet nichts Menschliches

uneingeschränkte Anerkennung, es

sei denn, es unterwerfe sich ihm auf Gnade
und Ungnade im Glauben an ihn und den

vom ihm gesandten und geopferten Sohn.

Das Sendschreiben von Antichrist,
Weltgericht, Endkampf, Weltuntergang und
himmlischem Jerusalem an die Engel der
sieben christlichen Gemeinden von Ephe-
sos, Smyrna, Pergamos, Thyatira, Sardes,

Philadelphia und Laodikäa anerkennt
zwar Gutes unter den Gläubigen; doch
selbst diese Gemeinschaften erwartet ihr

Ende im bevorstehenden Grossen Gericht
über Welt und Zeit.
Vorgetragen wird diese Unheilsbotschaft
mit der Geste der grossen Prophétie und
als bereits in Gottes Willen geschehene
und in des Propheten Sehergeist erblickte
künftige Ereignisse. Ihre poetische Bildgewalt,

ihr psychotisches, hypnotisierendes
Insistieren auf Bildern von Rache,
Zerstörung und Weltuntergang haben die
christliche Menschheit während zwei
Jahrtausenden umgetrieben. So heisst es in der
Offenbarung, Kapitel 6, Vers 12 bis 14:

«Und ich sah, als es [das Lamm] das sechste

Siegel öffnete, da entstand ein grosses
Erdbeben, und die Sonne wurde schwarz
wie ein härenes Trauergewand, und der

ganze Mond wurde wie Blut, und die
Sterne des Himmels fielen auf die Erde,
wie ein Feigenbaum seine Früchte abwirft,
wenn er von einem starken Wind geschüttelt

wird, und der Himmel entschwand wie
eine Buchrolle, die sich zusammenrollt,
und alle Berge und Inseln wurden von
ihren Stellen gerückt.»
In Kapitel 20, Vers 7 bis 10, erscheint die

Vorstellung einer 1000-jährigen Frist bis

zum Anbruch der Endzeitereignisse - man
beachte den Wechsel von Zukunft und
Vergangenheit in der Erzählung:
«Und wenn die tausend Jahre vollendet
sind, wird der Satan aus seinem Gefängnis
losgelassen werden, und er wird ausgehen,
um die Völker zu verführen, die an den
vier Ecken der Erde sind, den Gog und
Magog, um sie zum Krieg zu versammeln;
und ihre Anzahl ist wie der Sand am Meer.
Und sie zogen herauf auf die breite Fläche
der Erde und umringten das Heerlager der
Heiligen und die geliebte Stadt. Und es fiel
Feuer vom Himmel und verzehrte sie. Und
der Teufel, der sie verführte, wurde in den
See des Feuers und Schwefels geworfen,
wo auch das Tier und der falsche Prophet
sind, und sie werden gepeinigt werden Tag
und Nacht in alle Ewigkeit.»

Alttestamentliche Wurzeln:
Die Übernahme der Sintflutsage
Und spricht der Gott der Apokalypse
vielleicht nicht aus einer Allmacht, die er
schon in alttestamentarischer Zeit bewiesen

hat und die er in jeder Sekunde aus sich
heraus fahren und über die Welt kommen
lassen könnte? Lesen wir einige Verse aus
dem Sintflutbericht, wo Gott die Schöp-

1 Übersetzung: Henry von Heiseler.



Die Erzählung von der Sintflut als Weltkatastrophe ist im Orient und in der
ganzen Welt verbreitet, aber für Mesopotamien passt sie am ehesten. Tempel
türm (Zikkurat) von Ur mit dem Heiligtum des Mondgottes rechts und einer
archäologisch freigelegten Lehmschicht mit grossen Ablagerungen. Auch die
Bibel übernahm dieses Katastrophenszenario. Bild aus Lucienne Laroche,
«Mesopotamien», Wiesbaden 1971.

fung zum erstenmal seine Rache fühlen
lässt:

«Da sprach Gott zu Noah: Das Ende alles
Fleisches ist bei mir beschlossen; denn die
Erde ist voller Frevel von den Menschen
her. So will ich sie denn von der Erde
vertilgen. [...] Denn nach sieben Tagen will ich

regnen lassen auf die Erde, vierzig Tage
und vierzig Nächte lang, und will alle Wesen,

die ich gemacht habe, vom Erdboden
vertilgen. [...] Da starb alles Fleisch dahin,
das sich auf Erden regte, an Vögeln, an
Vieh und Wild und allem, was auf Erden
wimmelte, auch alle Menschen. Alles, was
Lebensluft atmete, was auf dem Trockenen

war, das starb.»2

In dem um Jahrhunderte älteren Gilga-
mesch-Epos findet die Sintflut noch innerhalb

einer polytheistisch geordneten
Schöpfung statt und bleibt als Strafmass-
nahme unter den Göttern umstritten:
«Es schreit wie eine Frau in Wehen Ischtar,
Der Götter Herrin klagt mit hoher
Stimme: / 'Was einstens war, das ist zu
Lehm geworden, / Stimmt' ich im Götterrat

doch Bösem zu! / Wie sprach für Unheil
ich im Götterrate / Und sagte ja zur Tilgung
meiner Menschen? / Nun klag ich: Erst
gebären meine Menschen, / Und dann erfülln
wie Fischbrut sie das Meer!'»
Wenig später geht der weise Gott Ea mit
Enlil ins Gericht:
«O Held, du Weisester der Götter, / Was

brachtest ohn' Bedenken du die Flut? / Leg
seine Schuld dem Sünder auf, und auch /
den Frevler lass vergelten sein Vergehen! /
Greif massvoll zu, dass er nicht ganz
verderbe, / doch hart genug, dass er's zu leicht
nicht nehme! / Statt dass die Flut du brachtest,

hätt' ein Löwe / erstehen und die
Menschheit mindern können! / Statt dass

die Flut du brachtest, hätt' ein Wolf / erstehen

und die Menschheit mindern können!
Statt einer Flut hätt' eine Hungersnot /
entstehen und das Land verderben können! /

Statt dass die Flut du brachtest, hätte Erra /
erscheinen und die Menschen würgen
können!»3

Auch nach Griechenland gelangte der

Sintflut-Mythos. Der Mythos hat aber im
Weltbild der Griechen kaum eine Rolle
gespielt. Die Geschichte von Deukalion und

Pyrrha, dem frommen Paar, das von der
Sintflut verschont wird, findet sich erst bei

Apollonios Mythographos im 2. Jahrhundert

v. Chr.
Nur in der Bibel wird die babylonische
Sintflut zu einem Hauptthema. Dass Gott
sein Strafgericht abgebrochen, es aus un-



In der Vorstellung vom Jüngsten Gericht spiegeln sich die Ängste der menschlichen

Seele; sie werden ausgemalt in Szenen von Katastrophen, diese sind ein
wesentlicher Teil der Apokalypse, der Offenbarung künftiger Zeichen und
Ereignisse. Freskenmalerei aus der Vorhalle der Trapeza im Kloster Dionysiu
auf dem Berg Athos/Griechenland. Bild: Otto Ackermann, Fontnas.

begreiflichem, in ihm selbst verschlossenem

Erbarmen, wohl auch beeindruckt

von Noahs Gerechtigkeit, bei einem
Probelauf bewenden und ein noch hiesiges
Ende finden liess, macht in den folgenden
Epochen der Angst und Bange die
Möglichkeit eines Weltendes erst recht zur
Gewissheit, da die Menschheit - eine Klage,
die sich durch die Jahrtausende zieht -
bekanntlich immer tiefer in Verblendung,
Sünde und Gotteslästerei versinkt.

Verfestigung der Untergangsvisionen

in der Spätantike und
im Mittelalter
Synkretistisch (verschiedene Vorstellungen

der Religionen vermischend) muss sich

in den Jahrhunderten der Auflösung der
römischen «Weltordnung» so etwas wie eine
feste Inszenierung und immer unkomfortabler

ausgestattete Möblierung des

apokalyptischen Geschehens herausgebildet
haben. Gleich einem Schwarzen Loch in den
Seelen der Inbrünstigen zieht es allmählich

verwandte eschatologische und
Unterweltsvorstellungen an sich, nährt sich an
alten biblischen Berichten, wie etwa der
Geschichte von Sodom und Gomorrha, so gut
wie an griechischen Vorstellungen von Hades

bis Tartaros und immer neu erfundenen
Schrecknissen und Todesarten: Katastrophe,

Sintflut, Unterwelt, Jenseits, Gericht,
Auferstehung des Fleisches, Verdammnis,
Höllensturz, ewige Qual und Pein, Weltenbrand,

Erlösung, Tausendjähriges Reich

usw. Wo nur noch das vatergöttliche
Jenseits Sinn stiften darf, verkommt unser
Diesseits. Der Weltuntergang wird zum
letzten, grössten, einzig noch zählenden

Spiel, weniger um den Fortbestand der

Erde oder der Schöpfung - denn was
nichtmenschlich geschaffen, Pflanze und Tier,
das scheint überhaupt nicht zu zählen - als

um das Fortleben der Menschenseele in

ewiger Verdammnis oder Seligkeit. Letzter
Akt des theatrum mundi, dessen grässliche

Aufführung - verbunden ganz offensichtlich

mit einem enormen Lustgewinn -

durchaus nicht an eine Zeitrechnung nach

Jahrtausenden gebunden ist, sondern
jederzeit und mit Sicherheit nach dem Tod
über uns hereinbrechen kann.
In beinahe platonisch anmutender,
moralisierender Beurteilung der Schöpfung
erscheint das Motiv im polytheistischen
germanischen Mythos. Nach Kampf und
Niederlage der Götter Wallhalls gegen die

Riesen, Zwerge und dämonischen Untiere
wird die Welt vom Feuer verzehrt
(althochdeutsch Muspilli, altnordisch Rag-

narök). Nun kann eine neue Erde werden,
ein paradiesisch schuldloses und
möglicherweise bereits christlich geschautes
Lichtreich unter dem Aspekt des aus der
Hei wieder zum Leben erwachten
Lichtgottes Baidur. In der altisländischen
Version, der «Völuspa» (um 1000 n. Chr.),
begegnen wir dem eigentlichen Dichter des

Weltuntergangs. Er spricht mit der Stimme

2 Genesis 6,12-13; 7, 4; 7,21-22.

3 Das Gilgamesch-Epos; herausgegeben und übersetzt

von Hartmut Schmökel. Tafel XI, Verse
116-123,178-185. Stuttgart 1966. - Erra ist der Pestgott.

35

Die Sage von der Regenkatastrophe in Mesopotamien weitet sich in der bibli
sehen Uberlieferung aus zum Untergangsszenario kosmischen Ausmasses.
Mesopotamisches Boot. Bild aus Hans Heinrich Schmid, «Die Steine und das
Wort», Zürich 1975.



einer allwissenden Seherin aus dem

Riesengeschlecht und teilt uns seine Vision in
wenig über sechzig Strophen mit:

«Aufsteigen seh' ich

zum zweiten Male
aus Fluten die Erde,
die neu sich begrünt;
ein Wasserfall stürzt,
ein Adler kreist drüber,
der hoch in den Bergen
nach Fischen jagt.»4

Das Weiterleben der
Endzeitvisionen in der Gegenwart
Dass die Vorstellung eines Weltendes über
das persönliche Gerichtetwerden nach
dem Tod hinaus bis heute lebendig ist, zeigen

uns die sich mehrenden Ankündigungen

von Sekten. Der Weltuntergang wird
privatisiert und gleichzeitig monopolisiert
zum Fluchtpunkt der Sehnsucht und
Gewissheit eines Grüppchens Erwählter,
welche als die einzigen Gerechten in der
Verworfenheit des Diesseits ausharren
und zum Lohn damit rechnen dürfen, dass

«alle andern», das heisst die Nichtbekehr-
ten, bereits verloren sind.

Und noch eine weitere Faszination hat sich

dem Weltuntergang zugesellt: die Kunst
der Zeitzählung in Jahren nach Christi
Geburt. Im Mittelalter eine fast exklusive
Domäne der geistlichen Zeitberechner,
seit etwa dreihundert Jahren Allgemeingut,

ruft sie die spekulativen Rechner auf
den Plan. Mann und Frau sind heute
unlösbar an die Zeitrechnung «angeschlossen»,

haben irgendeinmal vom Tausendjährigen

Reich gehört und sind den
Botschaften religiöser Hysterie ausgesetzt. Es

herrscht Religions- und Gewissensfreiheit,
und die Hüterinnen dogmatischer Wahrheiten

im Christentum, die Kirchen, haben
dank Theologen wie Karl Barth und
Rudolf Bultmann das Schwergewicht der
Lehre auf die Ethik der Lebenspraxis im
Hinblick auf ein Jenseits verlagert.
Warum eigentlich unsere Angst und
Kümmernis? Woher unsere Gier, deren Befriedigung

durch die Möglichkeit einer späteren

Strafe nur noch süsser wird? Warum
sind wir unfähig, selbstverständlich und

tapfer das zu leben, was uns gegeben, und
den andern (auch der Schöpfung als

Ganzer) das Ihre zu gönnen? Mario Praz in
seiner Studie über die Psychopathologie
der Kunst in der Schwarzen Romantik und
im Fin-de-siècle hat es vor nunmehr bald

36 siebzig Jahren offengelegt.5 Es ist unser

Auch die germanische Mythologie kennt den Weltendkampf mit dem Untergang
der Götter als Kampf zwischen Gut und Böse. Odin kämpft mit dem Fenriswolf,
welcher die Sonne verschlingt. Plakett auf einem Wikingerhelm des 8.
Jahrhunderts. Bild aus John Grant, «Der Mythos der Wikinger», Hamburg 1991.

Wissen um unsere Sterblichkeit, um den
Tod unseres Fleisches - und seiner Lust-,
das uns umtreibt und durch die Phantasien
und Visionen ausgeklügelter Strafen, von
Schuld und Vernichtung und hoffnungslosem

Untergang, hetzt.

Die Fragestellungen
und Antworten der Wissenschaft
Beginn und Ende der Welt interessieren
auch die Wissenschaft. Über den Anfang
ist man sich heute mehr oder weniger einig:
man spricht vom Urknall und meint damit
die Explosion eines Ur- oder Anfangspunktes

von unendlicher Dichte, Energie
und Temperatur. Fürs Ende stehen zwei

kosmologische Szenarien zur Verfügung:
Expansion, allmähliche Abkühlung bis auf
den absoluten Nullpunkt und Selbstvernichtung

der Materie, oder eine in fernster
Zukunft unter dem Einfluss der Schwerkraft

einsetzende Kontraktion, endend mit

einem Kollaps des Weltalls in einem «sin-

gulären» letzten Moment - möglicherweise

Beginn einer neuen, andern
Entwicklungsphase dessen, was wir Raumzeit
nennen. Diese zweite Hypothese büsst
dank der immer genaueren Messung der

Hubble-Konstante, das heisst der
Expansionsrate des Universums pro Zeiteinheit,
allmählich an Wahrscheinlichkeit ein.
Dass der winzigen, kostbaren Erde ein
Ende bevorsteht, ist unbestritten, und es

fehlt auch nicht an Versuchen, es aufgrund
der wissenschaftlichen Vorgaben
möglichst konkret zu schildern. Die alternde
Sonne wird zum Roten Riesen anschwellen

und einen oder zwei innere Planeten
schlucken. Damit wird auch das Ende der
bewohnten Erde gekommen sein.

Nun, dies liegt einige Milliarden Jahre vor
uns; und doch können wir uns eines leichten

Schauders nicht erwehren. Wie darf
solches sein? Wie kann Gott (oder welche



Die Gräuel des
Krieges stellten

die Künstler
der Renaissance

erstmals
in apokalypti¬

schen
Zerstörungsbildern

dar - sie
wurden zum
Zeichen der

Weltzeit bis in
die Gegenwart
unserer «Fern-

seh-Kriege».
Tusche- und

Federzeichnung
von Urs Graf,

1521. Im
Kunstmuseum Basel,

Kupferstich¬
kabinett.

Instanz immer) zulassen, dass das psychische

und biologische Wunder Erde
vernichtet wird? Immerhin ist die Galgenfrist
in den letzten hundert Jahren dank den
Erkenntnissen der Kernphysik um den Faktor

Tausend gestreckt worden. Noch um
1900 war man sich unter Wissenschaftern
ziemlich einig, dass die Sonne ihre Energie
mittels chemischer Reaktion erzeuge, also

vergleichbar einem mit Benzin oder
Methan gefüllten Riesenballon ihren Zündstoff

in wenigen Millionen Jahren
verbrannt haben werde. Man scheint damals
mit dieser erschreckend kurzen Perspektive

durchaus ruhigen Gemütes gelebt zu
haben. Erst im Jahre 1919 wagte Jean Per-
rin die Vermutung zu äussern, dass nicht
ein chemischer Verbrennungsvorgang,
sondern die thermonukleare Fusion, die

Umwandlung von Wasserstoff in Helium,
die Hauptquelle der Sonnenenergie sein

könnte, und erst 1937/1938 haben Bethe
und von Weizsäcker diesen Vorgang
theoretisch einwandfrei formulieren können.
Ein noch immer reichlicher Wasserstoffvorrat

garantiert unserem Stern somit
noch einige Jahrmilliarden heissen Lebens

- und der Erde ein bescheidenes Fortkommen

als Paradiesgärtlein.
Unsere Aussichten haben sich demnach
verbessert. Wie aber steht es um unsere

Einsichten? Kein Jahrhundert hat das

biologische, menschliche und kulturelle Erbe
der Erde brutaler, verblendeter,
rücksichtsloser verschleudert und vernichtet als

das wissenschaftlich hochgerüstete 20.

Jahrhundert. Es erübrigt sich hier, die

Blut- und Rauchspur der unzähligen
Inszenierungen lokaler Weltuntergänge und

Weltgerichte während der letzten 85 Jahre

nachzuzeichnen oder die Warnungen vor
einem Kollaps der Biosphäre im Raumschiff

Erde zu wiederholen.
Jedoch bildet diese relative Unfähigkeit
des Menschen, seine Fähigkeiten und
Teilerkenntnisse vernünftig und lebensfördernd

zu verwalten, den apokalyptischen
Rahmen, aus welchem das nächste
Jahrtausend treten wird. Entscheide von gröss-

ter Tragweite stehen an - allerdings weder
im Himmel noch in der Hölle, sondern auf
Erden. Fortdauer oder Ende des Blauen
Planeten sind in der Schwebe. Dies
einzusehen braucht es weder sektiererische

Verkündigungen noch johanneische oder
nostradamische Prophetien. Und um eine
Wende herbeizuführen, sind vulgärdarwinistische

Ausrottungsfeldzüge das

Verkehrteste und Abscheulichste. Es brauchte
humane Vernunft, Einsicht in das

Ganze, Ehrfurcht vor seinen unendlich

komplexen Zusammenhängen, Einschrän¬

kung, Verzicht auf den Wahn einer Sonderund

Vorrangstellung des Menschen oder
einer Nation, einer Religion. Es brauchte

gleichsam einen Weltbegriff aus der
Perspektive des Mitgeschöpfs, darin auch das

Böse sichtbar bliebe.
Da endgültige Klarheit selbst den

Instrumenten der Forschung verwehrt bleibt
und weil Glauben, zum Beispiel im
Christentum, die Akzeptanz eines Absurdu

m s, nämlich die Existenz eines Gottes
und die Erlösung der Welt durch dessen

Auferstehung von den Toten, voraussetzt,
müssen wir uns mit der demütigen
Aussicht auf unsere bescheidene, doch langsam

wachsende Einsicht in Zusammenhänge

begnügen, welche vielleicht die Basis

einer zweiten, die ganze Erde und alle
ihre Geschöpfe umfassenden, nachhaltigen

Aufklärung sein könnte. Wir sind,

lokal, unterwegs zu einer kritischen
Befragung der naturwissenschaftlich-technischen

Machbarkeitsmythen. Doch was tun
wir gegen die globale «Bewirtschaftung»
des Menschen?

4 Die Edda. Götter- und Heldenlieder der Germanen.

Aus dem Altnordischen übertragen, mit
Anmerkungen und einem Nachwort versehen von
Arthur Häny. Strophe 59. Zürich 1987.

5 Mario Praz, La carne, la morte e il diavolo. 1930. 37


	Von den Ursprüngen und Vorstellungen des Weltendes : Aussichten und Einsichten

