Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beitrdge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 13 (2000)

Artikel: Von den Urspringen und Vorstellungen des Weltendes : Aussichten
und Einsichten

Autor: Halter, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von den Urspringen
und Vorstellungen des Weltendes

Aussichten und Einsichten

Ernst Halter, Aristau

«Schlédgt einst dem All

der letzten Stunde Schrecken,

Stiirzt alle Erdenform in Triimmern hin —

Die Wasser werden jede Sicht bedecken,

Und Gottes Antlitz bildet sich darin.»
Fjodor Tjutschew!

ie altdgyptische Hieroglyphe fiir den

Begriff der Existenz, des Daseins, ent-
hélt als Basiselement das Symbol des Flus-
ses Nil, eine doppelte, gezackte Wellenli-
nie. Dargestellt sind damit die Hochfluten
und die Niedrigwasser des Stroms, der al-
lem Geschaffenen Kraft spendet, alles Le-
bendige speist und trénkt, solange die Got-
ter diesem sein Leben bemessen haben: so
lange, konnte man behaupten, wie auf der
Flache der Hieroglyphe der Ausschnitt aus
der ohne Anfang und Ende zu denkenden
doppelten Wellenlinie sichtbar ist.
Der Nil durchzieht auch das Bild-Zeichen
der Ma’at, des kosmischen Gleichgewichts,
das sich unter den Menschen als religiose
und politische Ordnung, als Frieden, Ge-
rechtigkeit, Wahrheit, Frommigkeit und
wahrgenommene Pflicht des Einzelnen
manifestiert. Von Stiden nach Norden (in
der Hieroglyphe von unten nach oben)
fliesst der Strom erst durch Oberdgypten,
dann durch Unterdgypten, unterbrochen
von den Symbolen des fruchtbaren, vom
Menschen bebauten Landes sowie der es
beidseits begrenzenden Wiistenhiigel und
vom Sonnengott Re, der sich von Ost nach
West tiber sein Reich schwingt.

Die Niltberschwemmung

als Zeichen der Fruchtbarkeit
und der ewigen Wiederkehr

Dies mag eine Ahnung vermitteln, in
welch entscheidendem Mass der Nil, seine
alljahrliche Schwelle und Ebbe, den Ort
des Agypters im Kosmos verankert und die
Vorstellung von einem stabilen Gleichge-
wicht der Welt bestimmt hat: Grund und
Motor alles Lebendigen. Wie hitte der

32 Agypter die Vorstellung eines Weltendes

denken sollen, wenn doch der Garant der
gottlichen Gnade, der Balance und Fort-
dauer der Welt, jeden Sommer befruch-
tend tiber seine Ufer trat?

Den Agyptern hat es an Vorstellungen
tiber das Jenseits, die Unterwelt oder am
Glauben an ein Gericht tiber die Taten der
Verstorbenen keineswegs gefehlt; in jeder
Grabkammer wird davon berichtet. Doch
Unterwelt und Totenreich sind nicht mit
dem Ende der Welt gleichzusetzen, denn
der Nil stromt weiter, und der Sonnengott
steigt jeden Morgen aus den violetten Hii-
geln der arabischen und sinkt Abend fiir
Abend in die roten Hiigel der libyschen

Die agyptische Religion und Mytho-
logie kreist im Wechsel von Tag und
Nacht um die ewige Sonnenbahn.
Die Gottinen Isis und Nephtys stehen
um die Figur des Sonnengottes in Mu-
miengestalt; die Beischriften bedeu-
ten: «Osiris, der in Re eingegangen
ist./Re ist es, der in Osiris eingegan-
gen ist.» Bild aus Frank Teichmann,
«Der Mensch und seine Tempel»,
Stuttgart 1978.

Wiiste. Zivilisationen, welche die Natur
als zyklisches und somit voraussehbares,
verldssliches Werden und Vergehen er-
fahren, scheinen dank ihres Vertrauens in
die Dauer und Giite der Schopfung den
Schreckensvisionen totaler Vernichtung
enthoben zu sein.

Visionen vom Weltenende

aus dem Orient

Die Visionen von einem Ende der Welt so-
wie Deutungsmuster solchen Geschehens
haben wir anderswo zu suchen, im frithen
nahen und ferneren Orient. Deutlich ange-
sprochen wird ein Ende der Welt — jenseits
innerweltlicher Szenarien der Rache Got-
tes an bestimmten Individuen oder Grup-
pen fiir religiose Héresien oder politisch-
militdrisches Scheitern — in einigen pro-
phetischen Texten des Judentums. Offen-
bar sind der als wirklich gesetzte und
geglaubte, eine und ewige Gott und der
Untergang seiner Schopfung meist eng
miteinander verbunden.

Die meisten polytheistischen Religionen —
von einer wichtigen Ausnahme wird noch
zu sprechen sein — scheinen ihren Géttern
im Mythos weite Handlungsspielrdaume ge-
stattet zu haben.

In einer monotheistischen Religion ist dies
nicht mehr moglich. Gott ist Gott, er ist
vollkommen, denn anders konnte er Gott,
der Einzige, nicht sein. Und dies, kaum ge-
dacht, reisst den Abgrund auf zwischen
ihm und seiner Schopfung, in welcher die
Abwesenheit gottlicher Vollkommenheit
erlitten wird. Da die Welt mit ihren Feh-
lern weiter besteht, muss ein Grundiibel
ausgemacht werden, das mit der Schop-
fung in die Welt getreten ist und sich darin
gegen Gottes Willen hartnéckig hilt. Die
Bibel gestaltet es als Siindenfall des Ur-
Paars Adam und Eva in der Versuchung
der Schlange, erkennt im Erwerb eines
bestimmten Wissens von sich selbst einen
Missbrauch der gottlichen Giite, das Uber-
schreiten der gesetzten Grenze der Frei-
heit. Der Mensch, vertrieben aus dem




1]
»
»

R % o 'j", Eﬁ}' i ot 4

Zwei Gottheiten sind mit der Ma'at-Feder geschmiic

Rt

kt, die als Feder der Wahr-

heit das Licht symbolisiert, das von der sichtbaren Sonne Re ausstrahlt, dessen
Tochter Ma'at ist. Bild aus Albert Champdor, «Das dgyptische Totenbuch»,

Zirich 1979.

Paradies und nunmehr mit dem Tode be-
straft, wird in doppeltem Wortsinn ein Ir-
render, Blinder. Gott kann zwar rdchend
eingreifen (man denke an die Erzdhlungen
des Alten Testaments), doch den Siin-
denfall des Menschen, den Ursprung al-
len Ubels, ungeschehen zu machen, dazu
scheint er nicht willens. Solch exklusive
Beziehung Gottes zum Menschen biirdet
diesem eine Last und Verantwortung auf,
welcher er unter keinen Umstdnden ge-
wachsen ist, kettet ihn an einen Gott, der
alles sieht und weiss, wahrend ihm, dem
Geschopf, sein Tun und die Schopfung —
und erst recht die Zukunft — trotz aller
Deutungsversuche und Vorkehrungen
dunkel bleiben. Die «Fehler» der Schop-
fung sind unbestritten; doch gemessen an
Gottes Vollkommenheit werden sie zu un-
heilbarer Schuld und Siinde, selbst wenn in
Zeiten eines gerechten Friedens und ver-
dienten Wohlstandes viele Menschen gut
oder doch ertriglich leben mogen.

Der einzige Gott als
Weltenrichter in der Apokalypse
Die daraus folgende Frage ist offenbar
frith gestellt und beantwortet worden: Wie
kann ein vollkommener, allmidchtiger Gott

seine fehlerhafte Schopfung auf Dauer
weiter bestehen lassen? Irgendeinmal wird
er gezwungen sein, sie zuriickzunehmen,
sie nach einem Gross-Gerichtstag zum
Verschwinden zu bringen. Téte er dies
nicht, liesse er das Bose ewig Unheil stif-
ten, er ware nicht der Gott, der er sich
nennt: der ist, der war und der sein wird,
der Erste und der Letzte, Alpha und
Omega.

Das Sprechen Gottes im berithmtesten
und wirkungsmaéchtigsten aller eschatolo-
gischen (= das Ende der Zeit betreffenden)
Texte, in der Offenbarung des Johannes
aus dem Ende des 1. Jahrhunderts nach
Chr., kiindet Unabwendbares. Vor Gottes
Vollkommenheit findet nichts Menschli-
ches uneingeschrankte Anerkennung, es
sei denn, es unterwerfe sich ihm auf Gnade
und Ungnade im Glauben an ihn und den
vom ihm gesandten und geopferten Sohn.
Das Sendschreiben von Antichrist, Welt-
gericht, Endkampf, Weltuntergang und
himmlischem Jerusalem an die Engel der
sieben christlichen Gemeinden von Ephe-
sos, Smyrna, Pergamos, Thyatira, Sardes,
Philadelphia und Laodikda anerkennt
zwar Gutes unter den Glaubigen; doch
selbst diese Gemeinschaften erwartet ihr

Ende im bevorstehenden Grossen Gericht
tiber Welt und Zeit.

Vorgetragen wird diese Unheilsbotschaft
mit der Geste der grossen Prophetie und
als bereits in Gottes Willen geschehene
und in des Propheten Sehergeist erblickte
kiinftige Ereignisse. Ihre poetische Bildge-
walt, ihr psychotisches, hypnotisierendes
Insistieren auf Bildern von Rache, Zer-
storung und Weltuntergang haben die
christliche Menschheit wihrend zwei Jahr-
tausenden umgetrieben. So heisst es in der
Offenbarung, Kapitel 6, Vers 12 bis 14:
«Und ich sah, als es [das Lamm] das sechs-
te Siegel offnete, da entstand ein grosses
Erdbeben, und die Sonne wurde schwarz
wie ein hédrenes Trauergewand, und der
ganze Mond wurde wie Blut, und die
Sterne des Himmels fielen auf die Erde,
wie ein Feigenbaum seine Friichte abwirft,
wenn er von einem starken Wind geschiit-
telt wird, und der Himmel entschwand wie
eine Buchrolle, die sich zusammenrollt,
und alle Berge und Inseln wurden von
ihren Stellen gertickt.»

In Kapitel 20, Vers 7 bis 10, erscheint die
Vorstellung einer 1000-jahrigen Frist bis
zum Anbruch der Endzeitereignisse — man
beachte den Wechsel von Zukunft und
Vergangenheit in der Erzéhlung:

«Und wenn die tausend Jahre vollendet
sind, wird der Satan aus seinem Geféngnis
losgelassen werden, und er wird ausgehen,
um die Volker zu verfiihren, die an den
vier Ecken der Erde sind, den Gog und
Magog, um sie zum Krieg zu versammeln;
und ihre Anzahl ist wie der Sand am Meer.
Und sie zogen herauf auf die breite Fliche
der Erde und umringten das Heerlager der
Heiligen und die geliebte Stadt. Und es fiel
Feuer vom Himmel und verzehrte sie. Und
der Teufel, der sie verfiihrte, wurde in den
See des Feuers und Schwefels geworfen,
wo auch das Tier und der falsche Prophet
sind, und sie werden gepeinigt werden Tag
und Nacht in alle Ewigkeit.»

Alttestamentliche Wurzeln:

Die Ubernahme der Sintflutsage
Und spricht der Gott der Apokalypse viel-
leicht nicht aus einer Allmacht, die er
schon in alttestamentarischer Zeit bewie-
sen hat und die er in jeder Sekunde aus sich
heraus fahren und tiber die Welt kommen
lassen konnte? Lesen wir einige Verse aus
dem Sintflutbericht, wo Gott die Schop-

1 Ubersetzung: Henry von Heiseler.

33




34

Die Erzahlung von der Sintflut als Weltkatastrophe ist im Orient und in der
ganzen Welt verbreitet, aber fir Mesopotamien passt sie am ehesten. Tempel-
turm (Zikkurat) von Ur mit dem Heiligtum des Mondgottes rechts und einer
archéologisch freigelegten Lehmschicht mit grossen Ablagerungen. Auch die
Bibel Ubernahm dieses Katastrophenszenario. Bild aus Lucienne Laroche,
«Mesopotamien», Wiesbaden 1971.

fung zum erstenmal seine Rache fiihlen
ldsst:

«Da sprach Gott zu Noah: Das Ende alles
Fleisches ist bei mir beschlossen; denn die
Erde ist voller Frevel von den Menschen
her. So will ich sie denn von der Erde ver-
tilgen. [...] Denn nach sieben Tagen will ich
regnen lassen auf die Erde, vierzig Tage
und vierzig Nichte lang, und will alle We-
sen, die ich gemacht habe, vom Erdboden
vertilgen. [...] Da starb alles Fleisch dahin,
das sich auf Erden regte, an Vogeln, an
Vieh und Wild und allem, was auf Erden
wimmelte, auch alle Menschen. Alles, was
Lebensluft atmete, was auf dem Trockenen
war, das starb.»”

In dem um Jahrhunderte dlteren Gilga-
mesch-Epos findet die Sintflut noch inner-
halb einer polytheistisch geordneten
Schopfung statt und bleibt als Strafmass-
nahme unter den Gottern umstritten:

«Es schreit wie eine Frau in Wehen Ischtar,
Der Gotter Herrin klagt mit hoher
Stimme: / ‘Was einstens war, das ist zu
Lehm geworden, / Stimmt’ ich im Gotter-
rat doch Bosem zu! / Wie sprach fiir Unheil
ichim Gotterrate / Und sagte ja zur Tilgung
meiner Menschen? / Nun klag ich: Erst ge-
baren meine Menschen, / Und dann erfiilln
wie Fischbrut sie das Meer!’»

Wenig spéter geht der weise Gott Ea mit
Enlil ins Gericht:

«O Held, du Weisester der Gotter, / Was
brachtest ohn’ Bedenken du die Flut? / Leg
seine Schuld dem Siinder auf, und auch /
den Frevler lass vergelten sein Vergehen! /
Greif massvoll zu, dass er nicht ganz ver-
derbe, / doch hart genug, dass er’s zu leicht
nicht nehme! / Statt dass die Flut du brach-
test, hatt’ ein Lowe / erstehen und die
Menschheit mindern konnen! / Statt dass
die Flut du brachtest, hitt’ ein Wolf/ erste-
hen und die Menschheit mindern kénnen!
Statt einer Flut hitt’ eine Hungersnot/ ent-
stehen und das Land verderben konnen! /
Statt dass die Flut du brachtest, hitte Erra/
erscheinen und die Menschen wiirgen kon-
nen!»’

Auch nach Griechenland gelangte der
Sintflut-Mythos. Der Mythos hat aber im
Weltbild der Griechen kaum eine Rolle ge-
spielt. Die Geschichte von Deukalion und
Pyrrha, dem frommen Paar, das von der
Sintflut verschont wird, findet sich erst bei
Apollonios Mythographos im 2. Jahrhun-
dert v. Chr.

Nur in der Bibel wird die babylonische
Sintflut zu einem Hauptthema. Dass Gott
sein Strafgericht abgebrochen, es aus un-



begreiflichem, in ihm selbst verschlosse-
nem Erbarmen, wohl auch beeindruckt
von Noahs Gerechtigkeit, bei einem Pro-
belauf bewenden und ein noch hiesiges
Ende finden liess, macht in den folgenden
Epochen der Angst und Bange die Mog-
lichkeit eines Weltendes erst recht zur Ge-
wissheit, da die Menschheit — eine Klage,
die sich durch die Jahrtausende zieht — be-
kanntlich immer tiefer in Verblendung,
Siinde und Gotteslasterei versinkt.

Verfestigung der Untergangs-
visionen in der Spdatantike und
im Mittelalter

Synkretistisch (verschiedene Vorstellun-
gen der Religionen vermischend) muss sich
in den Jahrhunderten der Auflosung der ro-
mischen «Weltordnung» so etwas wie eine
feste Inszenierung und immer unkomfor-
tabler ausgestattete Moblierung des apoka-
lyptischen Geschehens herausgebildet ha-
ben. Gleich einem Schwarzen Loch in den
Seelen der Inbriinstigen zieht es allméh-
lich verwandte eschatologische und Unter-
weltsvorstellungen an sich, néhrt sich an al-
ten biblischen Berichten, wie etwa der Ge-
schichte von Sodom und Gomorrha, so gut
wie an griechischen Vorstellungen von Ha-
des bis Tartaros und immer neu erfundenen
Schrecknissen und Todesarten: Katastro-
phe, Sintflut, Unterwelt, Jenseits, Gericht,
Auferstehung des Fleisches, Verdammnis,
Hollensturz, ewige Qual und Pein, Welten-
brand, Erlosung, Tausendjdhriges Reich
usw. Wo nur noch das vatergottliche Jen-
seits Sinn stiften darf, verkommt unser
Diesseits. Der Weltuntergang wird zum
letzten, grossten, einzig noch zdhlenden
Spiel, weniger um den Fortbestand der

s :‘,-_ Ty ot :’L{

-

At

In der Vorstellung vom Jiingsten Gericht spiegeln sich die Angste der mensch-
lichen Seele; sie werden ausgemalt in Szenen von Katastrophen, diese sind ein
wesentlicher Teil der Apokalypse, der Offenbarung kinftiger Zeichen und
Ereignisse. Freskenmalerei aus der Vorhalle der Trapeza im Kloster Dionysiu
auf dem Berg Athos/Griechenland. Bild: Otto Ackermann, Fontnas.

Erde oder der Schopfung —denn was nicht-
menschlich geschaffen, Pflanze und Tier,
das scheint tiberhaupt nicht zu zdhlen — als
um das Fortleben der Menschenseele in
ewiger Verdammnis oder Seligkeit. Letzter
Akt des theatrum mundi, dessen grassliche
Auffiihrung — verbunden ganz offensicht-
lich mit einem enormen Lustgewinn —

Die Sage von der Regenkatastrophe in Mesopotamien weitet sich in der bibli-
schen Uberlieferung aus zum Untergangsszenario kosmischen Ausmasses.
Mesopotamisches Boot. Bild aus Hans Heinrich Schmid, «Die Steine und das

Wort», Zirich 1975.

1

S
£l
e

NSS!
et )

) En ()

durchaus nicht an eine Zeitrechnung nach
Jahrtausenden gebunden ist, sondern je-
derzeit und mit Sicherheit nach dem Tod
iiber uns hereinbrechen kann.

In beinahe platonisch anmutender, morali-
sierender Beurteilung der Schopfung er-
scheint das Motiv im polytheistischen ger-
manischen Mythos. Nach Kampf und Nie-
derlage der Gotter Wallhalls gegen die
Riesen, Zwerge und ddmonischen Untiere
wird die Welt vom Feuer verzehrt (alt-
hochdeutsch Muspilli, altnordisch Rag-
narok). Nun kann eine neue Erde werden,
ein paradiesisch schuldloses und mogli-
cherweise bereits christlich geschautes
Lichtreich unter dem Aspekt des aus der
Hel wieder zum Leben erwachten Licht-
gottes Baldur. In der altislandischen Ver-
sion, der «Voluspd» (um 1000 n. Chr.), be-
gegnen wir dem eigentlichen Dichter des
Weltuntergangs. Er spricht mit der Stimme

2 Genesis 6, 12-13;7, 4; 7, 21-22.

3 Das Gilgamesch-Epos; herausgegeben und iiber-
setzt von Hartmut Schmokel. Tafel XI, Verse
116-123, 178-185. Stuttgart 1966. — Erra ist der Pest-
gott.

35




36

einer allwissenden Seherin aus dem Rie-
sengeschlecht und teilt uns seine Vision in
wenig tiber sechzig Strophen mit:

«Aufsteigen seh’ ich
zum zweiten Male

aus Fluten die Erde,
die neu sich begriint;
ein Wasserfall stiirzt,
ein Adler kreist driiber,
der hoch in den Bergen
nach Fischen jagt.»*

Das Weiterleben der Endzeit-
visionen in der Gegenwart

Dass die Vorstellung eines Weltendes tiber
das personliche Gerichtetwerden nach
dem Tod hinaus bis heute lebendig ist, zei-
gen uns die sich mehrenden Ankiindigun-
gen von Sekten. Der Weltuntergang wird
privatisiert und gleichzeitig monopolisiert
zum Fluchtpunkt der Sehnsucht und
Gewissheit eines Griippchens Erwdhlter,
welche als die einzigen Gerechten in der
Verworfenheit des Diesseits ausharren
und zum Lohn damit rechnen diirfen, dass
«alle andern», das heisst die Nichtbekehr-
ten, bereits verloren sind.

Und noch eine weitere Faszination hat sich
dem Weltuntergang zugesellt: die Kunst
der Zeitzdhlung in Jahren nach Christi Ge-
burt. Im Mittelalter eine fast exklusive
Domine der geistlichen Zeitberechner,
seit etwa dreihundert Jahren Allgemein-
gut, ruft sie die spekulativen Rechner auf
den Plan. Mann und Frau sind heute un-
I6sbar an die Zeitrechnung «angeschlos-
sen», haben irgendeinmal vom Tausend-
jahrigen Reich gehort und sind den Bot-
schaften religioser Hysterie ausgesetzt. Es
herrscht Religions- und Gewissensfreiheit,
und die Hiiterinnen dogmatischer Wahr-
heiten im Christentum, die Kirchen, haben
dank Theologen wie Karl Barth und Ru-
dolf Bultmann das Schwergewicht der
Lehre auf die Ethik der Lebenspraxis im
Hinblick auf ein Jenseits verlagert.
Warum eigentlich unsere Angst und Kiim-
mernis? Woher unsere Gier, deren Befrie-
digung durch die Moglichkeit einer spéte-
ren Strafe nur noch siisser wird? Warum
sind wir unfihig, selbstverstédndlich und
tapfer das zu leben, was uns gegeben, und
den andern (auch der Schopfung als
Ganzer) das Ihre zu gonnen? Mario Prazin
seiner Studie iiber die Psychopathologie
der Kunst in der Schwarzen Romantik und
im Fin-de-siecle hat es vor nunmehr bald
siebzig Jahren offengelegt.’ Es ist unser

Auch die germanische Mythologie kennt den Weltendkampf mit dem Untergang
der Gotter als Kampf zwischen Gut und Bése. Odin kampft mit dem Fenriswolf,
welcher die Sonne verschlingt. Plakett auf einem Wikingerhelm des 8. Jahr-
hunderts. Bild aus John Grant, «Der Mythos der Wikinger», Hamburg 1991.

Wissen um unsere Sterblichkeit, um den
Tod unseres Fleisches — und seiner Lust—,
das uns umtreibt und durch die Phantasien
und Visionen ausgekliigelter Strafen, von
Schuld und Vernichtung und hoffnungslo-
sem Untergang, hetzt.

Die Fragestellungen

und Antworten der Wissenschaft
Beginn und Ende der Welt interessieren
auch die Wissenschaft. Uber den Anfang
ist man sich heute mehr oder weniger einig:
man spricht vom Urknall und meint damit
die Explosion eines Ur- oder Anfangs-
punktes von unendlicher Dichte, Energie
und Temperatur. Fiirs Ende stehen zwei
kosmologische Szenarien zur Verfiigung:
Expansion, allmdhliche Abkiihlung bis auf
den absoluten Nullpunkt und Selbstver-
nichtung der Materie, oder eine in fernster
Zukunft unter dem Einfluss der Schwer-
kraft einsetzende Kontraktion, endend mit

einem Kollaps des Weltalls in einem «sin-
guldren» letzten Moment — moglicher-
weise Beginn einer neuen, andern Ent-
wicklungsphase dessen, was wir Raumzeit
nennen. Diese zweite Hypothese biisst
dank der immer genaueren Messung der
Hubble-Konstante, das heisst der Expan-
sionsrate des Universums pro Zeiteinheit,
allméhlich an Wahrscheinlichkeit ein.
Dass der winzigen, kostbaren Erde ein
Ende bevorsteht, ist unbestritten, und es
fehlt auch nicht an Versuchen, es aufgrund
der wissenschaftlichen Vorgaben mog-
lichst konkret zu schildern. Die alternde
Sonne wird zum Roten Riesen anschwel-
len und einen oder zwei innere Planeten
schlucken. Damit wird auch das Ende der
bewohnten Erde gekommen sein.

Nun, dies liegt einige Milliarden Jahre vor
uns; und doch konnen wir uns eines leich-
ten Schauders nicht erwehren. Wie darf
solches sein? Wie kann Gott (oder welche




Die Grauel des
Krieges stellten
die Kunstler |
der Renais-
sance erstmals
in apokalypti-
schen Zer-
storungsbildern
dar - sie [ifi
wurden zum iy
Zeichen der
Weltzeit bis in |
die Gegenwart
unserer «Fern- &
seh-Kriege». ;|
Tusche- und
Federzeichnung
von Urs Graf, ¢
1521. Im Kunst- s
museum Basel, 1
Kupferstich- }
kabinett.

Instanz immer) zulassen, dass das psychi-
sche und biologische Wunder Erde ver-
nichtet wird? Immerhin ist die Galgenfrist
in den letzten hundert Jahren dank den Er-
kenntnissen der Kernphysik um den Fak-
tor Tausend gestreckt worden. Noch um
1900 war man sich unter Wissenschaftern
ziemlich einig, dass die Sonne ihre Energie
mittels chemischer Reaktion erzeuge, also
vergleichbar einem mit Benzin oder Me-
than gefiillten Riesenballon ihren Ziind-
stoff in wenigen Millionen Jahren ver-
brannt haben werde. Man scheint damals
mit dieser erschreckend kurzen Perspek-
tive durchaus ruhigen Gemiites gelebt zu
haben. Erst im Jahre 1919 wagte Jean Per-
rin die Vermutung zu dussern, dass nicht
ein chemischer Verbrennungsvorgang, son-
dern die thermonukleare Fusion, die
Umwandlung von Wasserstoff in Helium,
die Hauptquelle der Sonnenenergie sein
konnte, und erst 1937/1938 (!) haben Bethe
und von Weizsicker diesen Vorgang theo-
retisch einwandfrei formulieren konnen.
Ein noch immer reichlicher Wasserstoff-
vorrat garantiert unserem Stern somit
noch einige Jahrmilliarden heissen Lebens
—und der Erde ein bescheidenes Fortkom-
men als Paradiesgértlein.

Unsere Aussichten haben sich demnach
verbessert. Wie aber steht es um unsere

Einsichten? Kein Jahrhundert hat das bio-
logische, menschliche und kulturelle Erbe
der Erde brutaler, verblendeter, riick-
sichtsloser verschleudert und vernichtet als
das wissenschaftlich hochgeriistete 20.
Jahrhundert. Es ertibrigt sich hier, die
Blut- und Rauchspur der unzéhligen Insze-
nierungen lokaler Weltuntergidnge und
Weltgerichte wéihrend der letzten 85 Jahre
nachzuzeichnen oder die Warnungen vor
einem Kollaps der Biosphdre im Raum-
schiff Erde zu wiederholen.

Jedoch bildet diese relative Unféhigkeit
des Menschen, seine Féahigkeiten und Teil-
erkenntnisse verniinftig und lebensfor-
dernd zu verwalten, den apokalyptischen
Rahmen, aus welchem das néchste Jahr-
tausend treten wird. Entscheide von gross-
ter Tragweite stehen an — allerdings weder
im Himmel noch in der Holle, sondern auf
Erden. Fortdauer oder Ende des Blauen
Planeten sind in der Schwebe. Dies ein-
zusehen braucht es weder sektiererische
Verkiindigungen noch johanneische oder
nostradamische Prophetien. Und um eine
Wende herbeizufiihren, sind vulgdrdarwi-
nistische Ausrottungsfeldziige das Ver-
kehrteste und Abscheulichste. Es brauchte
humane Vernunft, Einsicht in das
Ganze, Ehrfurcht vor seinen unendlich
komplexen Zusammenhéngen, Einschrén-

kung, Verzicht auf den Wahn einer Sonder-
und Vorrangstellung des Menschen oder
einer Nation, einer Religion. Es brauchte
gleichsam einen Weltbegriff aus der Per-
spektive des Mitgeschopfs, darin auch das
Bose sichtbar bliebe.

Da endgiiltige Klarheit selbst den In-
strumenten der Forschung verwehrt bleibt
und weil Glauben, zum Beispiel im Chris-
tentum, die Akzeptanz eines Absur-
dums, niamlich die Existenz eines Gottes
und die Erlosung der Welt durch dessen
Auferstehung von den Toten, voraussetzt,
missen wir uns mit der demiitigen Aus-
sicht auf unsere bescheidene, doch lang-
sam wachsende Einsicht in Zusammen-
hiange begniigen, welche vielleicht die Ba-
sis einer zweiten, die ganze Erde und alle
ihre Geschopfe umfassenden, nachhalti-
gen Aufklarung sein konnte. Wir sind,
lokal, unterwegs zu einer kritischen Be-
fragung der naturwissenschaftlich-techni-
schen Machbarkeitsmythen. Doch was tun
wir gegen die globale «Bewirtschaftung»
des Menschen?

4 Die Edda. Gotter- und Heldenlieder der Germa-
nen. Aus dem Altnordischen tibertragen, mit An-
merkungen und einem Nachwort versehen von Ar-
thur Hany. Strophe 59. Ziirich 1987.

5 MARIO PrRAZ, La carne, la morte e il diavolo. 1930.

37




	Von den Ursprüngen und Vorstellungen des Weltendes : Aussichten und Einsichten

