
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 10 (1997)

Artikel: Vom Manteln und anderem Brauchtum um Tod und Bestattung

Autor: Bicker, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


D O K U M E N TAT I O N

Vom Mänteln und anderem Brauchtum
um Tod und Bestattung
Albert Bicker, Werden, Grabs

Das
Mänteln war ein alter, schöner

Brauch, den man bis in die sechziger
Jahre unseres Jahrhunderts in Grabs

gepflegt hat.

Früher nahm man es mit dem Brauchtum

um den Tod noch viel ernster als heute. Da
wurde zum Beispiel beim Tode von Vater

oder Mutter zwölf Sonntage nach der

Beerdigung noch gemantelt. Waren Bruder
oder Schwester gestorben, hatten die

männlichen Familienmitglieder sechs bis

sieben Sonntage mit dem Mantel zur Kirche

zu gehen. Gleich lang gemantelt wurde
bei den Grosseltern. Bei Vettern (Onkeln),

Basen (Tanten) und Cousins und Cousinen
wurde zusätzlich zur Beerdigung am Ver-

kündungssonntag, also am auf die Beerdigung

folgenden Sonntag, gemantelt. Bei
Götti oder Gotte musste der Mantel an

drei Sonntagen getragen werden. Gemantelt

wurde also entsprechend dem

Verwandtschaftsgrad bis ein Glied weiter als

Cousin, das heisst, wenn der Vater ein Cousin

des Verstorbenen war, musste der Sohn

bei der Beerdigung manteln. Am längsten
dauerte das Manteln beim Tode der Ehefrau.

Sechzehn Sonntage hatte der Witwer
den Mantel zum Kirchgang zu tragen.

Gemantelt wurde nicht nur
in Grabs
Im Werdenberger & Obertoggenburger
stand einmal, dass der Brauch des Man-
telns nur in Grabs gepflegt worden sei. Das

stimmt aber nicht. Ein achtzigjähriger
Buchser hat seinerzeit dem damals noch

jungen Gewährsmann Florian Lippuner,
Mesmer, erzählt, dass früher auch in Buchs

gemantelt worden sei. Der Brauch muss
aber in Buchs bereits vor siebzig oder noch

mehr Jahren verschwunden sein. Die
Buchser Mäntel seien übrigens kürzer
gewesen als diejenigen der Grabser, versi-



cherte der Gewährsmann. Nur bis knapp
unter die Knie hätten die Buchser Mäntel
gereicht, während die Grabser wadenlang
waren. Hie und da sah man auch Mäntel
mit einem dunkelgrünen Glanz über dem
Gewebe. Nein, das waren keine alten,
abgeschabten Mäntel; es waren vielmehr die
teuren aus Seide. Besonders stolz waren
jene Konfirmanden, die von einem
Angehörigen bereits zur Konfirmation einen
eigenen Mantel geschenkt bekamen.
Ulrich Eggenberger («Hochhüsler»)
schreibt in «Geschichtliches über die
Gemeinde Grabs» (1929): «In Grabs ist es
noch immer Brauch, dass die Männer der
nächsten Verwandten bei Leichenbegräbnissen

im Trauermantel erscheinen, ein
Brauch, den man wahrscheinlich in ganz
Europa vergeblich suchen könnte.» Diese
Vermutung Eggenbergers ist aber sicher
falsch. In der Literatur findet man
Hinweise, dass in der ganzen Schweiz und im
süddeutschen Raum gemantelt wurde,
meist allerdings nur an den Begräbnissen.
Richtig dürfte sein, dass der Brauch des

Mantelns kaum an einem anderen Ort so

lange erhalten blieb wie in Grabs.

Frauen trugen schwarze
Schürzen
Was für die Männer der Mantel, war bei
den Frauen die schwarze Kleidung und ins¬

besondere die schwarze Schürze. Auch
hier gab es ganz klare Regeln, wer und wie
lange man eine schwarze Schürze zu tragen
hatte. Man tat gut daran, diese Regeln
einzuhalten. Leicht geriet man bei einem
Verstoss gegen die alten Bräuche ins Gerede
der Leute. Dabei war es genauso falsch,
den Mantel beziehungsweise die Schürze
nicht zu tragen wie sie zu lange oder gar zu
Unrecht zu tragen. Im ersteren Fall galt
man schnell einmal als pietätlos, im andern
Falle aber wurde mindestens hinter
vorgehaltener Hand gefragt, ob der Mantelträger

oder die Schürzenträgerin gar noch auf
ein Erbe hoffe.

Mänteln an Sonntagen
Wenn am Sonntag eine Beerdigung war,
nahmen alle zum Mänteln verpflichteten
Männer am Leichenzug teil, auch wenn sie
mit dem Verstorbenen nicht verwandt
waren. Die Angehörigen des Verstorbenen
waren stolz und freuten sich, wenn im
Leichenzug viele Männer mantelten. War am
Sonntag keine Beerdigung, versammelten
sich die Berger und die Dorfner unter der

grossen Linde vor dem Pfarrhaus, die
Stadtner bei der vorderen Linde. Wenn die
Glocken zu läuten begannen, legten die
Männer ihre Mäntel an und bewegten sich
einem Leichenzug ähnlich in die Kirche.
Frauen und Männer waren in der Kirche

getrennt plaziert: das Frauenschiff war
links, das Männerschiff rechts. Auf beiden
Seiten gab es, von hinten gezählt, je etwa
sechs Reihen von «Trauerbänken». Diese
waren für die Trauerleute reserviert. Auf
der Männerseite waren die Bänke meist
von Männern mit Mänteln voll besetzt.
Waren in den Wochen vorher viele
Beerdigungen, reichten die Trauerbänke oft nicht
aus.

Der Mantel fand auch an einigen besonderen

Sonntagen Verwendung. Bei allen
Abendmahlsgottesdiensten trugen die

Kelchträger (Mesmer und Vorsteher) den
Mantel bei ihrer Amtshandlung. Üblich
war auch, dass der Götti bei der Taufe im
Mantel in der Kirche erschien.

Das Brauchtum bei Beerdigungen
Zum Leichenzug versammelten sich die
Verwandten beim Trauerhaus. Die nächsten

weiblichen Verwandten gingen
meistens ohne Geheiss ins Trauerhaus. Die
nahen männlichen Verwandten, also die
Mantelträger, wurden eingeladen, ins
Haus zu kommen, wo sie mit einem Glas
Wein und Brot bewirtet wurden. Bei grossen

Verwandtschaften sollen bis zu hundert

Personen im Haus gewesen sein.
Wenn es Zeit wurde, vom Haus wegzugehen,

wurden die Mäntel über die Achseln
gelegt und mit dem einzigen Knopf zu-

«Fromme» Bilder als Grabschmuck - ein Brauch, der in Grabs um 1940 abgeschafft wurde. Bilder: Sammlung Albert
Bicker, Grabs.

i). 'Il I v I i

286



oberst zugeknöpft. Wenn eine Strasse bis

zum Trauerhaus führte, wurde nun der

Sarg von den Bommern (Sargmachern) bis

zum Leichenwagen vor dem Haus getragen.

Wenn keine Strasse bis zum Haus

führte, was besonders am Berg häufig der

Fall war, musste der Sarg über weite
Strecken getragen oder auf einem
Hornschlitten bis zum Leichenwagen gezogen
werden.
Den heute weitverbreiteten Wunsch der

Angehörigen eines Verstorbenen, anstelle

von Kranz- oder Blumenspenden einer

wohltätigen Organisation zu gedenken,
kannte man vor fünfzig und mehr Jahren

noch nicht. Im Gegenteil, die Beliebtheit
des Verstorbenen drückte sich in der
Anzahl der gespendeten Kränze und Blumenstöcke

aus. Damit kamen auch die

schulpflichtigen Mädchen aus der Verwandtschaft

und der Nachbarschaft zu einer

Pflicht bei der Beerdigung: Blumenstöcke

tragen.
Mit einer schwarzen Schürze über den

Sonntagskleidern hatten die Mädchen sich

mit einem der gespendeten Blumenstöcke

vor dem Wagen in den Leichenzug
einzuordnen. Der kleine Dienst wurde ganz
verschieden entschädigt. Während die einen

Leidtragenden dazu in den Geldbeutel

griffen, gaben andere mehr oder weniger
wertvolle oder auch wertlose Gegenstände

aus dem Nachlass des oder der Verstorbenen.

Die Prättigauer wunderten sich
War ein Grabser in die Fremde
ausgewandert und dort gestorben, nahmen die

Angehörigen ihre Mäntel mit, wenn sie

zur Beerdigung gingen. So war einmal ein
Grabser im Prättigau zu beerdigen.
Wahrscheinlich ein Vetsch Färbers, wie
diese Familie genannt wurde und von der

es im Prättigau noch heute Nachkommen
hat. Da waren also etwa zwanzig Grabser
Männer mit ihren Mänteln an der Beerdigung.

Die Bündner Pfarrer trugen zur
damaligen Zeit Talare, welche den Grabser
Mänteln sehr ähnlich waren. Deshalb
wunderten sich die Prättigauer noch

lange darüber, dass der Verstorbene so

viele «Pfarrer» in seiner Verwandtschaft
hatte.
Ein anderes Müsterchen aus derselben

Zeit zeigt, dass man beim Mänteln auch

Pech haben konnte. Es sei eine Beerdigung

vom Grabserberg gewesen, an der
auch ein Mann aus dem Unterstädtli mit
dem Mantel teilgenommen habe. Als er

seinen Mantel über die Schultern werfen
wollte, stellte er fest, dass es die schwarze
Schürze seiner Schwester war. Er hatte
ohne nähere Prüfung aus der Kommodenschublade

ein schwarzes, zusammengelegtes

Tuch gezogen und gemeint, es sei sein

Mantel.
Bis um die Jahrhundertwende wurde bei
den Trauergottesdiensten in unserer
Gegend nicht gesungen. Auch diese Regelung

soll sich in Grabs besonders lange
gehalten haben. Ein Gewährsmann erinnert

sich, dass es noch in seiner Jugendzeit

üblich war, dass die Leidtragenden

sich nicht nur an der Beerdigung,
sondern auch noch bei den nächsten
Gottesdiensten am Gesang nicht beteiligten.
In der Seveler Kirchengeschichte von
Dekan Daniel Brütsch steht dazu: «Bei
einer Beerdigung trauert man doch und
ist darum still.» Es darf aber bezweifelt
werden, ob wirklich nur die Trauer der

Grund war, dass bei Beerdigungen nicht

gesungen wurde. Naheliegend ist, dass

bei den wochentags stattfindenden
Beerdigungen der Organist - meistens ein
Schulmeister - nicht abkömmlich war
und der Gesang deshalb allzu mager
ausgefallen wäre.
Erstaunen weckt die Tatsache, dass die
nüchternen Zwinglianer in unserer
Gegend bei einer Beerdigung bis in unser
Jahrhundert hinein «fromme» Bilder als

Grabschmuck zur Beerdigung mitbrachten.

Dekan Brütsch schreibt in seiner
Seveler Kirchengeschichte:
«Glücklicherweise verbot der Kirchenrat eine
Reihe von Jahren später (nach der
Jahrhundertwende) das Mitbringen von
Bildern. Diese kitschigen, 'frommen'
Farbdrucke, die reinsten Scheusale, zieren
heute noch als sogenannte Grabandenken

manche Stube.» In Grabs war es Pfarrer

Schiess (Pfarrer in Grabs von
1938-1946), der in Zusammenarbeit mit
der Kirchenvorsteherschaft das Bildertragen

abschaffte.

Vom «Kilcheheisse»
Früher war auch das «Kilcheheisse»

(Leichenbitten) in Grabs Brauch. Es gab

Frauen, meistens ältere, die sich in der
dörflichen Verwandtschaft gut auskannten,
denen man diesen Dienst anvertraute. «Ihr
sötten denn mit em Annebabeli z Chirche

gu», hiess es an der Türe. Nähere
Verwandte wurden noch speziell darauf
hingewiesen, dass dann das Mänteln angezeigt
sei.

Solche Hinweise waren nicht ganz unnötig,
da es Leute gab, die selber nicht wussten, wie

nahe sie mit dem Verstorbenen verwandt

waren. Als Entschädigung erhielten die

Frauen in der Regel an jeder Türe etwa 20

Rappen.
Nun sind also viele dieser alten Bräuche
verschwunden. Um einige wenige ist es

zweifellos nicht schade. An andere werden
sich vor allem ältere Leute mit einer
gewissen Wehmut erinnern. Der Leichenzug,

bei dem der oder die Verstorbene
noch ein letztes Stück des irdischen Weges

begleitet wurde, war sicher ein schöner

Brauch und für die Leidtragenden recht
tröstlich. Doch er ist dem zunehmenden
Strassenverkehr zum Opfer gefallen. Man
kann sich leicht ausdenken, was heute

geschehen würde, wenn Autofahrer wegen
eines Leichenzuges vielleicht für zehn

oder gar noch mehr Minuten am zügigen
Weiterfahren gehindert würden. Bereits
beim letzten Grabser Leichenzug, bei
der Beerdigung von Agatha Bühler vom
Grabserberg, war 1975 eine polizeiliche
Sondergenehmigung zur Durchführung
nötig. Es ist sicher kein Zufall, dass der
Ehemann von Agatha Bühler bei der

Beerdigung seiner Mutter im Jahre 1966 als

letzter Leidtragender in Grabs einen Mantel

trug.

Quellen und Literatur
Interview mit Hans Bühler, geb. 1917, Schluss,

Grabserberg.

Interview mit Florian Lippuner. 1918-1995. Mesmer,

Werdenstrasse, Grabs.

Daniel Brütsch, Die Evangelische Kirchgemeinde
Sevelen. Hg. Kirchgemeinde Sevelen, 1976.

Johann Gottfried Ebel, Schilderung der Ge-

birgsvölker der Schweiz- Leipzig 1798/1802. Reprint
St.Gallen 1983.

Ulrich Eggenberger, Geschichtliches über die
Gemeinde Grabs. Buchs 1929.

Albert Hauser, Von den letzten Dingen. Zürich
1994.

Julie Heierli, Die Volkstrachten der Ostschweiz.
Erlenbach 1926.

Paul Hugger, Werdenberg, Land im Umbruch.
Buchs 1964.

Archives Suisse des Traditions Populaires. Ed.
Hoffmann-Krayer. Zürich 1899.


	Vom Manteln und anderem Brauchtum um Tod und Bestattung

