
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 8 (1995)

Artikel: Johannes Niederer in Sennwald : ein unruhiger Pfarrer in unruhiger Zeit
(1800-1803)

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Niederer in Sennwald
Ein unruhiger Pfarrer in unruhiger Zeit (1800-1803)

Fritz Osterwalder, Bern

Am 15. Januar 1800, mitten in der
höchst bewegten Zeit, als französische

und österreichische Truppen sich im
Durchzug durchs Rheintal abwechselten
und die Bevölkerung regelrecht aushungerten,

trat der junge und kaum bekannte

Appenzeller Johannes Niederer das

evangelische Pfarramt in Sennwald an. Bereits
im April 1803 verliess er nicht nur diese

Stelle, sondern auch das Pfarreramt
endgültig, um bei Pestalozzi in Burgdorf als

Erzieher zu arbeiten.
In der Folge wurde Niederer weit über die
Schweiz hinaus bekannt als das öffentliche
Sprachrohr Pestalozzis, bis sich die zwei
miteinander überwarfen und vor Gerichten

einen heillosen öffentlichen Kleinkrieg
führten. Nach dem Tode Pestalozzis konnte

sich Niederer trotzdem als geistiger
Verwalter von dessen pädagogischem Erbe
und als beredter Teilnehmer der
liberalnationalen Bewegung der Schweiz einen
Namen machen.
Während Niederers Pestalozzi-Jahre ziemlich

gut erforscht sind, ist recht wenig
bekannt über die Vorbereitung, über die
kurzen drei Jahre in Sennwald in einer
stürmischen Zeit. Hier soll versucht werden,

anhand des ausgiebigen Quellenmaterials

gerade diese Umbruchzeit
darzustellen. Nachdem der St.Galler Lehrer
Johannes Seitz 1931 in einer eindrücklichen

Schrift Niederers Aktivitäten in der
helvetischen Schulreform im Werdenberg
dargestellt hat1, wird hier das Schwergewicht

geistes- und problemgeschichtlich
gelegt. Dabei soll es nicht nur um den
geistigen Lebensweg Johannes Niederers
gehen, sondern es soll versucht werden, den

geistigen Umbruch, der in der Helvetik
kulminiert, selbst zu verstehen.

Biographische Hinweise
Über Niederers Leben vor seiner Begegnung

mit Pestalozzi liegt keine Biographie
vor.2 Die Forschung über den Pestalozzianismus

beschränkte sich mit dem Ziel der

Heldenverehrung darauf, alles auf Pesta-

Johannes Niederer, Ölbild von
F. G. A. Schöner. Pestalozzianum
Zürich.

lozzi zu fokussieren und damit die Umgebung

weitgehend auszublenden. Wie
Meteoriten steigen andere Personen aus

der Dunkelheit auf, um kurze Zeit im
überstrahlenden Lichte des verehrten Meisters

zu glänzen und schliesslich beim Wiedereintritt

in die irdische Atmosphäre zu
verglühen und endgültig aus dem Blickfeld
zu verschwinden. Schon eine kurze Übersicht

über Niederers Lebensdaten zeigt
hingegen, wie vielfältig die Einflüsse und
Gedankengänge sind, die bei ihm
zusammenlaufen und über ihn in den
Pestalozzianismus geraten sind.

Johannes Niederer wurde am 1. Januar
1779 in Brenden geboren, einem Flecken
nahe bei Rorschach, der zur Appenzell-
Ausserrhoder Gemeinde Lutzenberg
gehört. Sein Vater war von Beruf Zimmermann,

betrieb das Wirtshaus Hirschen und

war zugleich Ratsherr; er galt in seinem

Umfeld als relativ wohlhabend.3
Diese Herkunft ist für jene Schicht von
Intellektuellen bezeichnend, die in der
Helvetik begannen, in der öffentlichen

Arena eine Rolle zu spielen. Die führenden

Intellektuellen des Ancien Régime
entstammten fast ausschliesslich den

sogenannt regimentsfähigen Familien der
Städte. Niederer hingegen und die neue
Intelligenz kommen vom Lande und aus
handwerklichen Schichten, sie fassen den
sozialen Aufstieg ins Auge und denken

dementsprechend auch an die Um- und

Neugestaltung des Landes. Die Wirtshäu-

1 Seitz 1931 erschien ursprünglich als Artikelfolge
im Werdenberger&Obertoggenburger, sie ist ein
eindrückliches Zeugnis für die Qualität der
Lokalgeschichtsschreibung, die vor allem von Lehrern
stammte. Seitz erkannte ganz im Gegensatz zur bis
heute vorherrschenden universitären
Schulgeschichtsschreibung, dass die Schulbeschreibungen
aus der Feder der frühliberalen Schulreformer
nicht eins zu eins verstanden werden können.
Vielmehr dienen sie der Propagierung der eigenen
Ziele und Leistungen, die nur am angeblich vorher
bestehenden Schulelend profiliert werden können
- übrigens eine Art, von Schule zu reden, die bis
heute nichts an Attraktivität verloren hat. Neuere
Forschungen zur Schulgeschichte und meine eigenen

zur Schweizer Schulgeschichte bestätigen die
Aussagen von Seitz, dass es sich bei der
Schulreform um einen über Jahrhunderte angelegten
Prozess handelt, wobei grosse Wenden kaum
auftreten. Scharfe Brüche hingegen treten auf in der
Geschichte der Art und Weise, wie über diesen Re-
formprozess gesprochen, wie er begründet und
ausgerichtet wird. Diesbezüglich stellt die Helvetik
tatsächlich einen Wendepunkt dar, den es zu
verstehen gilt. Der vorliegende Aufsatz versucht, dazu
ein lokalhistorisches Mosaiksteinchen beizutragen.

2 An biographischem Material zu Johannes Niederer

können wir uns auf den ausführlichen Nekrolog
aus der Feder eines seiner beiden Freunde, des
Appenzeller Dekans Johann Jakob Frei, von 1844 im
Appenzellischen Monatsblatt stützen (Frei 1844).
Dieser Lebenslauf, zusammen mit dem Briefbuch,
das seine Gattin, Rosette Niederer-Kasthofer, 1843

herausgab, dient uns auch als wichtigste biographische

Quelle. Darüber hinaus liegt ein kurzer
biographischer Text aus der Feder des ersten
schweizerischen Pestalozzi-Forschers, Heinrich Morf, vor,
der sich aber ganz auf die Pestalozzi-Zeit
beschränkt (Morf 1885). Der Berner Pädagoge
Arthur Stein setzte sich zum Ziel, eine umfangreiche
Niederer-Biographie zu verfassen, deren Entwurf
allerdings nur bis zum Studienabschluss Niederers
gedeihen konnte. Unsere Arbeit stützt sich
teilweise auf das Material Steins. Meine eigenen
Forschungen sind einzuordnen in eine grössere
Untersuchung über die Wirkungsgeschichte Pestalozzis,
in der auch Niederers Spätzeit ausführlich untersucht

wird (Osterwalder 1995).

3 Frei 1844, S. 2.



Johann Georg Tobler. Gemälde
von J. Brunschweiler. Pestalozzianum
Zürich.

ser auf dem Land wurden zu Zentren, in
denen das frühe liberale Gedankengut
umgeschlagen wurde und entsprachen keineswegs

dem Bild des Sündenpfuhls, wie sie in
der moralischen Literatur der Zeit und im
19. Jahrhundert immer wieder dargestellt
wurden.4

Den ersten Unterricht erhielt Johannes

Niederer in der Alltagsschule von Brenden
selbst, die aber, bezeichnenderweise für
die damalige Situation auf dem Lande,
keine institutionelle Fortsetzung hatte.
Von der Schule in Brenden aus waren
weiterführende Studien kaum ins Auge zu
fassen. Dass der reformierte Pfarrer Walser

von Wolfhalden den Knaben auf den
Besuch der Basler Hochschule zur Absolvierung

des Theologiestudiums vorbereitete,
zeigt bereits den Wandel der Situation
an. Über die Theologie sollte auch dem
Mittelstand vom Lande der Weg zum
sozialen Aufstieg eröffnet werden. Eine
ganze Reihe von liberalen Führern der
Regenerationszeit haben diesen Weg
gewählt. Zu erwähnen wären als Vergleich
die liberalen Thurgauer Thomas Bornhau-
ser und Johann Adam Pupikofer, die glei-
chermassen über das Theologiestudium zu
Anerkennung und auch zu akademischen
Fähigkeiten und Kenntnissen gelangten.
1794, also mit 15 Jahren, verliess Niederer
seinen Geburtsort, um das Studium der
Theologie in Basel aufzunehmen. Die
Universität Basel und die theologischen
Studien waren damals viel eher mit einer

Schule zu vergleichen als mit einer der

grossen, anerkannten Universitäten wie

z.B. derjenigen in Göttingen, die reiche,

reformierte Schweizer mit Vorliebe bezogen.

Dementsprechend konnte das

Studium bereits 1796 abgeschlossen werden.

Niederers Hoffnung, anschliessend an

einer deutschen Universität wissenschaftliche

Studien betreiben und sich vor allem

philosophisch ausbilden zu können,
zerschlug sich an der mangelnden Finanzkraft
der Eltern.5
1797 wurde er ordiniert und in die

Pfarrsynode von Appenzell-Ausserrhoden
aufgenommen, blieb aber im Kanton Basel,

um zwei Vikariate zu versehen. Erst 1798,

mitten in den Kriegswirren, die zum
Zusammenbruch der alten, Dortigen
Eidgenossenschaft und zur Errichtung der
Helvetischen Republik führten, konnte er
seine erste Pfarrstelle in Bühler übernehmen.

Quasi im Tross der vorrückenden
französischen Truppen reiste er zu Fuss

von Basel in die Heimat zurück, um rechtzeitig,

wie er hoffte, bei der Neugestaltung
des Einheitskantons Appenzell mitarbeiten

zu können.
Doch bereits zum Jahreswechsel 1799/1800

gab er die Pfarrstelle in Bühler wieder auf,

um jene von Sennwald im damaligen Kanton

Linth anzutreten. Obwohl er zeit seines

Lebens den Kanton Appenzell
Ausserrhoden als sein Vaterland betrachtete -
was immer das auch bedeutete für einen
Patrioten des 18. und frühen 19. Jahrhunderts

-, kehrte er nie mehr dorthin zurück,
um eine aktive Rolle in der politischen
Gestaltung dieser Heimat zu spielen.
Niederer gehörte in der Zeit der Helvetik
zu den begeisterten Befürwortern der

neuen Ordnung. Nicht nur bot sie nach seiner

Ansicht die Möglichkeit, eine Reihe
von entscheidenden Reformen durchzuführen,

vielmehr erwartete er von ihr geradezu

die Wiedergeburt des Appenzeller
Volkes und der Schweizer Nation.
Über seinen um zehn Jahre älteren Freund,
Johann Georg Tobler aus Wolfhalden, der
gleich ihm in Basel Theologie zu studieren
begann, aber als Lehrer arbeitete, trat er
bereits um 1800 mit Pestalozzi in Kontakt,
noch bevor dieser 1801 mit seinem
Methodenbuch Wie Gertrud ihre Kinder lehrt zu

grosser pädagogischer Beachtung gelangte.

Die ganze Zeit Niederers in Sennwald war
geprägt von der Unsicherheit, ob er nach
Burgdorf ziehen sollte, um an Pestalozzis
Werk mitzuarbeiten. Auch hier zeigt sich

ein entscheidender Zug dieser neuen
Generation der Intelligenz vom Lande. Das

Theologiestudium war ihr weniger der

Weg zu einer Berufung oder einer fest

vorgeformten Laufbahn, sondern mehr
eine Sicherung dafür, in einem höheren
sozialen Milieu Fuss fassen zu können.
Dementsprechend waren viele auch alsbald

bereit, eine ganz andere Richtung
einzuschlagen, wenn ihnen diese ein Fortschreiten

gewähren konnte.
1803 schloss sich Niederer endgültig
Pestalozzi in Burgdorf an, folgte diesem nach
Münchenbuchsee und schliesslich nach

Yverdon. In dieser Zeit wurde er zum
wichtigsten Propagandisten des
Pestalozzianismus im ganzen deutschsprachigen
Raum. Er gab zwei Zeitschriften «im
Namen Pestalozzis und seiner Freunde» heraus,

er verfasste drei umfangreiche
Verteidigungsschriften, nachdem sich breite
Kritik am berühmten Institut und seiner
Doktrin zu äussern begann, und er
verstand es, den Pestalozzianismus in einflussreichen

deutschen philosophischen
Zeitschriften zur Diskussion zu stellen. Sein

Augenmerk galt weniger den pädagogischen

Massnahmen (der sogenannten
Methode, womit Pestalozzi vorgab, zielsicher
den moralischen Menschen zu erziehen)
als der Formulierung einer pestalozzischen
Erziehungsphilosophie. Dabei versuchte

er ein absolutes Prinzip zu finden, das

ermöglichen sollte, die Methode in den
Rahmen einer durch die Philosophie er¬

Philipp Albert Stapfer (1766-1840),
der helvetische Minister der
Wissenschaften und Künste. (Bild: Schweizerische

Landesbibliothek Bern.)



neuerten evangelischen Theologie zu stellen.

Daneben wirkte er im Institut selbst
als Religionslehrer.
Mit dem Niedergang der Anstalt von Yver-
don eröffnete sich der Streit Niederers mit
Pestalozzi, der 1817 zur endgültigen Trennung

führte. Fortan unterrichtete Niederer
nur noch am Mädcheninstitut seiner Gattin,

das 1837 von Yverdon nach Genf verlegt

wurde. Im Gegensatz zu ihrem Mann
hatte Rosette Niederer-Kasthofer nicht
nur viel praktischen Sinn, sondern konnte
ihre pädagogischen Überlegungen - die
sehr wahrscheinlich weitgehend mit denen
des Gatten übereinstimmten - in einem

umfangreichen Buch darlegen.
In der Zeit nach 1820 wurde Niederer
äusserst aktiv in der aufstrebenden liberalen
Bewegung der Schweiz, die eine demokratische

Erneuerung der Kantone und einen
modernen und einheitlichen Schweizer
Staat anstrebte. Dabei gehörte Niederer
alsbald zu den Exponenten und Vordenkern

des christlich-nationalen Flügels des

Liberalismus und prägte gegen seine
Widersacher in der Bewegung das bekannte
Ondit vom Kulturradikalismus gegen den
Bauchradikalismus. Damit wurde eine
scharfe und sich zunehmend verschärfende

Distanzierung von der radikal-demokratischen

Zürcher Volksbewegung nach 1830

markiert.
Niederer gehörte nicht nur zu den namhaften

Mitgliedern eines der beiden grossen
liberalen Nationalverbände, der Schweizerischen

Gemeinnützigen Gesellschaft. Er
gründete zusammen mit Albert Galeer
1839 auch den Grütli-Verein, diejenige
Organisation, woraus im 19. Jahrhundert
die schweizerische Arbeiterbewegung
entstand.6 Auch wenn Niederer kein einziges
Werk geschrieben hat, das Bedeutung
erlangte, sondern vor allem mit Zeitschriften-

und Zeitungsartikeln in die
Tagesauseinandersetzungen eingriff, erlangten einige

seiner Konzepte über die Vermittlung
der Schweizerischen Gemeinnützigen
Gesellschaft oder des Grütlivereins eine
diffuse Wirkung, die bis in unser Jahrhundert
hineinreicht. -1843 starb Niederer in Genf.

Der Stellenwechsel -
Geschichtsphilosophie und Lohnfrage
Als Johannes Niederer 1798 als Pfarrer
nach Bühler gewählt wurde, schien seine
Laufbahn bereits ihrer Erfüllung
entgegenzugehen. Mitten durch die Kriegs- und
Bürgerkriegswirren hindurch kehrte er in
seinen Kanton zurück, um bei der Neuord-

Johann Rudolf Steinmüller.
(Aus Vogler 1987.)

nung des vereinigten Kantons Appenzell
mitzuwirken. «Der Marsch der Franzosen

gegen die kleinen Kantone trieb mich mitten

durch sie nach der Heimath, [um mich]
dem erneuerten und erweiterten Vaterlande

in der Treue, womit ich am alten
hieng, hinzugeben.» Nach ihm selbst war
er ein von der «Idee der schweizerischen
Einheit elektrisirter Jüngling».7
Ungeachtet ihres Alters und ihrer Uner-
fahrenheit - und auch ihrer geringen
Kenntnisse - glaubten Niederer und Tob-
ler, ein gewichtiges Wort bei der
Neugestaltung des Landes mitreden zu können.
Während der Freund einen Plan entwarf
zur Bekämpfung der Teuerung, die das

kriegsgeplagte Land schüttelte, schrieb
Niederer in Bühler einen Entwurf einer

Militärverfassung für Helvetien, projektierte

eine Offiziersschule und philosophierte

über die Gestaltung der «Einheit
der Schweiz». Er hielt diese Projekte für
derart wichtig und ausgereift, dass er sich
damit sogar an den helvetischen Kriegsminister

wenden wollte8, um sich als Ratgeber
anzudienen.
Doch trotz des Interesses für die Neuordnung

des Kantons Appenzell scheint der
Enthusiasmus relativ schnell verflogen zu
sein. Bereits am 14. Dezember schrieb
Niederer an Tobler, dass ein «Abgeordneter

der Gemeinde Sennwald» ihn besucht
hätte, um ihm die dortige Pfarrstelle
anzubieten. Einen Wechsel hat er allerdings fast

kategorisch ausgeschlossen." Doch bereits
eine Woche später, am 22. Dezember, wurde

in Bühler - nach einer Probepredigt in
Sennwald - die Abschiedspredigt
gehalten, und Niederer konnte schon am
23. Dezember eine Reise an die neue Stelle
vermelden.10 Nach den Weihnachtstagen
kehrte er in sein Elternhaus zurück, wo am
28. Dezember sein Vater gestorben war,11

und am 15. Januar 1800 organisierte er den

definitiven Umzug nach Sennwald.12

Was veranlasste Niederer zu diesem
schnellen und unvorbereiteten Wechsel,
zum Verlassen seines Heimatkantons
zugunsten einer Pfarrstelle in einer kleinen
Ortschaft? Was zog ihn schliesslich nach
Sennwald? In einem langen, erklärenden

4 So zum Beispiel auch im ersten Band von Pestalozzis

Lienhard und Gertrud, der 1781, also in der
Zeit von Niederers Geburt, erschien. Das Wirtshaus

von Bonnal ist das Zentrum, von dem aus das
Böse ins Dorf ausströmt und in dem der Wirt und
Untervogt Hummel seine Anschläge auf die Moral
des Dorfes und seiner Einwohner vorbereitet. Dieser

wirtshäuslichen, modernen Öffentlichkeit setzt
Pestalozzi eine der protestantischen Kirchgemeinde

nachempfundene Öffentlichkeit gegenüber,

die von der fürsorglichen Obrigkeit moralisch
kontrolliert und eingeschränkt wird. Damit folgt er
einem in seiner Zeit im schweizerischen Protestantismus

beliebten Muster, der Utopie vom christlichen

Dorf (vgl. Hippel 1939), das bis Gotthelf eine
grosse literarische Wirkung zeigte.

5 Niederer 1845, S. 17. Die Angaben stammen aus
der eigenen Lebensbeschreibung, die Niederer in
der Pfarrer-Enquete des helvetischen Ministers der
Künste und Wissenschaften, Stapfer. 1798/99
aufführte.

6 Osterwalder 1995, S. 270-274. Die
ideengeschichtliche Herkunft der schweizerischen
Arbeiterbewegung wird traditionellerweise in Analogie
zur deutschen Geschichte im Frühsozialismus
angesiedelt. Die Untersuchung über den Ursprung
des Grütlivereins zeigt hingegen die Bestrebungen
Galeers und Niederers, den Frühsozialismus, der in
der Schweiz mit Becker, Bürkli, Treichler u. a. namhaft

vertreten war, zu verdrängen und durch die
national-christliche Gemeinschaftsidee zu ersetzen.

7 Zitiert nach Frei 1844, S. 7. Frei gibt die Herkunft
dieser autobiographischen Zitate Niederers nicht
an. Wortwahl und Duktus weisen aber darauf hin,
dass sie aus dem Rückblick geschrieben sind.
Dementsprechend dürften sie auch aus dem Briefwechsel

stammen.

8 Entwürfe in der Zentralbibliothek Zürich, MS
Pestai 622. Über eine mögliche Kontaktnahme mit
dem Minister in Niederer 1845, Brief vom 13. Mai
1799, S. 22. Niederer will vorschlagen, eine
eidgenössische Kriegsschule zu gründen, wie sie in
Frankreich bereits von Louis XIV. und in verschiedenen

deutschen Ländern als Ritterakademien
eingerichtet worden sind. Offensichtlich war es
Niederer unbekannt, dass im Milieu der Helvetischen

Gesellschaft seit der Mitte des 18. Jahrhunderts

schon ähnliche Projekte verfolgt wurden.

9 Niederer 1845, S. 28, Brief vom 14. Dez. 1799.

10 ebd., S. 29, Brief vom 23. Dez. 1799.

11 ebd., S. 38, Brief vom 28. Dez. 1799.

12 ebd., S. 41. Brief vom 15. Jan. 1800.



Brief an Tobler rechtfertigt sich Niederer
dreifach. Dieses Schreiben wirft auch ein

helles Licht auf seinen Denkhorizont.
Der erste Grund bezieht sich auf seine

Enttäuschung über den Wandel in Appenzell
beziehungsweise über die mangelnde
Bereitschaft dazu in der Bevölkerung und
insbesondere in der Elite. Niederer vermerkt

ganz realistisch den dürftigen Enthusiasmus

der Appenzeller und ihrer führenden

Köpfe für die neue Helvetische Republik
und den Einheitskanton. Plötzlich musste

er realisieren, dass die Begeisterung über

den Wandel, die in seinem Freundeskreis

in Basel herrschte, in breiteren Schichten

kaum ein Echo fand. An dieser Spannung
zwischen der neuen und unerfahrenen

Führungsschicht und dem Rest der

Bevölkerung (und auch dem Grossteil der Elite)
scheiterten die meisten Vorhaben der
Helvetischen Republik. «Sie haben durch

Einbildung jenen reinen Menschensinn verloren,

durch den es möglich wäre, recht

wohlthätig und begeisternd auf ihn zu
arbeiten»13, schreibt Niederer enttäuscht

über seine Appenzeller Landsleute. Diese

Feststellung wird aber sogleich auch
eingeordnet in ein grosses geschichtsphilosophi-
sches Bild: «Der Charakter unsers Volkes

im Ganzen ist der Charakter der Erschlaffung.»

In der traditionellen Freiheit hätten
sich die Sinne der Appenzeller «verfeinert»,

so dass sie die Freiheit nicht mehr
nutzen wollten, um die Zukunft zu gestalten,

sondern nur noch, um die eigenen
Interessen zu befriedigen. Dementsprechend
seien sie nicht zu gewinnen für die Errichtung

von öffentlichen Institutionen, höheren

Schulen, der Armenfürsorge usw., wie
sie die Helvetische Republik vorsah, noch
stünden sie deren Grundidee, der einheitlichen

Schweiz, offen.
Hinter diesem zugespitzten Gemälde steht
eine eingehende Diskussion über die
Geschichte und die Bedeutung des Volkes,
wie sie in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts geführt wurde. Die traditionelle
christliche Philosophie sah in der
Geschichte nichts anderes als den Weg zur
Wiederkunft von Christus, der endgültigen
Erlösung von der Welt. Die moderne,
aufklärerische Geschichtsphilosophie hingegen,

wie sie namhaft durch den englischen
Lord Bolingbroke, durch Voltaire oder
auch den Basler Ratsschreiber Isaak Ise-
lin in der Jahrhundertmitte ausgearbeitet
wurde, erkannte in der Geschichte die

Möglichkeit der Menschheit, sich zu ver-
26 bessern; auf dem Bestehenden aufbauend

Der nördliche Dorfteil von Sennwald. (Bild: Hans Jakob Reich, Salez.)

durch Wissenschaft, Technik und
gesellschaftliche Institutionen zunehmend und

fortschreitend Besseres zu schaffen. Es

war Rousseau, der genau diese Mittel
der Verbesserung wieder ins alte christliche

Geschichtsbild zurückführte. Wissenschaft,

Technik und gesellschaftliche
Institution führen den Menschen nach Rousseau

nicht vorwärts zu einem besseren

Zustand, sondern einzig und allein ins

Verderben, in Abhängigkeit und in die

Liebe zum Bösen, weg von der Natur.
Mit dieser Sicht breitete sich in der zweiten

Hälfte des 18. Jahrhunderts die

Geschichtsphilosophie vor allem im
deutschsprachigen Raum aus, wobei allerdings ein
zusätzliches Element entwickelt wurde,
das sich auch in Niederers Klage über den

Zerfall des appenzellischen Volkes wiederfindet.

Es war vor allem Herder, der auf die

Bedeutung des Charakters des Volkes
hinwies. Daraus wird auch die Möglichkeit
einer Erneuerung begründet. Der Charakter

ist als Äusserung der Seele des Volkes

zu verstehen, wie sie in dessen Ursprung, in
seiner Urgeschichte angelegt war. Je näher
ein Volk seinem Ursprung steht und seine

Seele rein äussern kann, um so vitaler lebt
es. Je weiter es sich von diesem Ursprung in
Richtung einer universalistischen Kultur
und Wissenschaft entfernt, desto fremder
wird es seiner eigenen Seele und zerfällt
moralisch. In dieser Ferne befinden sich

nun nach Niederer die Appenzeller, und
damit wird sein Wegzug nach Sennwald

begründet. Entsprechend dieser Kritik am

Appenzeller Volk legt Niederer auch den

zweiten Grund für seinen Umzug dar: In
Sennwalds Bevölkerung herrschen nach

ihm «wilde Unwissenheit und Barbarei».14

Später bezeichnet er Sennwald sogar als

einen der «unaufgeklärtesten Winkel der
Schweiz», wo «tiefe Barbarei die Bewohner

auszeichnet [...] sowie auch Schiefheit
des Charakters, moralische Versunkenheit
und offenbare Atheisterei».15 Aber gerade
diese Barbarei ist es, die ihn anzieht. Das

Sennwalder Volk ist nicht durch die Kultur
der Aufklärung verzärtelt und auf die eigenen

Interessen gelenkt, darum soll es dem

Neuen offener gegenüberstehen und der

politischen Begeisterung des jungen Pfarrers

zugänglicher sein als die dekadenten

Appenzeller. Die barbarischen
Sennwalder «brennen vor Verlangen, die Fesseln

der Unwissenheit abzuwerfen», «sie

schmachten nach Frieden und bessern

Zeiten». In Sennwald erwartet Niederer
eine Bereitschaft, mit dem helvetischen

Umschwung ernst zu machen und die

Umgestaltung zu beginnen, gerade weil
das Volk und sein Seelenzustand hier
besonders tief gesunken sind. «Sennwald
schmachtete nach der Revolution; - die

Thätigkeit seiner Bewohner ist
aufgewacht»,16 heisst es jetzt in Erwartung der

neuen Aufgaben.
Dabei sieht sich der jugendliche Enthusiast

- als Pfarrer und begeisterter Gefolgsmann
der neuen Regierung - als Erwecker des

darbenden Volkes von Sennwald und stellt
sich bereits in der Vorfreude auf die
Aufgabe selbst so dar. «Welch ein Triumph für
mich», heisst es gleich zweimal, «sie [die



Kindertransport. Ölbild von Albert Anker. Musée des Beaux-Arts, Neuenburg.

Fesseln] ihnen abzunehmen, und wenn
nicht Alle, doch Viele, - wenn nicht eine

ganze Zahl, doch wenige zur Weisheit und
Tugend zu erheben. [...] Der Boden darf
nur besäet werden und er wird Früchte
bringen. [...]. Welch ein Spielraum zum
Fleisse! - Welch ein Ziel, würdig aller
Anstrengung!»17

Bevor auf den realen Kern dieser hohen

Erwartungen eingegangen wird, soll aber
auch noch auf das dritte Motiv Niederers
für den Stellenwechsel hingewiesen werden,

das wohl damals die ausschlaggebende

Rolle gespielt haben dürfte. Bereits
im ersten Brief, wo von den Sennwalder
Abgesandten und der unauflöslichen
Bindung an den Kanton Appenzell die Rede

war, heisst es plötzlich ganz nüchtern:
«Wer muss nicht einen Theil der Freuden
seines Lebens einem ehrlichen Auskommen

opfern? Und wöchentlich einen Louis
d'or wäre doch wohl mehr, als etwas über
die Hälfte.»18 Offensichtlich lag der
Sennwalder Delegation daran, den jungen Pfarrer

in ihre Gemeinde zu locken, und sie bot
ihm ganz entscheidende pekuniäre
Vorteile, das heisst 50 Prozent mehr Lohn als

in Bühler. Kaum war die Stelle angetreten,
konnte Niederer sogar von einer noch
bedeutenderen materiellen Besserstellung
berichten: «200 Gulden Zuwachs, eine
wohlfeilere Lage und Gelegenheit, die

Zugemüse für meine Haushaltung selbst zu
bestreiten.»19

Es ist klar erkenntlich, dass ihn die grosse
Begeisterung und der Drang, das Volk von
Sennwald zu erwecken, keineswegs hin¬

derten, ökonomisch klar zu kalkulieren,
wo die Vorteile des Stellenwechsels lagen.
Diese Kombination von grossen, fast
unbeschränkten geistigen Höhenflügen und
kleinster oder sogar knausrigster Berechnung

aller Vorteile kennzeichnete Niederers

Denkart auch fortan.

Die Pfarrwahl in Sennwald
im politischen Spannungsfeld
Eine andere Frage hingegen erwies sich
beim Stellenwechsel als völlig unkalkulierbar,

als politisches Problem. Und
ausgerechnet das politische Kalkül, das hinter
der Wahl von Sennwald stand, verstand
Niederer nicht, er, der sich doch nicht

ungern als Berater von Ministern und als

Reformator ganzer Völker sah und
darstellte.

Obschon der neue Pfarrer bereits am
15. Januar die Stelle definitv antrat, musste

er zu seinem eigenen Erstaunen konstatieren,

dass die für Sennwald zuständige
Verwaltungskammer des Kantons Linth zu

gleichem Datum mitteilte, dass die Stelle
neu ausgeschrieben würde, und dass

infolgedessen seine Amtseinsetzung im
Ungewissen bliebe.20 Niederer musste sogar
fürchten, das Amt wieder zu verlieren. Für
diesen Fall sah er vor, sich gänzlich der
Politik zu widmen.21 Am 11. März war er
schliesslich gezwungen, sich noch einmal
bei der Verwaltungskammer um die Stelle
zu bewerben, die sie ihm dann erst nach

langem Zögern zusprach.22 Es ist offenkundig,

dass dieses andauernde Hin und Her
und die Zeit der Ungewissheit Niederers

Vertrauen in den neuen Staat ebenso
schnell erschütterten, wie die ungewisse
Lage der Helvetischen Republik ihn
anfänglich zu politischen Höhenflügen inspiriert

hatte. Was war geschehen?
Die Ereignisse um die Wahl führen uns
nicht nur ins Zentrum der politischen
Auseinandersetzung in der Helvetischen
Republik, sondern ebenso zeigen sie einen
der Ursprünge von Niederers politischen
Grundideen. Sein Vorgänger war der
72jährige Zürcher Breitinger, der seit 1759

das Pfarramt von Sennwald innehatte. Seit
Jahren war der Missmut der Gemeinde
über die Amtsführung des Greises gewachsen.

Ob die Missstände nur dem Alter
zuzurechnen waren oder dem antiquierten

obrigkeitlichen Denken des stadtzür-
cherischen, regimentsfähigen Pfarrherrn23,
kann schwerlich beurteilt werden. Aus den
ersten Jahrzehnten von Breitingers Tätigkeit

in Sennwald finden sich keine
Reklamationen. Auf jeden Fall wurde ihm seine

Hinfälligkeit ebenso vorgeworfen wie sein

bevorzugtes sonntägliches Verweilen im
Wirtshaus, das er nur ganz kurz und meist

13 ebd., Brief vom 28. Dez. 1799, S. 34.

14 ebd., S. 35.

15 ebd., Brief vom 29. Jan. 1800, S. 49.

16 ebd., Brief vom 15. Jan. 1800, S. 35.

17 ebd.

18 ebd., Brief vom 14. Dez. 1799, S. 28.

19 ebd., Brief vom 28. Dez. 1799, S. 36.

20 ebd., Brief vom 15. Jan. 1800, S. 43.

21 ebd., Brief vom 23. März 1800, S. 65.

22 Bewerbungsschreiben an die Verwaltungskammer
des Kt. Linth in ebd., S. 72-73.

23 Die Pfarrstelle Sennwald wurde im Ancien
Régime durch die Zürcher Synode besetzt. Die Zürcher

Pfarrerlaufbahn und die Ordination standen
nur den Angehörigen der regimentsfähigen Familien

zu, d. h. den Stadtzürcher Bürgern alter Provenienz.

Diese Homogenität der Kircheninstitution
sicherte während Jahrhunderten den Zugriff auf die
Landschaft über die Kirche. In dem Masse, wie aber
die Schicht der regimentsfähigen Familien selbst
ihre politische Homogenität verlor (dazu Braun
1984, S. 256-313), musste dieser Zugriff über ein
einheitliches Rechtssystem sichergestellt werden.
Für die Gemeinde Sennwald ist allerdings die
Problemlage noch um einiges komplexer, da sie zwar
unter zürcherischer Kirchenverwaltung stand, aber
politisch überhaupt keine Beziehungen zu Zürich
aufwies. Im Falle der Wahl Niederers werden alle
diese Querverbindungen wieder sichtbar, obwohl
sie bereits in die Zeit nach dem Ancien Régime fiel.
Insofern aber die Helvetik die alte Ordnung nicht
durch eine neue ersetzte, was auf die Kirchenfrage
sicherlich zutraf, wurde automatisch auf altes Recht
zurückgegriffen, so anachronistisch dies auch war.
Dadurch ergaben sich Konflikte, wie sie hier
beschrieben werden, Konflikte, die in der mittelalterlichen

Geschichte der katholischen Kirche als Kol-
laturstreite lange Zeit bestimmend waren.



zu spät zwecks seines Gangs zur Predigt in

der Kirche verliess. Die Schulen, die im

Ancien Régime dem Pfarrer unterstanden,

wurden allgemein als vernachlässigt
bezeichnet, weil der Greis die Aufgabe der

Oberaufsicht nicht mehr wahrnehmen

konnte. Die Gemeinde Sennwald erachtete

den helvetischen Umschwung als die

beste Gelegenheit, ihren unnützen Pfarrherrn

loszuwerden. Die Gemeindevorgesetzten

schlugen vorerst Breitinger gütlich

vor, einen Vikar zu bestellen. Der Pfarrer

willigte zwar ein, wollte aber den Vikar
nach dem alten Prozedere mit dem

Examinatorenkonvent der Zürcher Synode
bestimmen, während die Gemeinde auf einer

eigenen Wahl beharrte. Danach ging es um
die Absetzung schlechthin, während der

Greis gleichzeitig seinem Neffen, der auch

ordinierter Zürcher Pfarrer war, das Vika-
riat antrug und sich weigerte, das Pfarrhaus

und vor allem den grossen Garten, aus dem

Niederer ja sein wertvolles Zugemüse
erwartete, zu räumen.
In dieser Auseinandersetzung gelangte die

Gemeinde an Johannes Niederer, den

jungen, revolutionsbegeisterten Pfarrer von
Bühler. Dies schien soweit der neuen
politischen Frontbildung zu entsprechen, und

Sennwald konnte sich die Unterstützung
der neuen Machthaber ausrechnen. Am
21. Januar, als Niederer bereits in Sennwald

weilte, bot Breitinger Hand für einen

Kompromiss, der ihm eine lebenslängliche
Pension sicherte. Am 25. Januar wurde der

Ausgang des Konfliktes der Verwaltungskammer

des Kantons Linth mitgeteilt mit
der Bitte, die Bezahlung der Pension

einzuleiten. Doch gerade jetzt, als der Streit

ausgestanden zu sein schien, brach er von

neuem aus, indem die Verwaltungskammer

am 14. Februar mitteilte, nicht auf den

von der Gemeinde mit Breitinger
ausgehandelten Vergleich einzutreten, die Pension

nicht zu überweisen und ebensowenig
die Wahl Niederers anzuerkennen.

Nachdem inzwischen der Widerstand des

alten Systems in der ganzen Schweiz

zusammengebrochen war - unterdessen standen

französische Truppen in Sennwald,

was einen Rekurs auf das Ancien Régime
der Kirche kaum als ratsam erscheinen

liess - und der trennende Graben nicht
mehr nur zwischen Vikar und Vikar verlief,
verschob sich auch die Front bei der
Pfarrerwahl grundsätzlich. Um die Macht der

alten Kirchenhierarchie zu brechen und

den neuen Staat mit genügend zentraler
Autorität auszustatten, war nämlich vorgesehen,

die Pfarrwahl über die kantonalen

Verwaltungskammern, d. h. die Organe
der helvetischen Zentralmacht ablaufen zu

lassen und gerade nicht den Kirchgemeinden

zu überlassen. Dies war einer der
Gründe dafür, dass die Verwaltungskammer

Linth die Berufung Niederers nach

Sennwald nicht anerkannte und die Stelle

in eigener Kompetenz neu ausschrieb.24

Der andere Grund dafür lag selbstverständlich

in den grossen fianziellen Ver¬

pflichtungen, die durch den Handel
entstanden und die die Gemeinde auf den

Zentralstaat abzuwälzen hoffte.
Damit wurde die Lage in Sennwald und

vor allem Niederers persönliche Situation

so kompliziert, dass nur noch ein überlegener

Kopf etwas ausrichten konnte. Dieser
fand sich in keinem geringeren als im
helvetischen Minister der Wissenschaften und

Künste, der auch für die Kirchenfrage
zuständig war, in Philipp Albert Stapfer, der

von Zürich aus eingeschaltet wurde. Seine

Klugheit bestand darin, die Frage nicht von
den Grundsätzen, sondern von der Weg-
samkeit her anzugehen. Leider war auch

diese wenig erfolgversprechend. Stapfer
befragte als erstes den Zürcher Kirchenrat
und entschied sich dann für die Pensionierung

Breitingers und die Amtseinsetzung
Niederers. Die Pension, die die Gemeinde
nicht bezahlen konnte, sollte schliesslich

durch eine Sammlung aufgebracht werden.

Diese zog sich aber dermassen in die

Länge, dass der alte Pfarrer, der am 30.

November 1801 starb, nie zu seiner Abfindung

gekommen war. Schon knapp zwei

Jahre später entschied sich Niederer, Sennwald

wieder zu verlassen, und gleichzeitig
zerbrach auch der Zentralismus und mit
ihm die Helvetische Republik endgültig, so

dass man fast von einem Sturm im Wasserglas

sprechen könnte.
Diese Begebenheit zeigt trotz aller Tragi-
komik die Vielschichtigkeit der Konstellation,

in der die Helvetische Republik
entstanden ist und die nicht nur ihr Scheitern
mehr oder weniger vorausbestimmte,
sondern auch dasjenige der Menschen, die sich

wie Niederer als junge Enthusiasten für die

Ideale der Helvetischen Republik
einsetzen wollten. Die wichtigsten Fronten
entstanden aus Meinungsverschiedenheiten

um alte oder neue Macht, kirchlich-politische

oder politische Macht, politischen
Zentralismus oder Föderalismus.
Die Orientierung in dieser Situation war
äusserst schwierig für Leute, die unerfahren

waren in der politischen Auseinandersetzung.

Niederer gehörte eindeutig zu

ihnen, was sich unter anderem darin zeigt,
dass seine Briefe kaum die wirkliche
Dimension der Divergenzen um seine Wahl
erahnen lassen, sondern eher seine
Ungewohntheit und Unfähigkeit, mit
politischinstitutionellen Problemen umzugehen. In
schwierigen Fragestellungen kam er zu

ganz widersprüchlichen Positionen. Zum
einen schwärmt er geradezu für den fast

vollständigen, kaum mehr zu überbieten-

Das Schloss Forstegg zur Zeit Niederers. Zeichnung von J. U. Fitzi 1830.



den Zentralismus der neu gegründeten,
Frankreich nachgestalteten helvetischen
Einheitsrepublik. Andererseits huldigt er
aber einem extremen Föderalismus, der in
der kommunalen Landsgemeinde gipfeln
sollte und jede Repräsentativität im
Staatsaufbau als antidemokratisch ablehnt.25

Ebenso widersprüchlich kann Niederer
beklagen, dass die politische Autorität des

Pfarrers, d. h. die politische Macht der Kirche,

nicht mehr anerkannt wird und sich

gleichzeitig für einen neuen, alle Macht
zentralisierenden Staat begeistern. Seine

Bewunderung galt allerdings mehr den

grossen Ideen und Plänen als den Institutionen

und realen Rechten. Das sollte sich

auch in der Zeit zeigen, als er sich zum
Sprecher Pestalozzis oder eines Flügels des

jungen Liberalismus machte. An der
Bildung interessierten ihn weder der Inhalt
noch die Schulinstitution, sondern das Prinzip.

Auch in den neuen, regenerierten
Kantonen nach 1830 ereiferte er sich
hauptsächlich für den Geist des Volkes und kaum
für den Text der Verfassung und der
Gesetze oder die Einrichtungen des Staates.

Niederers gemeinnützige
Leistungen in Sennwald
Im Nekrolog von 1844 auf Niederer musste
sein langjähriger Appenzeller Freund, Dekan

Johann Jakob Frei, feststellen, dass

sich in Bühler kaum jemand auch nur an
die Person des ehemaligen Pfarrers zu
erinnern vermochte, während er in Sennwald

einige Leute antraf, die das Bild des

jungen Pfarrers noch sehr lebendig vor
Augen hatten.2'' Was dann aber Frei von
diesen Erinnerungen berichtet, ist
allgemein. Es könnte auf jeden Pfarrer zutreffen

oder hält - mit einer Ausnahme -
schwerlich einer Überprüfung stand. So

wird zum Beispiel berichtet, Niederer
hätte «Privatschulen gestiftet, die auch
nach seinem Abgang mehrere Jahre
hindurch fortgesetzt wurden». Davon findet
sich in Wahrheit kaum eine Spur, hingegen
lassen sich aus dem Briefwechsel viele

Misserfolge bei verschiedenen Gründungsversuchen

sehr leicht rekonstruieren.
Das Andenken an diesen Pfarrer, der nur
knappe drei Jahre in Sennwald war, dürfte
mehr auf den Skandal der Wahl als auf die

Leistungen für die Gemeinde zurückzuführen

sein. Diese waren eher gering und
hinterliessen wenig Nachhall, obwohl doch
Niederer sich des Triumphs bei der Errettung

des Sennwalder Volkes aus der
Barbarei so sicher war.

Dabei begann seine Amtsführung recht
vielversprechend. Schliesslich begründete
er seinen Wegzug aus dem Kanton Appenzell

ja auch damit, dass dort «keine Hoffnung

bestand, etwas Gemeinnütziges in's
Werk zu richten»27 und er sich in Sennwald
alle Hoffnung darauf mache. Gemeinnützigkeit

galt in der Jahrhundertwende als
die grosse, zukunftsweisende Aufgabe.
Man gab sich Rechenschaft darüber, dass

in der modernen, arbeitsteiligen und
zunehmend marktgesteuerten Gesellschaft

Aufgaben anfielen, die nicht dem unmittelbaren

Interesse der einzelnen entsprachen,
ohne deren Erfüllung die Gesellschaft als

Ganzes aber nicht funktionieren konnte.
Bildung, Alters-, Armen- und Krankenpflege

usw. erschienen in einem andern
Rahmen als bisher, wo sie unter dem

Gesichtspunkt von Kirchenintegration und
Karitativität betrieben wurden.
In Basel gründete der Staatsschreiber und

Philanthrop Isaak Iselin bereits 1777 eine

Gemeinnützige Gesellschaft, die sich zum
Ziel setzte, diese Aufgaben wirkungsvoll
anzupacken.28 Die Gesellschaft wurde denn
auch eine typische Sozietät des 18.

Jahrhunderts, sie versammelte die ganze junge
und reformorientierte Elite der Handelsstadt

zu eingehenden Diskussionen über
die Erneuerung. Doch sie wies auch weit
darüber hinaus, indem sie sich nicht nur auf
die Pläne beschränkte, sondern manche
Reformen in die Tat umzusetzen begann.
Damit wurde sie sogar zum Vorbild der
Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft

(SGG), die 1810 gegründet wurde
und in der Niederer in der Restaurationsund

Regenerationszeit eine wesentliche
Rolle spielen sollte.29 Niederer kannte
ohne Zweifel aus seiner Studienzeit in Basel

das Konzept der Gemeinnützigkeit, so
wie es von der dortigen Gesellschaft realisiert

wurde. Zur Gesellschaft selbst hatte
er angesichts seines Alters und seiner
Herkunft aber sicher keinen Zugang.
In Sennwald allerdings gab es ein grosses
Terrain für Gemeinnützigkeit, insofern
traf Niederers Begründung für seinen

Wegzug aus Bühler voll und ganz zu. Genau

in dem Moment, als er sich am neuen
Ort niederliess, geriet die Region in eine
der grössten Krisen. Das Rheintal wurde
1799 und 1800 Aufmarschgebiet der Truppen

des zweiten Koalitionskrieges. Die
einrückenden französischen Truppen wurden
alsbald abgelöst von gegnerischen
österreichischen und russischen Einheiten, wobei

es zum Glück für die Bevölkerung aber

kaum zu offenen Kampfhandlungen kam.
Stationäre Truppen bedeuteten jedoch,
dass die Bestände an Pferden und
Transportmaterial immer wieder durch Requisition

aufgefüllt wurden und vor allem, dass

die Verproviantierung auf Kosten der
Einwohner vorgenommen wurde.
Als Niederer Mitte Januar 1800 nach Sennwald

kam, war er sichtlich erschüttert über
das Elend, das hier herrschte. Seinem
Freund Tobler berichtete er nach Basel,
dass nicht nur die Reserven an Lebensmitteln,

sondern auch das gesamte Saatgut der
Gemeinde aufgebraucht sei und dass Handel

und Gewerbe mehr oder weniger
zusammengebrochen wären. Er verzeichnete
auch den Beginn einer Fluchtbewegung
aus dem Dorf in Regionen, die verschont
geblieben waren.30 In dieser Situation nutzte

er seine Kontakte mit Basel, um zur
Verminderung des Leids beizutragen.
Das Projekt zur tätigen Hilfe übernahm
Niederer von seinem Mentor der damaligen

Zeit, Pfarrer Johann Rudolf Steinmüller

aus Gais. Steinmüller handelte zuerst in
der Glarner Region, wo er früher Pfarrer

gewesen war und die sich in einer ähnlichen
Situation befand wie die Werdenberger
Gegend, indem er Kindertransporte in vom
Truppendurchzug verschonte Gebiete
organisierte. Später sandte Steinmüller
zusammen mit dem jungen Lehrer Hermann
Krüsi auch Appenzeller Kinder nach Burgdorf,

wo sein Freund Rudolf Fischer ein
helvetisches Lehrerseminar errichten wollte.31

24 Zu diesem Typus von Konflikt zwischen
politischem Einheitsstaat und Gemeindekirchentum vgl.
Wernle 1938, S. 363^193; über den Fall Breitinger -
Niederer in Sennwald ebd., S. 366, sowie Wernle
1942, S. 75f. Die Akten dazu im Bundesarchiv Bern,
H. Ar. 1376.

25 So zum Beispiel Niederer 1845. Brief vom 4. Okt.
1802, S. 205.

26 Frei 1844. S. 9.

27 Niederer 1845, Brief vom 28. Dez. 1799. S. 35.

28 Dazu Im Hof 1967, S. 42.

29 Zur SGG immer noch massgebend Hunziker/
Wächter 1910. Darin finden sich auch die Beiträge
Niederers verzeichnet. Allerdings iässt sich seine
Rolle in der SGG kaum über die Anzahl der
Beiträge rekonstruieren. Denn auch diesbezüglich
war er eher unproduktiv. Demgegenüber vermittelt
sein Briefwechsel, der in der Zentralbibliothek
Zürich archiviert ist, ein besseres Bild darüber, wie
sich bei ihm verschiedenste Strömungen und
Auseinandersetzungen kreuzten.

30 Niederer 1845, Brief vom 15. Januar 1800. S. 41f.

31 Diese Kindertransporte von Steinmüller brachten

Krüsi indirekt in Kontakt mit Pestalozzi. Als
Fischer unerwartet starb, übernahm Pestalozzi dessen
Institut im Burgdorfer Schloss und konnte mit
gleichem Personal seine Schulversuche weiterführen.



Bereits am 5. Februar, also zwei Wochen

nach seinem Einzug in Sennwald, nahm

Niederer Kontakt mit Eltern auf, um zu

sehen, ob ein Kindertransport auch aus

dieser Region sinnvoll sein könnte.32

Offensichtlich ergab sich eine ziemlich starke

Nachfrage, denn schon am 18. Februar

wandte er sich an seinen Berufskollegen
Wiek in Basel mit der Bitte, ihm bei der
Suche von Pensionsplätzen zu helfen. In der

Zeit des Wartens allerdings zeigte sich ein

für Niederer typischer Charakterzug.
Ungeduldig wandte er sich an Tobler, der in

Basel nachhelfen sollte. Bitter und
eifersüchtig beklagte er sich dabei, dass

Steinmüller viel mehr Erfolg hätte. «Seine Kinder

erhalten die besten Plätze, und ich

mit den meinen vielleicht das Nachsehen»33,

heisst es, ärgerlich darüber, dass der

Triumph des Erretters vielleicht einem
andern zukommen könnte. Aber endlich kam

es doch noch zum erfolgreichen Abschluss:

30 Kinder aus Sax reisten nach Basel, um
dort in Gastfamilien wieder gestärkt zu

werden. Selbstgefällig wird dann von
Niederer der Erfolg sogleich festgehalten:
«Ich werde immer mit Vorliebe auf diesen

Kindertransport blicken.» Und über die

Kleinheit des Transports und des Ruhms -
gegenüber Steinmüllers Erfolgen - tröstet

er sich biblisch hinweg: «Allein das

Himmelreich ist ja einem Senfkorne gleich.»34

Auch mit Lebensmittelsammlungen konnte

er noch einmal einen kräftigen Erfolg
verbuchen.
Die andern Anstrengungen lagen
ausschliesslich auf dem Terrain, das Niederer
als das vorteilhafteste zur Erweckung der
Sennwalder Bevölkerung aus der Barbarei
erachtete: in der Pädagogik. Auch hier
imitierte er geflissentlich Steinmüller, der
schon damals als Pionier der Schulreform
in der Ostschweiz gelten konnte. Bereits
im ersten Monat seiner Amtsführung
begann Niederer damit, die drei Lehrer der
Gemeinde wöchentlich zu einer
Weiterbildungsveranstaltung einzuladen. «Auch bei
ihnen suche ich den Baum der Erkenntnis
zu pflanzen»; gleichzeitig nahm er einige
Knaben ins Pfarrhaus zum Schreib- und
Rechenunterricht.35 Aus diesen Anfängen
sollte dann einmal eine Sonntagsschule
werden, in der Schulentlassene zusätzliches

Wissen erlangen konnten.
Als Niederer Pestalozzis Methode kennenlernte

und sich dafür begeisterte, waren
diese Lehrerkurse und der Knabenunterricht

ein willkommenes Übungsfeld. Allerdings

war damals sein praktischer Eifer

schon weitgehend wieder erlahmt - wie

üblich, möchte man sagen. Er klagte über die

geringen Erfolge und schob sie selbstverständlich

nicht seinem Unterricht oder der

über alles bewunderten Methode zu,
sondern schlicht und einfach der Niedrigkeit
und Unwürdigkeit der Schüler: «Der
Unterricht beugt und drückt meine Seele, weil

ich auch hier erfahre, wie wenige
Menschen für höhere Zwecke Empfänglichkeit,

für höhere Einsichten Geist und Kraft
haben.»36

Als Lehrer und Schüler dann noch über

die Methode spöttelten - heute würden sie

vermutlich nicht nur spötteln, sondern die

Schule verlassen, wenn man sie endlos

sinnlose Silben im Chor wiederholen liesse

-, brach Niederer kurzerhand sein eigenes

Unterrichtsexperimentchen ab: «Meine

Buben mit dem Lehrer ergriff eine
ungeheure Anmassung, ich zerschmetterte sie

und zeigte: es sei mir ein leichtes Spiel, mit
einem Hauch zu zerstören, was ich

aufgebaut hatte.» Gerade der praktische
Misserfolg brachte ihn in einen eigentlichen
Selbstrausch. Er sah sich als gewaltigen,

prometheischen Alleszertrümmerer. «In
meiner Unternehmung, in Allem ausser

mir, geht Alles gegen meine Wünsche, aber

ich fühle mich stärker, als Alles ausser mir.

[...] Ich zeigte die entschiedenste
Geringschätzung, über Urtheile und Personen,

und die determinierteste Entschlossenheit,
Alles zu zerreissen.»37 Diese gewalttätige
und selbstbezogene Methode, Konflikte zu

lösen und Misserfolge in Selbstbestätigungen

umzuwandeln, charakterisierten
unzählige Polemiken, die Niederer fortan
öffentlich führte. Sowohl als Pestalozzis

Verteidiger als auch als dessen Ankläger
und später als Schatzbewahrer des wahren
Pestalozzianismus behandelte er seine

Gegner immer als seiner Aufmerksamkeit
unwürdig und sich selbst als von vornherein

zur absoluten Wahrheit auserwählt.
Auch in seiner zweiten praktischen
Schultätigkeit zeigte Niederer nicht viel mehr
Durchhaltekraft. Bereits vor Ablauf seines

ersten Jahres in Sennwald wurde er zum
Distriktsinspektor der helvetischen Schulen

ernannt. Endlich konnte er konfliktlos
der von ihm so heiss begrüssten Republik
dienen. Sogleich erstellte er einen
minuziösen Bericht über den Stand der Schulen
seines Distriktes und reichte ihn dem
Erziehungsrat des Kantons Linth ein.38 In
diesem Bericht wurde vor allem auf die
schlechte Ausbildung der Lehrer
hingewiesen. Als Antwort darauf forderte der

Erziehungsrat von Niederer einen
Vorschlag ein, wie die Lehrerbildung verbessert

werden könnte. Doch inzwischen war
Niederers praktisches Interesse an der

Schulinspektorenstelle schon wieder
erlahmt, und er träumte bereits nur noch

dem Pestalozzianismus nach. Alle «Lehrer
nach Burgdorf zu schicken» wäre das

einzige Mittel, um dem Mangel abzuhelfen,
schrieb er lakonisch an Tobler3'und
verzichtete auf weitere Eingaben. Schon im

August 1801 kündigte er bereits wieder
den Rücktritt von diesem praktischen Amt
an.40

Damit erschöpfen sich gewissermassen die

- wie man damals sagte - gemeinnützigen
Tätigkeiten Niederers in Sennwald.

Hervorragend und ausserordentlich waren sie

nicht. Im Lichte der grossen Ankündigungen

muss Niederers Gemeinnützigkeit in
diesen drei Jahren sogar geradezu als dürftig

beurteilt werden. Ein Triumph wurde
daraus auf jeden Fall nicht, weil das meiste

sehr schnell am kurzem Atem und an der

Sprunghaftigkeit des Urhebers gescheitert

war.
Ob für seine Amtsführung Ähnliches gilt,
kann heute nur schwer beurteilt werden,
da quellenmässig weder seinerseits noch

von andern dazu etwas Substantielles
mitgeteilt wird. Immerhin bedeutet dies aber,
dass sie zufriedenstellend gewesen sein

muss. Denn insofern unterschied sich die

Zeit der Helvetischen Republik grundlegend

vom Ancien Régime. Unzufriedenheit

wurde offen geäussert, und es bestanden

auch genügend Publikationen, die sich

der öffentlichen Anprangerung von
Missständen gerne annahmen.

Endlose Plöneschmiederei
Muss man Niederers gemeinnützige Tätigkeit

in Sennwald als bescheiden einschätzen,

so kann das gleiche von seinen

gemeinnützigen Plänen gewiss nicht gesagt
werden. Allerdings fehlte ihm für die Plä-

neschmiederei vollständig der Rahmen,
wie er in Basel und dann später in der

ganzen Schweiz mit der Gemeinnützigen
Gesellschaft bestand.

Die Sozietät allerdings, das Pläneschmieden

beim Zusammensitzen, wie es

wesentlich zur Gemeinnützigkeit gehörte,41

musste Niederer in Sennwald entbehren.
Bitter beklagte er sich bereits am 22. April
1800 über seine Einsamkeit am neuen
Wirkungsort: «Ich habe keine Freundschaften
und mag sie nirgends knüpfen.» Im nahen

Altstätten, wo es zwar Gesellschaften gab,



ok,: :(l

«b §1 -

&v4- ^ ^ "n,,w: "

v* "'•••-•/•>

-;." V
: : ^- ^7.

"TT? 'f

Titelblatt von Niederers Schrift
«Mein Ich». Zentralbibliothek Zürich.

kannte er niemanden, über den er hätte
Anschluss finden können. «Ich habe keine
einzige Seele dort, mit der ich vertraut
wäre, keine Zirkel, die mich anzögen.»
Einzig in die Lesegesellschaft wagte er
sich, nicht aber um dort zu diskutieren -
welche Bedeutung dies hatte, wissen wir
vom «Armen Mann im Tockenburg»,
Ulrich Bräker -, sondern einzig und allein,
um sich ab und zu ein Buch auszuleihen.42
So blieben ihm nur die Reisen zum erprobt
gemeinnützigen Pfarrer Steinmüller, dem
er die Anregungen verdankte, die er
zumindest auszuführen begann, sowie die

Korrespondenz mit seinem Freund Tobler
in Basel. Im Kanal dieses Briefwechsels
flössen nun die Pläne völlig ungehemmt
und unkontrolliert durch besonnenere
Gesellschafter und werfen ein deutliches
Licht auf Niederers Hauptsorgen.
Schon in Bühler versuchte er sich nur am
Grössten vom Grossen. Die Truppenordnung

der helvetischen Armee - die es noch

gar nicht gab - verwandelte den jugendlichen

Pfarrer im Traum plötzlich in einen
mutigen Feldherrn. Daneben plante er
gleich auch noch eine Offiziersschule im
Stile der Miltärschulen von Louis XIV.
Doch dann warf er sich auf das Thema, das

ihn fortan sein ganzes Leben lang beschäftigen

sollte und das keineswegs massvoller

konzipiert war: Mit pädagogischen
Massnahmen sollte die Menschheit reformiert,
das heisst umerzogen werden. Dabei sah

sich Niederer auch hier keineswegs als

pedantischen Schulmeister, sondern in der

grossartigen Pose des Planers und Lenkers

eines luxuriösen Erziehungsinstitutes, der
höchstens ratschlagend und anweisend
einzugreifen brauchte.
«Wie, wenn wir einen methodischen
Erziehungsplan verfertigten, - in unserm Bühler
ein Schnepfenthal anlegten, nach genügsamen

Zöglingen uns umsähen? Für ein
Haus wäre mir nicht bange. Ein schönes,

ganz Neues, wo uns keine Bequemlichkeit
mangelte, steht leer. Rumpf und ich könnten

uns dann in die Prediger-Funktion thei-
len. Wir wären beisammen, wir könnten
kraftvoll arbeiten an der Aufklärung
unserer Zeitgenossen, wären unabhängig,
könnten schriftstellerischen Versuchen
uns weihen. [...] Und die Aufmerksamkeit
der bessern Zeitgenossen zu erregen, würden

wir doch auch im Stande sein.»43

«Schnepfenthal in Bühler» war für den

Zeitgenossen eine klare Sprache, handelte
es sich dabei doch um das ambitionierteste
Erziehungsprojekt der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts. In Dessau hatte Johann
Bernhard Basedow 1764 in einer grossen
Ankündigung versprochen, mit einer
neuen Erziehungsmethode, einem neuen
Elementarbuch und einer Erziehungsanstalt,

dem Philanthropinum, die ganze
Menschheit zu reformieren. Zwar fehlte
dem grosssprecherischen Pädagogen das

Geld dazu, er wusste es sich aber durch
Subskription im gesamten deutschsprachigen

Raum zu beschaffen. Das Methoden-
und das Elementarbuch erschienen zwar,
und das Erziehungsinstitut wurde in Gang
gesetzt, und trotzdem scheiterte alles sehr
bald - der Philanthropinismus schien als

Bluff untergegangen zu sein. Doch dann

wagte 1784 der Freund und Mitarbeiter
Basedows, Gotthilf Salzmann, einen zweiten,

um einiges reduzierten Versuch mit
einer Unterrichtsanstalt auf einem Landgut

im thüringischen Schnepfenthal. Diese
Institution, die mehr als hundert Jahre
bestand, wurde als der philanthropische
Erfolg überhaupt gefeiert.44
Wenn Niederer nun ein Schnepfenthal in
Bühler plante, so knüpfte er damit nicht
nur an die Basedowschen Versprechereien,

sondern ebenso an den Erfolg
Salzmanns an. Dementsprechend sah er sich
selbst auch bereits als gefeierten schweizerischen

Pädagogen im Zentrum der öffentlichen

Aufmerksamkeit. Kaum war dann
der Wechsel nach Sennwald beschlossen -
der Umzug aber noch nicht einmal
organisiert -, wurde der schöne Plan schon
auf das neue Wirkungsfeld übertragen.
Das Pfarrhaus mit seinem schönen Gar¬

ten inspirierte Niederer zur gönnerhaften
Bemerkung, «allenfalls noch ein paar
Freunde zu einem Erziehungsinstitut zu
mir zu nehmen».45 Allerdings musste sein
Ansinnen innerhalb von wenigen Tagen
noch etwas geändert werden, es blieb aber
nach wie vor von jeder Einschränkung
oder Mässigung verschont. Die Hoffnungen,

die die Sennwalder Delegation auf
die Helvetische Republik setzte, veranlassten

auch Niederer, seine Vorstellung den
Schulprojekten der Helvetik anzupassen.
Der Minister der Künste und Wissenschaften,

Philipp Albert Stapfer, veröffentlichte

gegen Ende 1799 den Entwurf einer
Botschaft an das Parlament, in der er den
Aufbau des künftigen Bildungssystems
darlegte. Geplant war ein öffentliches,
viergliedriges System aus lokalen
Elementarschulen, kantonalen Gymnasien,
schweizerischer Universität und Akademie.

Dieses System sollte allen gleicher-
massen offenstehen und das Aufrücken
nur von den Wissensleistungen, also weder
von sozialer noch örtlicher Herkunft,
abhängen. Stapfer übernahm damit den Plan
der liberalen Strömung aus der Frühzeit
der Französischen Revolution, und es kann
heute gesagt werden, dass im 19. Jahrhun-

32 Niederer 1845, Brief vom 4. Febr., S. 53f.

33 ebd.. Brief vom 23. Febr. 1800, S. 65.

34 ebd., Brief vom 25. Febr. 1800, S. 66.

35 ebd., Brief vom 4. Febr. 1800, S. 52-54.

36 ebd.. Brief vom 20. April 1802, S. 189.

37 ebd.. Brief vom 17. Mai 1802, S. 192.

38ebd..Briefvom23.Febr. 1801. Der Bericht ist bei
Seitz 1931 eingehend zusammengefasst und analysiert.

39 Niederer 1845, Brief vom 14. April 1801, S. 149.

40 ebd., Brief vom 20. Aug. 1801, S. 162.

41 Das Sozietätswesen war in der Schweiz im
Ancien Régime ausserordentlich entwickelt und fein
differenziert. Ausgehend von den grossen Städten
Zürich, Basel und Bern, gelangte es im Laufe der
Zeit auch in kleinere Orte, und in der Zeit, die wir
hier behandeln, kam es bereits in der entlegensten
Landschaft an. Dazu Im Flof 1982.

42 Niederer 1845, Brief vom 22. April 1800, S. 89.

43 ebd.. Brief vom 17. Jan. 1799, S. 11.

44 Zum Philanthropinismus siehe Herrmann 1979
und den älteren, aber bezüglich der Anstalten sehr
informativen Pinloche 1896. Hier finden sich auch
Angaben über das einzige schweizerische
Philanthropinum. das Ulysses von Salis mit Unterstützung
der Helvetischen Gesellschaft 1774 in Marschlins
errichtet hatte. Als Niederer von Schnepfenthal in
Bühler träumte, war Marschlins schon längst
untergegangen. Seine Restbestände sind in die pietistische

Anstalt von Johann Peter Nesemann in
Reichenau GR überfuhrt worden.

45 Niederer 1845, Brief vom 23. Dezember 1799.



dert in der Schweiz genau dieses Projekt
verwirklicht wurde.46

Niederers Masslosigkeit beim
Pläneschmieden wird auch darin wieder sichtbar,

dass er mit seinem Sennwalder

Schulprojekt - immer noch, bevor der Umzug
auch nur organisiert war - gleich das ganze

Stapfersche System, mit Ausnahme der

Akademie, verwirklichen wollte. Sennwald

sollte also nicht nur eine Elementarschule

und ein Gymnasium, sondern sogar
eine universitäre Institution erhalten, «in

der die höheren Schulwissenschaften
gelehrt werden möchten».47 Von Tobler, der

im Gegensatz zu ihm auch über praktische
Schulerfahrung und -kenntnisse verfügte,
wurde dazu sofort ein Lehrplan angefordert,

der den neuen Vorgesetzten gegenüber

den Plan als realistisch erscheinen

lassen sollte.
Weil allerdings Tobler, ein anderer massloser

Phantast, gerade mit einem Projekt
zur Bekämpfung der Weltteuerung
beschäftigt war, konnte er dem Freund nicht
unterstützend beistehen. Dies hinderte
Niederer aber nicht, sein Luftschloss weiter

auszubauen. Und als er in der Umgebung

sogar ein richtiges Schloss aus Stein

und Holz fand, das Schloss Forstegg,
wähnte er sich der Verwirklichung seines

Traumes schon ganz nahe. «Höre also ein

neues Projekt»,48 triumphierte er regelrecht.

Das Schloss war wie prädestiniert
dazu, dem jungen Pfarrer als Hülse für
seine luftigen Pläne zu dienen. Schon sah

er in den Schlossräumen Säle für Gymnastik

und für «gehörige Apparate für alle

möglichen Wissenschaften», einen richtigen

Ort, der «zum Nachdenken einladen
und zur stillen Vorbereitung irgend einem

gemeinnützigen Endzweck dienen» sollte.
Zwar wurde die Universität dann aus dem

Programm gestrichen, aber die Bescheidenheit

der helvetischen Regierung,
Gymnasien nur in den Kantonshauptstädten
einrichten zu wollen, musste doch einmal

ganz gehörig blamiert werden: «Nein! soll
das Licht allgemein siegen, so müssen an
allen Orten Helvetiens Anstalten getroffen

werden, dasselbe zu verbreiten.» Für
dieses abgeänderte Forstegg-Projekt sollte
sich jetzt Tobler an den befreundeten Basler

Pfarrer Mieville wenden, dem Niederer
zutraute, von der helvetischen Regierung
finanzielle Unterstützung für das
Sennwalder Gymnasium zu erreichen. Nun,
vielleicht merkte Niederer für einmal
doch, dass der Plan weit über den realen
und auch den eigenen Möglichkeiten lag,

Johann Heinrich Pestalozzi.
Ölbild.

denn enttäuscht heisst es zum Schluss:

«Und dann gehen meine Entwürfe allemal
weit über meine Kräfte und meine Ausharrung.»

Doch solche Momente von
Selbsterkenntnis stellten sich wenige ein, und die

Planerei konnte alsbald ungestört weitergehen.

Nachdem Niederer im Oktober 1800 dank
der Vermittlung seines Freundes Tobler
Pestalozzi kennenlernen konnte und von
dessen Methode hörte - zu lesen gab es

damals noch wenig -, machte er sich

sogleich daran, die Pfarrer der umliegenden
Gemeinden dafür zu gewinnen, in den

Schulen, die sie beaufsichtigten, den
Pestalozzianismus einzuführen.
Und schon wurde das Schloss Forstegg - in
Niederers Vorstellungen - wieder einem

neuen Zwecke zugeführt. «Eins noch! Ich
bin fest entschlossen, seine Methode hierher

zu verpflanzen; Ihr könnt mir Dienste
leisten. Wenn Euer Plan reif ist, so werde
ich mich bei der Regierung um das Schloss

Forsteck bewerben, in demselben einen
Versuch zu machen.»45 Doch bereits im
Februar, drei Monate später, musste er dem
Freund mitteilen, dass er auch dieses

Projekt, ein pestalozzisches Lehrerseminar im
Schloss einzurichten, wieder aufzugeben

gezwungen war. «Einer der frühesten
Entwürfe meines Lebens, der der Ausführung
sehr nahe war, ist mir aufs Neue gescheitert.»50

Allerdings sah er den Grund dafür
weder im mangelnden Realismus der
Planung noch in der zu kurzen Durchhaltekraft

ihres Urhebers, sondern einzig und
allein im Aristokratismus der Dorfvorsteher

von Sennwald.

So hatte sich also das Schloss Forstegg in

den Vorstellungen des Pfarrers während

knappen zwei Jahren laufend verwandelt,
von einem Basedowschen Philanthropinismus

über ein vollständiges Schulsystem
unter Einschluss der Universität und weiter

über ein Gymnasium bis zu einem
Lehrerseminar nach pestalozzischer Art. Und
Niederer wandte sich danach nicht etwa
wirklichkeitsnäheren Plänen zu, sondern

er begann, Luftschlösser von derartigen
Ausmassen zu bauen, dass für sie selbst im
realen Schloss Forstegg kein Platz mehr

war. Bevor wir uns diesen zuwenden, soll
immerhin gefragt werden, wie es sich mit
dem geistigen Hintergrund dieser Pläne-
macherei verhalten hat.

Von der Theologie
zur Pädagogik
In Niederers Berichten aus Sennwald fällt
auf, wie gering in dieser Zeit die Beschäftigung

mit seinem eigentlichen Beruf geworden

sein musste. Im Zentrum seiner Interessen

und Ideen standen weder die

Theologie noch der Pfarrerberuf, sondern
die Pädagogik und die Politik.
Diesen Eindruck bestätigte Niederer
selbst. 1798/99 veranstaltete die helvetische

Regierung eine Untersuchung über
den Zustand der Kirchen, ähnlich jener
über die Schulen. Zu diesem Zwecke wurde

an sämtliche Pfarrer ein Fragebogen
verschickt. Seine Beantwortung fällt noch

in Niederers Bühler Zeit und widerspiegelt
sein zwiespältiges Verhältnis zu seinem

Beruf. An Tobler schrieb er zwar begeistert,

dass er über diese Umfrage endlich in
direkten Kontakt mit der helvetischen
Regierung gekommen sei, - «es ist Ausguss
meines Herzens!»51 - doch zugleich beklagte

er sich im Bericht selbst bitter über die
schlechte Ausbildung, die er in Basel

genossen habe: «Ich verliess die Universität,
ohne meine Wissbegierde gestillt zu haben

[...] zumTheil aus Mangel an Gelegenheit
und vollständigem akademischem Unterrichte,

mit Beweisen über die Unvollkom-
menheit der Bildungsanstalten, und mit
dem Wunsche, auf einer auswärtigen
Universität die Lücken von Erkenntnis auszufüllen,

und mich daselbst besonders dem

gründlichen Studium der Philosophie,
welches meine Lieblingswissenschaft
ausmacht, und der Pädagogik, diesem Bedürfnis

für unser Zeitalter, zu widmen, - jedoch
ohne Gewährung meines Wunsches.»0
Es ging Niederer also keineswegs darum,
seine theologischen Bildungslücken auszu-



füllen, sondern die Pädagogik und Philosophie

lockten ihn zu weiteren Studien. Auch
kurz vor der Umfrage teilte er Tobler mit,
dass er vor allem pädagogische Bücher
lesen wolle, und er bat, ihn regelmässig über
Neuerscheinungen zu informieren.51 Diesem

Interesse für Philosophie und Pädagogik

einerseits entsprach auf der andern
Seite eine grosse Unsicherheit in theologischen

Angelegenheiten. So ist es doch
erstaunlich, wenn der junge Pfarrer vor dem
Sarg seines Vaters - wie er selbst vermerkt

- an seinen Freund schreibt: «Ach Freund,
unsere Unsterblichkeit jenseits ist ungewiss.

Sie ist vielleicht nur Behelf für die
Schwachen.»54 Die Grundannahme des

christlichen und reformierten Dogmas, die
Ewigkeit des Lebens nach dem Tod, werden

so ganz nebenbei in Frage gestellt, ja
sogar als Möglichkeit des billigen Trostes
für die Schwachen dargestellt.
Demgegenüber stehen dann der Starke und das

Genie, die es wagen, die Wahrheit zu
ertragen.

Ganz in diesem Sinne schrieb Niederer
auch am 2. November 1802 einen Brief zur
Geburt des ersten Sohnes von Tobler, in
dem er den kleinen Gustav Adolf nicht
nach traditioneller christlicher Art dem
Segen und der Fürsorge Gottes, sondern dem
antikisierend-heidnischen Heldentod fürs
Vaterland empfahl: «Und wenn Du geworden,

wonach Dein Vater und ich umsonst

rangen; wenn Du vollbracht, durchgesetzt
hast, was wir Beide in den Wonnestunden
der heiligsten Weihe für's Vaterland
träumten: dann falle als Held auf edelster
Laufbahn, in der Fülle der Kraft und im
unverwelklichen Ruhme. Dem Vaterlande

gehört er, das sei Dein Stolz! Dem Vaterlande

erzieh' ihn, das sei Dein Ziel und
Deine Kunst! Auch wir, wir Beide gehören
ihm an!»55 Die Weihe für das Vaterland, die

Heldenhaftigkeit in der Welt des Untergangs

ist die Aufgabe, die dem Menschen

gestellt sind. Sie löst die jenseitigen
Zielsetzungen der christlichen Religion und

Theologie zwar nicht ab, aber in dem

Masse, wie jene undeutlich und fragwürdig
werden, erhalten die weltlichen Ideale
mehr und deutlichere Kontur.
Die Möglichkeit, dass der Mensch trotz
aller Hinfälligkeit diese grossen Ziele in der
Welt erreichen kann, liegt in der Reinheit
der Natur begründet, die Niederer ebenso

unproblematisch immer wieder beschwört
wie den Tod fürs Vaterland. In der Natur,
d. h. im Ursprünglichen, findet sich auch
das wahre Vaterland, selbst wenn das reale

Anlass zu Klage und Unzufriedenheit bietet

- wie der Kanton Appenzell oder die
Schweiz. «Ich bin im Schoosse der einfach

grossen appenzellischen Natur»,56 schrieb

er begeistert von einem Ausflug, den er
von Sennwald aus nach Gais machte. Und
dabei ging es nicht einfach nur um ein
biedermeierliches Naturerlebnis oder eine
moderne Wanderromantik, sondern um
Religion nachbildende Konstellation.
Während die Natur mit den Jahreszeiten
scheinbar wechselt wie die Geschichte,
bleibt sie doch im Gegensatz zur menschlichen

Gesellschaft immer stabil und
bewahrt die gleiche ewige Güte. Diese rous-
seauistische Reinheit und Stabilität der
Natur ist ebenso wie das Vaterland ein
Auftrag an den Menschen: «Wir wollen
arbeiten an Menschen; [...] O sie [die Natur]
ruft uns durch jede Einöde: Pflanze Gärten
aus Wüsten; sie sagt uns durch jeden Weinstock,

jeden fruchtbaren Acker: Siehe, wie
ich den Fleiss des Pflanzers belohne. Wenn
Menschen uns Verstössen, nimmt sie uns
in ihren Segensschooss auf. Wenn wir
uns selbst verloren haben, bringt sie uns
wieder zum Gefühle unserer Würde. [...]
Wer wollte nicht gerne ruhen in deinem
Schoosse, Trösterin Natur, die du jede
Wunde der Zeit und des Schicksals mit
sanftem Finger heilst.»57 Vaterland und Natur

sind die beiden Orientierungsgrössen,
an denen sich der junge Pfarrer ausrichtet.
Dabei ist zweierlei von grosser Bedeutung:

- Beide Orientierungsgrössen haben
pädagogischen Charakter. Zum vaterländischen

Helden wird das Kind erzogen,
ebenso wie der Mensch der Reinheit der
Natur gemäss im Gegensatz zur dekadenten

Gesellschaft erzogen werden soll.

- Es ist nun aber kein Zufall, dass Niederer

für diese pädagogische Sicht die
Konzepte der Religion verwendet. Die Weihe
und die Bestimmung des jungen Menschen
für das Vaterland knüpfen unmittelbar an
an die Promissio, das Versprechen, das ihm
durch die Taufe ausgesprochen wird, zur
Gemeinschaft der Heiligen, d. h. zur Kirche,

zu gehören. Das Vaterland und die
Kirche werden dabei überhaupt nicht in
einem Gegensatz gesehen, sondern beginnen

in Niederers Verständnis ineinander
überzugehen. Das Vaterland ist ebenso wie
die Kirche eine heilige christliche
Gemeinde von Gläubigen. Noch offensichtlicher

ist dieser Übergang im Verständnis
der Natur, wie es im Zitat geäussert wurde.
Nicht zu übersehen sind dabei die direkten
Zitate aus biblischen Texten und die An¬

spielungen darauf. Als Arbeiter im Weinberg

Gottes bezeichnet Christus nach dem

Matthäus-Evangelium seine Jünger und
Gläubigen.58 Nun besteht allerdings das

traditionelle Verständnis des Protestantismus

Luthers und Zwingiis darin, dass die
«Arbeiter im Weinberg Gottes» die
Ungläubigen und Unerlösten vorbereiten,
damit Christus sie erlösen kann.
Durch die Verschiebung, die mit dieser
pädagogischen Lesart des Christentums
vor sich geht, ist es plötzlich der Erzieher,
der die Kinder zu ihrer Bestimmung
bringt, die in der Natur und im Vaterland
liegt, und nicht mehr allein der Wille
Gottes. Die Vollendung des Individuums,
nach dem Dogma das Ergebnis der Erlösung,

wird damit Aufgabe und Möglichkeit
der erzieherischen Einwirkung.
Hinter der Tatsache, dass Niederer sich
vielmehr für Pädagogik als für Theologie
interessierte und die christlichen
Glaubensgrundsätze zunehmend verweltlichte,
liegt allerdings ein grosser Wandel, der in
der evangelischen Theologie selbst vor sich

ging und der gegen Ende des 18. Jahrhunderts

zu ihrer tiefen Krise führte, in die
Niederer in seiner Ausbildungszeit in Basel

mitten hineingeraten ist.

Die Erneuerung des Glaubens durch die
Reformation führte im 17. Jahrhundert, in
der Zeit der Glaubenskriege, auch im
Protestantismus zu einer rigiden Dogmatisie-
rung. Das Dogma wurde zwar gehandhabt

46 Stapfer 1799. Dazu Luginbühl 1902. S. 65-170.

47 Niederer 1845, Brief vom 28. Dez. 1799, S. 37.

48 ebd., Brief vom 29. Jan. 1800, S. 46f.

49 ebd., Brief vom 25. Nov. 1800, S. 128.

50 ebd., Brief vom 23. Febr. 1801, S. 143.

51 ebd., Brief vom 20. Febr. 1799, S. 17.

52 Pfarrer-Enquete 1801.

53 Niederer 1845, Brief vom 28. Jan. 1799. S. 13.

54 ebd.. Brief vom 28. Dez. 1799, S. 38.

55 ebd., Brief vom 2. November 1802, S. 207.

56 ebd., Brief vom 5. Mai 1800, S. 91.

57 ebd., Brief vom 22. April 1800, S. 89.

58 Matthäus 9,15-38. Darauf folgt unmittelbar die
Berufung der zwölf Apostel. Dieses Zitat als biblische

Metapher für Erziehung ist in der pietistischen
Literatur seit Ende des 17. Jahrhunderts allgemein
gebräuchlich (Osterwalder 1992). Ende des 18.
Jahrhunderts allerdings ist sie so allgemein geworden,

dass sie kaum mehr auf Nähe zum Pietismus
schliessen Iässt. Es bleibt, festzuhalten, dass sie im
allgemeinen das pietistische Erziehungsverständnis
transportiert. Der Mensch wird gesehen als ein
Weinstock, dessen Bestimmung von vornherein
festgelegt ist. Die Aufgabe des Erziehers ist einzig
und allein, dieser Bestimmung, d. h. dem göttlichen
Willen, zuzudienen.



als das Wort des Glaubens, das die

Erlösung selbst ist, doch die Theologen
reduzierten es auf ausserordentliche

Formulierungskünste, deren Verständnis und

Interpretation das theologische Studium
mehrheitlich galt. Die verschiedenen
kantonalen Kirchen der Schweiz waren einzig
und allein in einer einheitlichen Formulierung

des Dogmas, der sogenannten
helvetischen Konfession oder helvetischen
Konsensformel, zusammengeschlossen.

Gegen diese Starrheit entwickelten sich im
18. Jahrhundert der Pietismus und die

Aufklärungstheologie. Beide liefen - auf je
eigene Art - darauf hinaus, die Theologie
von ihrer Formulierungslust wegzuholen
und auf die weltlichen Veränderungen in
Wissenschaft und Gesellschaft auszurichten.

In der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts

galt allerdings die Basler Universität
noch als ein Hort der abwehrenden Orthodoxie.

Erst in der Mitte der zweiten Hälfte
begann sie sich zu öffnen mit einer
sogenannt «mässigen Orthodoxie». Doch diese

kam bereits viel zu spät. Die jungen
Studenten freuten sich nicht über die

Neuerungen, sondern sie bemängelten vor allem
deren Zaghaftigkeit und Zurückhaltung.
Diese Kritik äusserte sich weniger inhaltlich

- dazu liess die Zensur kaum Raum -,
sondern vor allem dadurch, dass die
Studentenzahlen rapide zurückgingen. Das
Interesse der Studierenden lag viel eher
bei den kostenlosen Nebenfächern wie der

Philosophie, und sie interessierten sich
bedeutend mehr für die praktischen Predigtkurse

bei erfahrenen Pfarrern.59

In dieser Entwicklung wird die Pädagogi-
sierung der Theologie und des Pfarrerberufes,

wie sie anhand von Niederer in Sennwald

gezeigt wurde, schlechthin sichtbar.
Das Dogma selbst verliert jede Starrheit,
seine Formeln verfliessen mehr und mehr
mit weltlichen Problemstellungen. An die
Stelle der dogmatischen Interpretation
tritt einerseits die allgemeine philosophische

Spekulation und an den Platz der
Verkündigung des heiligen Wortes die
unbeschränkte Belehrung und Erziehung -
kurz, das Dogma wird abgelöst von einer
Pädagogik mit vagem christlichem
Anspruch und theologischem Anschluss und
einem klaren Adressaten in der Innerlichkeit

des Menschen. Der erlöste innerliche
Mensch der Theologie kann in der grossen
spekulativen Philosophie beliebig ersetzt
oder vielmehr ergänzt werden durch die
absolute Voraussetzungslosigkeit des Denkens

oder das absolute Ich sowie, im we¬

niger anspruchsvollen Text, durch die

Gesinnung des vaterländischen Helden, des

Genies oder auch nur des guten Bürgers.
Niederer selbst hat diese Entwicklung
kaum erwogen und richtig verstanden wie

Zeitgenossen von ihm. Er war dazu nicht

nur zu jung, vielmehr fehlte ihm wohl auch

die nötige Bildung. Aus seinen
Notizbüchern der Basler Studienzeit können wir
zwar sehen, dass er eifrig versuchte, auf
diesem Gebiet Schritt zu halten. Er las

genau jene Schriftsteller, die den Wandel
der Theologie zur Pädagogik am schärfsten

markierten, nämlich Campe, Spalding,

Salzmann, Resewitz und Herder6",

nicht aber jene, die ihn theoretisierten oder
reflektierten wie die Philosophen Kant
und Fichte oder die Theologen Semler und

Schleiermacher. Fehlte ihm einerseits das

theologische und philosophische Rüstzeug,

um diesen Übergang zu verstehen, so

folgte er ihm anderseits doch ganz in seiner

Ausrichtung und versuchte immer wieder,
diesem innern Ich pädagogisch beizukommen.

Im Zentrum stand für ihn die

menschliche Innerlichkeit, die sich aus sich

selbst heraus entwickelt und kraft ihrer
selbst - eben mit Plänen, die aus dem
Innern und nicht aus realen Kenntnissen
entstehen - in der Menschheit wirkt.
Seit seiner Studienzeit versuchte Niederer,
seinem eigenen innern Ich, seinem eigenen
Genie durch unendliche Selbstbespiege-
lung in Tagebüchern auf die Spur zu kommen.

1795 setzte er an zu einem Tagebuch
meines moralischen Fortschreitens, im
nächsten Jahr musste er wieder neu anfangen

mit einem Tagebuch über das innere
Wesen.6' Und auch 1799, als dieses innere
Genie bereits Militärverfassungen für Hel-
vetien aus sich selbst heraus produzierte,
wurde es wieder Gegenstand der
Introspektion in Mein Ich, was es ist und was es

werden soll.61 Doch all diesen Selbsterforschungen

ging es nicht viel anders als den
andern grossen Plänen: Nach kurzer Zeit
liess Niederer sie fallen, um neuen Zielen
nachzurennen.

Pestalozzi und Niederer -
Jesus und seine Jünger
Auf diese eigene Schwäche hat Niederer
selbst, gerade in seiner Sennwalder Zeit,
immer wieder hingewiesen. Bezeichnend
ist aber, worauf er sie zurückführte. In
seinen Antworten auf die Pfarrer-Enquete
deutete er seine mangelnde Bildung an,
fügte dann aber hinzu: «Aus Mangel an

Umgang mit grossen und erhabenen Män¬

nern, die mit dem göttlichen Funken ihres

Genie' das Herz des Jünglings erwärmen
und seinen Verstand erleuchten.»63 Niederer

wollte ganz im biblisch-weltlichen
Sinne Apostel eines Genies werden, um
nicht nur selbst zu erziehen, sondern

gleichzeitig auch selbst erzogen zu werden.
Einen ersten Schritt dahin meinte er
machen zu können, als er in Gais den Aufklärer,

Pfarrer und Philanthropen J. R.
Steinmüller kennenlernte. «Hier nun mein
Freund, ist der Canal, durch welchen Du
und ich und Rumpf wirken können»69,

schrieb er in höchster Begeisterung nach
diesem Besuch an Tobler. Hier wird erneut
die klare Berechnung sichtbar, die hinter
dieser enthusiastischen Apostelhaltung
steckte: im Windschatten des Grossen
selber gross zu werden. Doch genau das

misslang dann mit dem Sennwalder
Kindertransport. Und schon bald korrigierte

Niederer seinen ersten Eindruck. Der
nüchterne Aufklärer und Praktiker aus
Gais passte nicht zum Höhenflug des

Pläne- und Ideenschmiedes. «Seine
Absichten sind einzig auf das Praktische
gerichtet», «[er hat eine] Antipathie gegen
skeptische Wahrheitsliebe»65, hiess es nun,
und fortan wurde Steinmüller von Niederer

als Konkurrent behandelt. Er entfesselte

am Ende seiner Sennwalder Zeit
sogar eine anonyme Pressefehde gegen
ihn, auf die noch zurückzukommen sein

wird.
Wenige Monate später machte sich im Umfeld

des jungen Pfarrers die Spannung
eines Gravitationsfeldes eines andern
Genies bemerkbar. Ausgerechnet von
Steinmüller in Gais konnte Niederer erfahren,
dass Tobler mit Pestalozzi in Kontakt
getreten war. Dem wieder einmal
niedergeschlagenen Freund teilte er in einem

grossen Trostbrief mit, dass diese Bekanntschaft

doch Garantie für kommendes
Glück werden könnte. «Eine neue Verbindung

hat sich Dir geöffnet. [...] Pestalozzi

tritt mit Dir in Gesellschaft; - was willst Du
mehr? Wer ist glücklicher, als Du, wenn
Glück nicht im Genüsse der Gegenwart,
sondern in der Hoffnung einer grossen
Zukunft bestehet»,66 fragte er mit berechnendem

Blick nach vorn.
Was kannte Niederer damals von Pestalozzi?

Über dessen Leben und pädagogischen
Versuche mit der Methode war er von Tobler

ins Bild gesetzt worden. Dieser jedoch
verfügte auch nur über Kenntnisse aus
zweiter Hand. Tobler kannte Johann
Rudolf Fischer, den Sekretär des helvetischen



Johannes Niederer in älteren Jahren.
Landesbibliothek Bern.

Ministers Stapfer, der in Burgdorf mit der

Errichtung eines Lehrerseminars beschäftigt

war, bevor er 1800 ganz unerwartet an

Typhus starb und Pestalozzi seinen Platz
übernahm. Gelesen hatte Niederer in
dieser Zeit sicher keine von Pestalozzis

Schriften, die noch alle im Ancien Régime
erschienen waren. Nichtsdestoweniger
unternahm er sofort alles, um Pestalozzi
persönlich kennenzulernen. Bereits Anfang
Oktober gelang es ihm - wohl durch
Vermittlung Toblers -, mit Pestalozzi in Lenzburg

zusammenzutreffen und sich dort
direkt von ihm über die sogenannte Methode
informieren zu lassen. Auf der Rückreise
bzw. Rückwanderung von dieser
schicksalhaften Begegnung nach Sennwald, in

Zürich, wo er für den Bewunderten bereits

einige Aufträge zu erfüllen hatte, schrieb

er einen wahren Bekenntnisbrief an Pestalozzi.

Dieser Brief ist für Niederers zukünftige
Entwicklung wie auch für den ganzen
Pestalozzianismus und die Bewegung um ihn
symptomatisch. Gleich eingangs bekennt
er dem neuen Meister seine rauschhafte

Begeisterung («ohne noch recht aus dem
Taumel erwacht zu sein, in welchen mein
Aufenthalt bei Ihnen mich stürzte»). Dieser

Rausch bestand darin, dass er bei
Pestalozzi eine Verbindung von wahrhaft
grossen Plänen und Projekten mit grossen
theologisch-spekulativen Ideen zu finden
glaubte.
Die Methode, wie sie Pestalozzi in Burgdorf

entwickelte, versuchte, ein Modell des

Lernprozesses beim Säugling der Erziehung

verfügbar zu machen und in der
Schule anzuwenden. Durch das automatische

Nachsprechen von sinnlosen Silben
und von Wörterreihen aus dem Diktionär
meinte Pestalozzi, das Denken als festen
Mechanismus, den man nachher einfach

von selbst ablaufen lassen könnte, auf die
Kinder zu übertragen. Dadurch würden
Schule und Lehrerbildung nicht nur
extrem billig, sie könnten eventuell sogar
ganz den Müttern überlassen werden. Eine
durchaus radikale Perspektive für die
helvetische Schulreform - zumal die neue
Republik an chronischem Geldmangel litt -,
aber aufbauend auf Annahmen, die schon
damals keinen wissenschaftlichen Kenntnissen

standhalten konnten!
Zu dieser Methode trug Niederer in
seinem Bekenntnisbrief als bescheidener
Bewunderer sofort bei, um seine praktischen
Schulkenntnisse zu beweisen. Zur Ergänzung

der - wie er verstanden hatte - «neuen

Unterrichtsmethode» empfiehlt er
geographische Umrisskarten sowie getrocknete

und gepresste Pflanzen, deren abgebildete

Silhouetten von den Schülern ausgefüllt

und benannt werden sollten.

Gleichzeitig wird aber von dieser doch
sehr schlichten Unterrichtsmethode nicht
etwa nur eine Verbesserung der ersten
Primarschulstufen, sondern jeden Unterrichts

überhaupt, ja geradezu der ganzen
Erziehung und infolgedessen der ganzen
Menschheit schlechthin, erwartet: «So

mancher unauflöslicher Knoten scheint
mir nun gelöst; die Räthsel und Widersprüche

der Menschennatur verschwinden und
ich sehe volle Harmonie. [...] Ich sehe die
Menschen durch sie zur harmonischen
Kenntnis ihrer Bestimmung, Rechte und
Pflichten und ihrer freudigen Erfüllung
erhoben. [...] So wird die bisherige Ordnung
umgekehrt, das Glauben in Schauen, das

Hören in's Selbstsehen, Schliessen, Urthei-
len verwandelt; - so verbreiten sich Ströme

von Licht über die in finsteren Hütten
wohnende Menschheit aus. Das unselige
Reich der Schwärmerei, des Despotismus,
und vorzüglich der traurige Widerstreit
zwischen Glaube und Vernunft wird gehoben,

der so manches nach Wahrheit
dürstende Herz zerreisst!»67

Diese eigenartige Kombination war bereits
bei Pestalozzi angelegt und wiederholt sich
bis heute in den masslosen Annahmen, die

oft mit Schulmethoden verbunden werden.
Pestalozzi erwartete mit einer Mechanisierung

des Unterrichts, die jedes Abweichen

des Lehrers und des Schülers verunmög-
licht, das Individuum an feste Ordnungen
zu gewöhnen und so den innerlichen
Menschen unabhängig von der äussern Welt zu
machen. Dadurch würde das innerliche
Individuum, die christliche Seele, frei für das

Gute, für die christliche Erlösung oder die

pädagogische Selbsterziehung.
Niederer verflocht diese Erwartungen
ganz mit seinen eigenen Versuchen und
verstand sie durchaus in dieser
pädagogisch-theologischen Ambivalenz. Sofort
sah er sich als Missionar für die Methode,
auch wenn er «noch nicht fähig ist, Andern
diese Überzeugung so deutlich als ich sie

fühle mitzutheilen». Dass es sich dabei
nicht nur metaphorisch um Bekehrung
handelte, sondern er tatsächlich die neue
Aufgabe als die des Apostels verstand,
wird deutlich durch ein Bibelzitat. «Meinest

du, dass ich werde Glauben finden auf
Erden?»68 fragte er wie der Apostel seinen

neuen Meister.
Kaum wieder zurück in Sennwald, begann
er mit seiner missionarischen Tätigkeit.
Als erstes wurde die alte Mutter in
Lutzenberg mit der Frohbotschaft der
Methode beglückt, dann wurde sie dem Pfarrer

in Gretschins mitgeteilt®, und selbst

Steinmüller, der allerdings als erfahrener
Schulreformer bei so vielen Versprechungen

eher skeptisch abwartend blieb, wurde
in Niederers neue Welterlösungspläne
eingeweiht. Und natürlich erfuhren auch die

eigenen Lehrerkurse und der Unterricht
für die sechs bis acht Knaben im Sinne der

pestalozzischen Methode sofort ihre Um-

59 Zu dieser Situation des Protestantismus in der
spezifischen Ausformulierung in Basel siehe Vi-
scher 1910, S. 85 ff. Allerdings handelt es sich dabei
keineswegs um ein nur schweizerisches Phänomen,
sondern um eine generelle Entwicklung des
Protestantismus. Schleiermachers Reden über die Religion

von 1799 geben dieser allgemeinen Krise
beredten Ausdruck und zeigen zugleich auch den Weg
in Richtung einer Gesinnungsreligion, die zumindest

die Krise aufhalten konnte.

60 Gemäss den Notizen Auszüge aus Büchern und
Predigten für Johannes Niederer in der Zentralbibliothek

Zürich, MS Pestai 621.

61 ebd.

62 ebd.. MS Pestai 622.

63 Pfarrer-Enquete 1801.

64 Niederer 1845, Brief vom 11. April 1799, S. 20.

65 ebd.. Brief vom 14. April 1800, S. 89.

66 ebd., Brief vom 12. Juni 1800, S. 101.

67 ebd., Brief ohne Datum, 4. oder 5. Okt. 1800,
S. 110-113.

68 ebd.

69 ebd., Brief vom 16. Okt. 1800.



gestaltung - was dann prompt zum oben

beschriebenen Eklat führte.
Viel entscheidender wurden aber für
Niederer die folgenden zwei Schritte, die sein

künftiges Leben gänzlich bestimmen sollten.

Zum ersten begann er sogleich, die

grossen Erwartungen in Verbindung mit
der Methode durch Spekulationen
auszufüllen. Noch im Oktober, also weniger als

einen Monat nach der ersten Begegnung
mit Pestalozzi und noch bevor er dessen

Schriften überhaupt besass (geschweige
denn gelesen hatte), begann er mit der

Errichtung von Gedankenschlössern, in

denen nicht nur Methode und Meister,
sondern selbstverständlich auch der Apostel

und Propagandist zusammenwohnen

müssten. Dazu entwarf er auf wenigen
Seiten ein System der Methode, das sie in
den Gesamtverlauf der menschlichen Kultur

einordnen sollte. Mit der gleichen
Absicht versuchte er auch seine philosophischen

Kenntnisse auszubauen und machte
sich an die Lektüre von Kant und Fichte70,

aus der er Hilfe für seine neuen
philosophisch-pädagogischen Aufgaben erwartete.

Den entscheidenden Schritt tat Niederer
aber dadurch, dass er mit der Methode
Anschluss an jene Denkformen fand, die ihn
als Theologen in der Krisenzeit der
protestantischen Theologie stark kennzeichneten.

Der Vaterbegriff Gottes und

infolgedessen die Kindschaft Christi, des

Meisters, liess ihn Theologie und Pädagogik

und damit Idee und mechanische
Methode vollständig ineinander übergehen.

Entscheidend für den Zögling oder
Schüler ist nicht der Gegenstand des

Lernens, sondern das innerliche Verhältnis,
das er mit dem Lehrenden eingeht, da

dabei das Verhältnis Gott-Vater/Gott-
Sohn sich reproduziert, d.h. erfahrbar
wird71, im gleichen Masse wie mit Christus
der unsichtbare Gott menschlich erfahrbar
wurde.
Zum zweiten aber wollte Niederers Kalkül
auch in dieser Apostelschaft eigene Vorteile

nicht missen. Als er mit der Lektüre
von Pestalozzis Schriften begann, erwartete

er zuerst einmal, darin ganz handfeste
Hinweise zu finden, wie er selbst in seiner
Innerlichkeit zu einer vollendeten
Individualität kommen könnte. Enttäuscht
schrieb er an Pestalozzi über dessen
philosophisches Hauptwerk, die Nachforschungen:

«So vergessen Sie doch das Rezept
nicht, den Menschen zum Werk seiner
selbst zu machen, und theilen Sie mir's mit,

damit ich's zuerst an mir selbst anwende.»72

Niederer ging es vor allem darum, den

unermesslichen Raum zwischen der
Bescheidenheit der realen Vorschriften, wie
sie in den methodischen Schriften Pestalozzis

(z. B. Wie Gertrud ihre Kinder lehrt)
und deren Wirkungsannahmen in der

Vollendung der innern Individualität, wie sie

in den philosophischen Schriften (z. B.

den Nachforschungen) postuliert werden,
durch Spekulation zu überwinden.
Dass es dabei aber auch um eigenes Interesse

ging, wurde alsbald sichtbar, indem
sich Niederer gleichsam als Plato dem Meister

Pestalozzi-Sokrates anbot, um ihm die
«Geistesarbeit» abzunehmen und selbst

nicht bei der Schulaufsicht im Dorf «im
Mechanischen des Unterrichts, wozu ich

wirklich allzu wenig Stetigkeit besitze»73,

zu verkommen. Offensichtlich scheint
Pestalozzi-Sokrates anfänglich für die

Angebote seines Piatos nicht allzu hellhörig
gewesen zu sein, denn schon bald muss-

te sich Niederer bei Tobler beklagen:
«Schade, dass Pestalozzi nicht einen Kreis
ausgezeichneter Genies um sich versammelt.»74

Unterdessen wurde aber selbst dieses bis
anhin noch weltlich-philosophische
Verhältnis von Plato zu Sokrates voll in die
verbleibenden religiösen Konzepte des

jungen Pfarrers integriert. «Die grossen
Menschen» (zu denen Pestalozzi gehört),
die die Menschheit erziehen, können nur
noch in einer Perspektive gesehen werden:
«Der Geist ihrer Sache dringt uns in's
Innerste. Durch eine so verschwiegene
Rastlosigkeit bewirkte Jesus die Regeneration
der Welt.»75

In Tat und Wahrheit hatte ihm Pestalozzi

allerdings schon im Dezember 1800 eine
Stelle in Burgdorf angeboten, und seither
wurde Niederers Wirken in Sennwald

weitgehend vom Hin und Her der
Erwägungen überschattet, ob er den Schritt
wagen sollte. Mehrere Male reiste er sogar
nach Burgdorf, kam aber immer wieder
voller Sehnsucht und in weiterer Unge-
wissheit nach Sennwald zurück. «Neben
Pestalozzi die Bahn der Unsterblichkeit zu
gehen, oder von diesem Adler wenigstens
zur Sonne der Wahrheit und des Verdienstes

getragen zu werden» oder aber der
«niedrige Triumph der Stolzen und
Hohnlacher»76 - eine wahrhaft apokalyptische
Alternative verlangte ihren Entscheid.
Aber auch in diesen Dimensionen musste,
wie schon beim Umzug nach Sennwald,
wieder die finanzielle Aussicht mitkalku¬

liert werden: «Ich brauche fünfhundert
Gulden, um mit Ehren diesen Platz verlassen

zu können.»
Und dann, am 20. Dezember 1802, fast auf
den Tag genau drei Jahre nach dem Ent-
schluss, von Bühler nach Sennwald zu
wechseln, entschied er sich für den Ruhm.
Mitte April 1803, nach der Konfirmation,
verliess Niederer Sennwald zu Fuss, um
über Sargans, Glarus, Stäfa und Zürich
nach Burgdorf zu seinem Meister zu
ziehen. Die Zeit bis zur Abreise war zum
einen ausgefüllt von ununterbrochenem
Zweifeln an der Richtigkeit der Entscheidung

und zum andern durch das Abfassen
der ersten Schrift, die Niederer schliesslich

fertigstellen und auch publizieren konnte.
Im Januar klagte er, dass ihm jetzt nicht
mehr die Beschreibung der Gesamtidee
der Methode vorschwebe, dafür aber eine

Biographie Pestalozzis, dass er quasi eine

Heiligen-Vita des Erlöser-Pädagogen und
eine anonyme Zurückweisung aller Kritiker

plane.
Im Sommer 1803, bereits von Burgdorf
aus, wurde dann ausgerechnet Niederers
erster Genius und Förderer, Johann
Rudolf Steinmüller, das erste Opfer seiner
masslosen anonymen Polemik gegen alle,
die Pestalozzi kritisierten, und insbesondere

auch gegen jene, die ihn lobten, ohne
sich der Zensur seines Jüngers unterworfen

zu haben. Das war schliesslich die
Aufgabe, die Niederer als sogenannter «Philosoph

der kleinen Gemeinde von Herten»
übernahm. Er wurde ein rastloser
Propagandist und Verteidiger der Methode und
noch viel mehr der Person Pestalozzis.
Seine scharfen Angriffe wirbelten
ununterbrochen Staub auf und füllten die
Zeitungsspalten (und die Gerichtssäle) von
Zürich bis nach Berlin. Doch aus der
immer wieder angekündigten Philosophie
oder Wissenschaft der Erziehung und aus
der Pestalozzi-Biographie, die der Pfarrer
liefern wollte, ist ebensowenig geworden
wie aus der Universität und aus allen
andern Projekten, die er in und für Sennwald

geplant hatte.
Dafür gelang es ihm, wesentlich dazu

beizutragen, dass derjenige, den er als

Pädagogen-Erlöser verehrte, für die Schweiz

zur nationalen Symbolfigur wurde. Als er
seine letzten Tage in Sennwald verbrachte,
träumte er, Pestalozzi selbst würde ihn
abholen kommen zu seinem Triumphzug, den
er als Jünger antreten würde. Mit Worten
aus dem biblischen Hohen Lied schrieb er
begeistert an Tobler: «Seine Ankunft [in



Sennwald] würde, wie der Kuss einer schönen

Geliebten, meine Lebensgeister in die

Luft emportreiben und mich beinahe
unerträglich stolz machen.»77

In Sennwald und im Rheintal sind kaum
mehr Spuren dieses unruhigen Prickeins
und Perlens aus dem Geiste des jungen
Pfarrers Niederer auszumachen. Dass aber
das pädagogische Denken nach wie vor
viel davon enthält, zeigen die oft heftig

geführten Auseinandersetzungen noch
heute.

Die Zeit der Jahrhundertwende war eine

Zeit des Umbruchs und der Unruhe, in der
viele Pläne entstanden und grosse Ideen

gewälzt wurden. Insofern bieten Niederers
Jahre in Sennwald ein charakteristisches
Tableau jener für die Schweiz und für
die Pädagogik massgebenden Umwälzung.
Wenn aber von den Schulplänen des

helvetischen Ministers Stapfer gesagt werden

kann, dass sie zwar nicht in der kurzen Zeit
der Helvetischen Republik, aber doch in
den 150 Jahren der modernen Schweiz
verwirklicht werden konnten, so gilt das für
die vielen Pläne Niederers, die alle mühsam

aus seinen Schriften rekonstruiert und
dem Vergessen entrissen werden müssen,
nicht. Eines aber - und darauf hatte er sich

bereits in Sennwald vorbereitet - ist ihm
sicher gelungen: einen Pädagogen zum

Symbol der Schweiz zu machen.

70 ebd., Brief vom 20. Dez. 1802, S. 216.

71 ebd., Brief vom 11. Febr. 1803, S. 226.

72 ebd., ohne Datum, sehr wahrscheinlich
Jahreswechsel 1800/1801.

73 ebd., Brief vom 31. Jan. 1801, S. 139.

74 ebd., Brief vom 24. März 1801, S. 148.

75 ebd.

76 ebd., Brief vom 20. Sept. 1802, S. 199.

77 ebd.. Brief vom 11. März 1803, S. 234.

Quellen und Literatur
Braun 1984: R. Braun, Das ausgehende Ancien
Régime in der Schweiz. Göttingen/Zürich 1984.

Felder 1942: G. Felder, Die Burgen der Kantone
St. Gallen und Appenzell. Dritter Teil. - In: 82.

Neujahrsblatt, hg. v. Historischen Verein des Kantons
St.Gallen. St.Gallen 1942.

Frei 1844: J. J. Frei, Johannes Niederer. Ein Nekrolog.

- In: Appenzellisches Monatsblatt, Jg. 20,1844,
S. 1-13,107-112,129-143.

Herrmann 1979: U. Herrmann, Die Philanthropen.
- In: Klassiker der Pädagogik. Bd. 1. Hg. H. Scheuerl.

München 1979, S. 135-158.

Hippel 1939: O. von Hippel, Die pädagogische
Dorfutopie der Aufklärung. Langensalza 1939.

Hunziker/Wachter 1910: O. Hunziker / R. Wächter,

Geschichte der Schweizerischen gemeinnützigen

Gesellschaft 1810-1910. Zürich 1910.

Im Hof 1967: U. Im Hof, Isaak Iselin und die
Spätaufklärung. Bern/München 1967.

Im Hof 1982: U. Im Hof, Das gesellige Jahrhundert.
Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der
Spätaufklärung. München 1982.

Luginbühl 1902: R. Luginbühl, Phil. Alb. Stapfer.
Helvetischer Minister der Künste und Wissenschaften.

2. Aufl. Basel 1902.

Morf 1885: H. Morf, Erholungsreise eines Pädagogen

aus Pestalozzis Schule. - In: Neujahrsblatt der
Hülfsgesellschaft von Winterthur zum Besten der
hiesigen Waisenanstalt XXII. 1885.

MS Pestai: Manuskripte in der Zentralbibliothek
Zürich unter der Signatur MS Pestai.

Niederer 1845: Doktor Johannes Niederer's Briefe
von 1797-1803 an seinen Freund Tob1er. Hersg. von
seiner Wittwe Rosette Niederer. Genf 1845.

Pfarrer-Enquete 1801: Akten im Bundesarchiv
Bern, Helvetisches Archiv, Inspektionsbericht vom
18. Febr. 1801, 1448, f. 34-52; Pfarrer-Enquete
Bühler, Distrikt Teufen 1392, f. 142.

Osterwalder 1992: F. Osterwalder, Die Geburt
der deutschsprachigen Pädagogik aus dem Geist des

evangelischen Dogmas. - In: Vierteljahrsschrift
für wissenschaftliche Pädagogik, Heft 4, 1992,
S. 426-454.

Osterwalder 1995: F. Osterwalder, Pestalozzi -
ein pädagogischer Kult. Weinheim 1995. (Zitiert
nach Manuskript).

Pinloche 1896: A. Pinloche, Geschichte des

Philanthropinismus. Deutsche Bearbeitung von
J. Rauschenfels. Leipzig 1896.

Seitz 1931: J. Seitz, Pfarrer Johannes Niederer in
Sennwald und die helvetische Schulreform im
Werdenberg. Separatdruck aus dem Werdenberger &
Obertoggenburger, Buchs 1931.

Stapfer 1799: Ph. A. Stapfer (ohne Verf.), Entwurf
der Instruktionen für neuerrichtete Erziehungsräthe.
Luzern 1799.

Vischer 1910: E. Vischer, Die Lehrstühle und der
Unterricht an der theologischen Fakultät Basels seit
der Reformation. Basel 1910.

Vogler 1987: W. Vogler (Hg.), Werdenberg um
1800. Buchs 1987.

Wernle 1938/1942: P. Wernle, Der Schweizerische
Protestantismus in der Zeit der Helvetik. 1798 -
1803. 2 Bde. Zürich/Leipzig 1938/1942.

Markus Vetsch als Schulreformer
Sabine Lippuner, Zürich/Grabs; Ueli Stauffacher, Zürich

Man ist verarmt, man hat keine Schu¬

len, die über den todten Buchstaben
hinaus sind, geschweige solche, worin der
anwachsenden Jugend durch Vorlesungen
über Naturlehre, Geographie, Geometrie,
Historie und Sprachen der erste Grundsatz
zur Aufklärung gelegt würde, und die
allein die Hoffnung einer bald eintretenden
aufgeklärten Epoche beseligte.»1
In diesen anlässlich einer Rede auf Neujahr
1792 geäusserten Gedanken von Markus
Vetsch ist seine Analyse der Situation in
Grabs und das Programm zu deren Verbesserung

schon enthalten. Im folgenden geht
es darum, die schulreformerische Tätigkeit
von Vetsch während der Helvetik und der
Mediation in Grabs nachzuzeichnen.

Zur Biographie
Markus Vetsch wurde am 21.12.1757 in
Grabs geboren als Sohn von Elsbetha
Gantenbein und Matthäus Vetsch.2 Die
letzteren waren damals noch nicht verheiratet,

ihre Ehe schlössen sie erst zwei Jahre

später. Leider sind über die Eltern und
Geschwister von Markus Vetsch keine
näheren Angaben überliefert. Markus Vetsch

genoss eine für die damalige Zeit normale,

allerdings sehr spärliche Schulbildung:
Lesen, Rechnen und Schreiben in der
Winterschule. Danach erlernte er das

Schneiderhandwerk und übte dieses bis etwa zum
vierzigsten Lebensjahr in Grabs aus.

1780 heiratete er Barbara Gantenbein,
geboren 1761 als Tochter von Hans und

Maria Gantenbein-Schlegel. In den nächsten

vierzehn Jahren kamen laut Taufregister

sieben Kinder, fünf Söhne und zwei

Töchter, zur Welt. Allerdings erreichten

nur drei der Kinder das Erwachsenenalter,
Maria, Johannes und Mathäus. Die übrigen
Kinder starben alle in den ersten
Lebenswochen. In diesen Jahren war Markus
Vetsch Anhänger des Pietismus.3 Er soll

1 Nach Gabathuler 1981, S. 428f.

2 Die biographischen Angaben sind nachzulesen
bei Gabathuler 1981.

3 Der Pietismus war eine religiöse Bewegung des
deutschen Protestantismus im 17. und 18. Jahrhundert,

die eine individualistisch-subjektive Frömmigkeit

entwickelte und eine Erneuerung der Kirche
zum Ziel hatte.


	Johannes Niederer in Sennwald : ein unruhiger Pfarrer in unruhiger Zeit (1800-1803)

