
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 7 (1994)

Artikel: Ritter und König : zur symbolischen Bedeutung des Ritters

Autor: Etter, Hansueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ritter und König
Zur symbolischen Bedeutung des Ritters

Hansueli Etter, Bäretswil

Der Ritter in Kultur und Literatur

Die bekannteste Figur aus dem Mittel¬
alter ist wohl der Ritter. Unzählige

Romane und Dramen werden ihr gewidmet.

Erinnern wir uns nur an den
zehnbändigen Roman von Alexandre Dumas
dem Älteren (1802-1870) «Die drei
Musketiere» (1844/45) und an die Rittersatire
von Miguel de Cervantes (1547-1616)
«Don Quijote» (1. Teil 1605, 2. Teil 1615)
oder an Johann Wolfgang von Goethes
(1749-1832) «Götz von Berlichingen»
(1773) und Heinrich von Kleists
(1777-1811) «Käthchen von Heilbronn»
(1810). In unserer Zeit sind Ritterfilme so

beliebt, dass laufend neue Versionen
erscheinen -jüngst das erfolgreiche Remake
der Legende von Robin Hood mit Kevin
Costner in der Hauptrolle.
Wer schnitzte nicht als Knabe in seiner
Jugend Holzschwerter, setzte sich aufs
Schaukel- oder Steckenpferd und fühlte
sich als Ritter ohne Furcht und Tadel.
Selbst in unserer Sprache überlebt das

zugegebenermassen etwas aus der Mode
gekommene Wort «ritterlich». Der
mittelalterliche Ritter erfuhr sogar im
Zusammenhang mit der Verkehrssicherheit eine

Neugeburt im «Ritter der Strasse», einer
Ehrenbezeichnung für Leute, die sich
gegenüber im Strassenverkehr Verunfallten
vorbildlich, mutig und selbstlos verhalten.

Historische Realität
Wer oder was waren diese noch heute in
Ehren gehaltenen Ritter damals? Die Ritter

bildeten im Mittelalter einen
Berufskriegerstand, der sich aus der Gefolgschaft
und den Lehensleuten heraus entwickelte.
Seit dem 9./10. Jahrhundert verdrängten
diese berittenen und schwergerüsteten
Heere der Berufskrieger das Volksaufgebot.

Durch den Ritterdienst konnten
Unfreie - reichere Bauern, Handwerker,
Kaufleute - in den niederen Adelsstand
aufsteigen. Sie bildeten zusammen mit
dem hohen Adel eine Adelsgenossenschaft,

die sich durch einen höfischen Le¬

bensstil auszeichnete. Das höfische Wesen
der ritterlichen Gesellschaft beruhte auf
den christlichen Idealen der Zucht (des
Masshaltens), der hohen Minne (des
Frauendienstes), der Treue gegenüber dem
Lehensherrn, der Barmherzigkeit und dem
Waffenhandwerk. Nach einer sorgfältigen
Standeserziehung, in der der Jüngling
zuerst als Knappe eines Ritters oder Fürsten
diente, wurde er durch den Ritterschlag
wehrhaft und in den Ritterstand erhoben.
Durch die Verbindung des Rittertums mit
der Kirche kam es zu den geistlichen
Ritterorden - wie zum Beispiel der Templer
(gegründet 1119) -, die von Königen und
Fürsten gestiftet worden sind und hohes
Ansehen genossen.
Die Blüte erlebte das Rittertum zur Zeit
der Kreuzzüge. Im Verlaufe des 12.

Jahrhunderts vergrösserte sich die adlige
Oberschicht durch den sozialen Aufstieg vieler
bewaffneter Gefolgsleute und herrschaftlicher

Beamte. Sie lebten entweder bescheiden

und unabhängig auf einem eigenen
Bauerngut oder standen in Diensten eines

mächtigen weltlichen oder geistigen
Fürsten. Im Ausland erworbene Rittertitel waren

besonders begehrt. Zum Titel gehörte
auch ein oft für teures Geld erkaufter
Wappenbrief und ein repräsentatives Wappen.
Der Besitz einer Burg mit Herrschaftsrechten

war sichtbarer Ausdruck für das

neue Standes- und Selbstbewusstsein eines

Ritters.
In vielen eidgenössischen Städten war der
Rittertitel bis zur Reformation Voraussetzung

für hohe Ämter. Nebst dem sozialen

Aufstieg bedeutete er also auch den
Einstieg in eine politische Karriere. Beispiele
dafür aus Zürich sind der berühmt-berüchtigte,

möglicherweise vergiftete Rudolf
Brun (um 1305-1361) oder sein schliesslich

enthaupteter späterer Nachfolger, Hans
Waldmann.

Das Ritterideal als Projektion
Woher kommt wohl diese jahrhundertealte

Idealisierung eines kriegerischen

Berufsstandes aus dem Mittelalter, von
dem die meisten Leute nur wenig historisches

Wissen haben? Der Ritter verkörpert

eine Gestalt, der vor allem symbolische

Bedeutung innewohnt. Er ist offenbar
Träger einer sogenannten Projektion, das

heisst, Träger eines inneren, unbewussten
Bildes, das uns im Ritter gegenübertritt.
Ungeachtet der historischen Überlieferung

verbinden wir heute den Ritter mit
Eigenschaften wie edel, tapfer, loyal, treu,
stets fürs Gute kämpfend, mutig, standfest,
grosszügig gegenüber dem Feind, sich für
Frauen und Kinder einsetzend, die christlichen

Ideale hochhaltend, gesittet, tugendhaft,

zurückhaltend, höflich. Im Beiwort
höflich steckt das Hauptwort Hof. Dieses
verweist auf Sitten, Anstand und höfischen
Umgang, wie wir es uns am Hofe eines Fürsten

oder Königs vorstellen. Im Gegensatz
dazu steht das Bäuerische, Derbe und
Einfache. Weil die Mehrzahl der Menschen

unserer Kultur mehr oder weniger das gleiche

innere Bild auf den Ritter projizieren,
entspricht er einem kollektiven inneren
Bild. Solche kollektiv gültigen inneren Bilder

bezeichnete der Schweizer Tiefenpsychologe

Carl Gustav Jung (1875-1961) als

archetypische Bilder. Weitere archetypische

Bilder sind zum Beispiel der Vater, die

Mutter, der Alte Weise, der Jüngling, die

Jungfrau u. a. m. Sie repräsentieren zum
Beispiel die Gesamtheit aller Möglichkeiten,

Vater oder Mutter zu sein, und sind
deshalb den Instinkten verwandt. Jeder
individuelle Vater und jede individuelle Mutter

verwirklichen bestimmte Aspekte dieser

kollektiven psychischen Möglichkeit.
Diese a priori bestehenden archetypischen
Grundmuster werden jeweils auf geeignete
Objekte projiziert, was bewirkt, dass diese

Objekte eine aussergewohnliche emotionale

Bedeutung bekommen, die durch die
nüchternen Tatsachen nicht zu begründen
sind. Deshalb erreicht der Ritter noch
heute eine gefühlsmässige Bedeutung, die

an der historischen Wirklichkeit vorbeigeht.

Uns stellt sich hier die psychologische



Miniatur von Ritter Hartmann von
Aue aus der Grossen Heidelberger
Liederhandschrift (Codex Manesse,
um 1314 entstanden). Das Bild zeigt
den Ritter mit Speer, Schild und
Rüstung auf seinem Pferd, an einem
Rosenbusch vorbeigaloppierend. Der
Rosenbusch weist darauf hin, dass er
für die Liebe kämpft.

Frage, welches archetypische Grundmuster

hinter dem archetypischen Bild des

Ritters steht, wodurch er eine besondere

gefühlsmässige Bedeutung erreicht, die
weit über die historische Wirklichkeit
hinausgeht.

Ein Ideal vom höheren Menschen
Eine der bedeutendsten Rittersagen rankt
sich um die halb historische, halb sagenhafte

Gestalt König Arthurs von
Britannien und seine ritterliche Tafelrunde.
Während Jahrhunderten galten diese

Erzählungen als eine Art Kodex sittlicher
Wesens- und Lebensart. Die Haltung, die

sich darin spiegelt, stellte aber schon
damals ein unerreichbares Ideal dar. «Parzi-

val», das uns am besten bekannte Werk,
schrieb Wolfram von Eschenbach
zwischen 1200 und 1207.

Emma Jung hat bis zu ihrem Tode an der

psychologischen Ausdeutung der
Gralslegende gearbeitet; Marie-Louise von
Franz hat sie ergänzt und zu Ende geführt.
In ihrem Buch schreiben sie zur psychologischen

Bedeutung des Ritters folgendes:
«Der Ritter verkörpert das von jener Zeit
geprägte Bild des höheren Menschen; aus

den Worten, mit welchen Gornemanz dem

jungen Parcival den Ritterschlag erteilt,

geht dies deutlich hervor. So durften z. B.

nur auserlesene Ritter Arthurs Tafelrunde

angehören, welche nicht allein in den

ritterlichen Künsten wie Waffenführen,
Reiten und Jagen Meister waren, sondern
auch die ritterlichen Tugenden Mut,
Tapferkeit, Furchtlosigkeit, Kampffreudigkeit
und Abenteuerlust, vor allem aber Treue

und Loyalität, in hohem Masse besassen.

Freundes- und Vasallentreue, Loyalität
selbst gegen den Feind, wurde als die höchste

dieser Tugenden angesehen, und wer
sie verletzte, hatte damit seine Ritterehre
eingebüsst. Ausser dem Bestehen von
Kämpfen und Abenteuern um den Ruhm
und Preis der Ritterschaft gehörte es zu
den Funktionen von Arthurs Rittern,
Ordnung zu schaffen im Lande, Unrecht und
Gewalttat zu verhindern und vor allem
auch bedrängten Frauen und Mädchen
beizustehen. Denken gehörte nicht zu den
ritterlichen Künsten; die einzige geistige
Betätigung, von der die Erzählungen zu
berichten wissen, bestand in gelegentlichem

Schachspiel. In Wirklichkeit war
Denken die Sache des Klerus. Jahrhunderte

stellten diese Ritter von Arthurs
Tafelrunde eine Art von Ideal dar.»1

Tapfere Selbstverwirklichung
Ein Wesensmerkmal des Ritters war, dass

er im Dienste eines Königs oder Fürsten
stand. Wie aus Märchen und Träumen
hervorgeht, steht der König symbolisch für die

Idee der Ganzheit eines Menschen, das

Ideal oder die Vollständigkeit eines

Menschen, ein sichtbarer Ausdruck des An-
thropos.2 Auf den einzelnen Menschen

bezogen bedeutet der König seine

vollständige Persönlichkeit, sein umfassendstes

Wesen und zugleich seinen Wesenskern.

Jung nennt diesen vereinigenden
Archetypus der Ganzheit das Selbst. Damit

symbolisiert der Ritter eine seelische

Grundhaltung, die ihn mutig, treu, loyal
und diszipliniert seinen Schicksalsweg
gehen lässt, ohne aber die hohe Minne, also

den Dienst gegenüber der eigenen weiblichen

Seite, insbesondere seiner Gefühle,
zu vergessen. Der Ritter kann damit als

archetypisches Bild einer idealen
Grundeinstellung gegenüber seinem Selbst auf-

gefasst werden. Er verkörpert die richtige
Lebenseinstellung in einem absoluten
Sinne: er ist eigentlich ein Bild für die richtige

Haltung um Selbstverwirklichung.
Mit Selbstverwirklichung meine ich nicht,
dass man seinen eigenen ichhaften Vorstellungen

nachleben kann - dies wäre Ich-

Verwirklichung - sondern die Verwirklichung

des Selbst im Jungschen Sinne. Dies

entspricht dem mutigen, treuen und
disziplinierten, gleichzeitig aber gefühlsvollen
Annehmen des eigenen, oft leid- und
gefahrvollen Lebensmusters. Wo das Gefühl
aber fehlt oder sich in Macht umkehrt,
wird der Ritter zu seinem Schatten: zum
Raubritter. Dieser nutzt die ritterlichen
Tugenden wie Mut, Kampfes- und
Abenteuerlust, Tapferkeit, Furchtlosigkeit und

Waffengeschick für seine ichhaften
Zwecke. Damit verrät er seinen Minnedienst

und wird roh, gemein, hart und

habgierig.

Die psychologische Bedeutung
der Ritter-Rüstung
Zum Ritter gehört in erster Linie das Pferd

- diese Verbindung war namengebend.
Das Pferd symbolisiert vorerst einen
Instinkt, der den Ritter durchs Leben trägt.
Die Verbindung mit diesem Instinkt
vermittelt ihm Kraft, Dynamik, Wucht, Schnelligkeit

und Beweglichkeit sowie Übersicht
und Überlegenheit. Ein erfahrener Reiter
arbeitet mit und nicht gegen das Pferd.
Insofern versinnbildlicht der Reiter eine

innere Haltung, die auf die Natur - auch

auf seine eigene Natur - Rücksicht nimmt,
womit er sich eine neue Quelle an Lebensenergie

erschliesst. Gleichzeitig nimmt
der Ritter aber verfeinerte höfische
Umgangsformen an. Damit ist er ein natürlicher

und zugleich ein kultürlicher Mensch,
das heisst, weder kraftvoller Rohling noch
hohler Geck.
Weiter gehört zum Ritter seine Rüstung,
sein Schild und sein Schwert oder seine

Lanze. Die Rüstung ist eine künstliche
zweite Haut, die ihn unempfindlicher und
unverletzbarer gegen Angriffe macht. Da
sie von Menschenhand geschaffen ist,
entspricht sie einer erworbenen Haltung, die
ihn vor seelischen Verletzungen schützt:
eine geistige Haltung, die im täglichen
Leben hilft, Angriffe abprellen zu lassen,

Sticheleien unbeschadet zu überstehen wie
z. B. Bemerkungen, die «unter die Haut
gehen» sollten. Das Schild und das Schwert
oder die Lanze veranschaulichen das

Geschick, äussere und innere Angriffe
abzuwehren und mit dem scharfen,
durchdringenden Verstand auf Probleme
entschlossen hinzuweisen und sie zu zerlegen.
Diese Attribute erlauben dem Ritter, eine

1 Jung/Franz, S. 56.

2 Jung 1980. 2, S. 447 ff.



dicke Haut zu haben, wenn er sie braucht,
und notfalls schlagfertig und wehrhaft zu
sein sowohl im äusseren Lebenskampf als
auch bei Anfechtungen von innen.

Zeitloses Ideal
Das Bild des Ritters ist nicht nur auf
das christliche Abendland beschränkt. Im
alten Japan entsprach der Samurai dem.

Ritter. Das Epos der sieben Samurai,
die selbstlos für arme Bauern kämpften,

diente einem berühmten modernen
Western, «Die glorreichen Sieben», als

Vorbild. Auch hinter der überaus
erfolgreichen Filmserie mit dem Geheimagenten

seiner Majestät 007, James Bond, ist
dasselbe archetypische Bild zu erkennen: ein
furchtloser, mutiger, seinem Auftrag treu
ergebener Mann, der im Dienst des
Königs gegen ein weltzerstörendes Prinzip
kämpft. Kampfbereit, abenteuerlustig,
aber mit Charme und dem Dienst an Frau
Minne überwindet er Leiden, trotzt den
Gefahren und überwindet oft mit Hilfe des

Zufalls das Böse. Obwohl die zahlreichen
Filme dieses Genres immer nach demselben

Muster ablaufen, sind sie ausserordentlich

erfolgreich. Nach meinem Dafürhalten

liegt der Grund dafür in der
geschickten modernen Verpackung eines

archetypischen Grundmusters, des

«Ritterarchetyps», der sich zwar in seinem

Erscheinungsbild im Verlauf des 20.
Jahrhunderts gewandelt hat, aber bis heute
nichts von seiner eigentlichen Bedeutung
verloren hat.

Literatur
Jung 1980. 1: C. G. Jung, Die Archetypen und das
kollektive Unbewusste. Gesammelte Werke 9/1.
Ölten 1980.

Jung 1980.2: C. G. Jung, Psychologie undAlchemie.
Gesammelte Werke 12. Ölten 1980.

Jung/Franz 1980: E. Jung/M.-L. von Franz, Die
Gralslegende in psychologischer Sicht. Ölten 1980.

Comités und Milites - Grafen und
Krieger im Hochmittelalter
Otto Ackermann, Fontnas

Welcher Spaziergänger hat sich beim
Anblick einer Burg oder Ruine

nicht schon gefragt, was das für Menschen

waren, die einst hier gewohnt oder
«gehaust» haben. Und schon schweifen die
Gedanken zurück in frühere Jahrhunderte,
und vor dem inneren Auge steigt das Bild
der Ritter oder Grafen hoch zu Pferd auf.

In den Köpfen der meisten Leute geistert
das Idealbild der adligen Burgherren herum,

und in unserer Sprache sind die

Adjektive ritterlich / höfisch / adelig fast

gleichbedeutend. Die wenigsten wissen

Ritter, Grafen, Vögte und Fürsten, hohen
und niederen Adel richtig auseinanderzuhalten

- nicht ganz zu Unrecht, denn
bereits im Hochmittelalter schlössen sich

hinter dem Ritterideal der hohe und der
niedere Adel zusammen und sonderten
sich als Kriegerkaste ab vom gemeinen
Volk der Bauern und dem aufstrebenden

Bürgertum, und als im späten Mittelalter
das Rittertum militärisch, politisch und
wirtschaftlich am Ende war, blieb etwas

vom Ritterlichen im honnête homme und
gentleman der Neuzeit, und nach Aufklärung

und französischer Revolution feierte
der mittelalterliche Ritter eine vermeintliche

Auferstehung in der Romantik bis

hinein in die Standesehre der preussischen
Offiziere und den üblen Dunst der Nazi-

Ideologie.1

Von den verschiedenen Standesrollen der
mittelalterlichen Gesellschaft - Mönch
und Nonne, Bauer und Leibeigener, König
und Kaiser, Bischof und Graf - hat der Ritter

in der Phantasie der Leute bis heute
besonderes Gewicht, und dies aus guten
Gründen, verkörpert er doch einen ganz
bestimmten Seelentypus.2 Auch an der
Volksschule nimmt sich der Geschichtsunterricht

mit besonderer Intensität der Burg
und ihrer Bewohner an3, und nicht selten
sind Burgen und Ritter das Thema von
Pfadfinderlagern.
Eindrücklich hatte vor einigen Jahren
ein bekannter Schulbuchverlag den Band
«Altertum» seiner mehrbändigen
Weltgeschichte mit der Statue eines nackten
Athleten gekennzeichnet, während den

zweiten Band, «Mittelalter», ein

eisengepanzerter Ritter hoch zu Pferd auszeichnete:

dort die antike Direktheit und natürliche

Offenheit - hier eine harte Schale um
eine innere Verletzlichkeit und das grosse
individuelle Schutzbedürfnis, welches sich

fortsetzt im Bau meterdicker
Verteidigungsmauern der Burgen auf fast
unzugänglichen Felsen! Und von dieser
seelischen Gestimmtheit her stehen uns die

mittelalterlichen Menschen oft näher als

die nackten Athleten der Antike oder die
Fürsten der Barockzeit mit Puderdosen
und Perücken.

Die Geschichte der Grafengeschlechter
derer von Montfort-Werdenberg-Sargans-
Vaduz, die Handlungen der Herren von
Hohensax und wie sie alle heissen, ist
seit je Gegenstand historischer Forschung
gewesen, weil eine grössere Anzahl von
Urkunden und Verträgen seit dem 12.

Jahrhundert von ihrem Bestimmen und
Ordnen berichtet, und aus den Chroniken
kann man wenigstens die Teilnahme oder
Anwesenheit «unserer» Herren an den

grossen Ereignissen der Reichs- und
Weltpolitik erfahren. Vor allem lassen sich die
Besitzverhältnisse und Besitzerwechsel
aus den Quellen ungefähr erfassen, und
ebenso kann man die Genealogie der
Adelsgeschlechter in unserem Raum eini-

germassen nachzeichnen. Aber die
Mitarbeiter, Helfer und Bediensteten der

Hochadligen erscheinen höchstens noch
als Zeugen in grösseren Verträgen. Und
doch waren diese Leute die eigentlichen
Bewohner der Burgen. Von ihnen sind

1 R.Wohlfeil untersucht in seinem lesenwerten
Beitrag Ritter - Söldnerführer - Offizier. Versuch
eines Vergleichs (in Borst 1976), ob sich das Berufsethos

des Offiziers der neuzeitlichen Armee direkt
vom Ritterethos ableiten lasse, kommt aber zum
Ergebnis, dass dessen Wurzeln vielmehr im
Söldnerführer der frühen Neuzeit zu finden sind.

2 Vgl. den Beitrag von H. Etter in diesem Band.

3 Vgl. den Beitrag von H. Gabathuler in diesem
Band.


	Ritter und König : zur symbolischen Bedeutung des Ritters

