Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beitrdge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 7 (1994)

Artikel: Ritter und Koénig : zur symbolischen Bedeutung des Ritters
Autor: Etter, Hansueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893200

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ritter und Koénig

Zur symbolischen Bedeutung des Ritters

Hansueli Etter, Béaretswil

Der Ritter in Kultur und Literatur
ie bekannteste Figur aus dem Mittel-
Dalter ist wohl der Ritter. Unzéhlige
Romane und Dramen werden ihr gewid-
met. Erinnern wir uns nur an den zehn-
biandigen Roman von Alexandre Dumas
dem Alteren (1802-1870) «Die drei Mus-
ketiere» (1844/45) und an die Rittersatire
von Miguel de Cervantes (1547-1616)
«Don Quijote» (1. Teil 1605, 2. Teil 1615)
oder an Johann Wolfgang von Goethes
(1749-1832) «Gotz von Berlichingen»
(1773) und Heinrich von Kieists
(1777-1811) «Kéthchen von Heilbronn»
(1810). In unserer Zeit sind Ritterfilme so
beliebt, dass laufend neue Versionen er-
scheinen — jiingst das erfolgreiche Remake
der Legende von Robin Hood mit Kevin
Costner in der Hauptrolle.
Wer schnitzte nicht als Knabe in seiner
Jugend Holzschwerter, setzte sich aufs
Schaukel- oder Steckenpferd und fiihlte
sich als Ritter ohne Furcht und Tadel.
Selbst in unserer Sprache iiberlebt das
zugegebenermassen etwas aus der Mode
gekommene Wort «ritterlich». Der mittel-
alterliche Ritter erfuhr sogar im Zusam-
menhang mit der Verkehrssicherheit eine
Neugeburt im «Ritter der Strasse», einer
Ehrenbezeichnung fiir Leute, die sich ge-
geniiber im Strassenverkehr Verunfallten
vorbildlich, mutig und selbstlos verhalten.

Historische Realitdt

Wer oder was waren diese noch heute in
Ehren gehaltenen Ritter damals? Die Rit-
ter bildeten im Mittelalter einen Berufs-
kriegerstand, der sich aus der Gefolgschaft
und den Lehensleuten heraus entwickelte.
Seit dem 9./10. Jahrhundert verdridngten
diese berittenen und schwergeriisteten
Heere der Berufskrieger das Volksauf-
gebot. Durch den Ritterdienst konnten
Unfreie — reichere Bauern, Handwerker,
Kaufleute — in den niederen Adelsstand
aufsteigen. Sie bildeten zusammen mit
dem hohen Adel eine Adelsgenossen-
schaft, die sich durch einen héfischen Le-

bensstil auszeichnete. Das hofische Wesen
der ritterlichen Gesellschaft beruhte auf
den christlichen Idealen der Zucht (des
Masshaltens), der hohen Minne (des Frau-
endienstes), der Treue gegeniiber dem
Lehensherrn, der Barmherzigkeit und dem
Waffenhandwerk. Nach einer sorgfiltigen
Standeserziehung, in der der Jiingling zu-
erst als Knappe eines Ritters oder Fiirsten
diente, wurde er durch den Ritterschlag
wehrhaft und in den Ritterstand erhoben.
Durch die Verbindung des Rittertums mit
der Kirche kam es zu den geistlichen Rit-
terorden — wie zum Beispiel der Templer
(gegriindet 1119) —, die von Kénigen und
Fiirsten gestiftet worden sind und hohes
Ansehen genossen.

Die Bliite erlebte das Rittertum zur Zeit
der Kreuzziige. Im Verlaufe des 12. Jahr-
hunderts vergrosserte sich die adlige Ober-
schicht durch den sozialen Aufstieg vieler
bewaffneter Gefolgsleute und herrschaftli-
cher Beamte. Sie lebten entweder beschei-
den und unabhidngig auf einem eigenen
Bauerngut oder standen in Diensten eines
michtigen weltlichen oder geistigen Fiir-
sten. Im Ausland erworbene Rittertitel wa-
ren besonders begehrt. Zum Titel gehorte
auch ein oft fiir teures Geld erkaufter Wap-
penbrief und ein reprasentatives Wappen.
Der Besitz einer Burg mit Herrschafts-
rechten war sichtbarer Ausdruck fiir das
neue Standes- und Selbstbewusstsein eines
Ritters.

In vielen eidgenossischen Stadten war der
Rittertitel bis zur Reformation Vorausset-
zung fiir hohe Amter. Nebst dem sozialen
Aufstieg bedeutete er also auch den Ein-
stieg in eine politische Karriere. Beispiele
dafiir aus Ziirich sind der bertihmt-bertich-
tigte, moglicherweise vergiftete Rudolf
Brun (um 1305-1361) oder sein schliesslich
enthaupteter spiterer Nachfolger, Hans
Waldmann.

Das Ritterideal als Projektion
Woher kommt wohl diese jahrhunder-
tealte Idealisierung eines kriegerischen

Berufsstandes aus dem Mittelalter, von
dem die meisten Leute nur wenig histori-
sches Wissen haben? Der Ritter verkor-
pert eine Gestalt, der vor allem symboli-
sche Bedeutung innewohnt. Er ist offenbar
Tréger einer sogenannten Projektion, das
heisst, Tréger eines inneren, unbewussten
Bildes, das uns im Ritter gegeniibertritt.
Ungeachtet der historischen Uberliefe-
rung verbinden wir heute den Ritter mit
Eigenschaften wie edel, tapfer, loyal, treu,
stets fiirs Gute kdmpfend, mutig, standfest,
grossziigig gegentiber dem Feind, sich fiir
Frauen und Kinder einsetzend, die christli-
chen Ideale hochhaltend, gesittet, tugend-
haft, zurtickhaltend, hoflich. Im Beiwort
hoflich steckt das Hauptwort Hof. Dieses
verweist auf Sitten, Anstand und hofischen
Umgang, wie wir es uns am Hofe eines Fiir-
sten oder Konigs vorstellen. Im Gegensatz
dazu steht das Bauerische, Derbe und Ein-
fache. Weil die Mehrzahl der Menschen
unserer Kultur mehr oder weniger das glei-
che innere Bild auf den Ritter projizieren,
entspricht er einem kollektiven inneren
Bild. Solche kollektiv giiltigen inneren Bil-
der bezeichnete der Schweizer Tiefenpsy-
chologe Carl Gustav Jung (1875-1961) als
archetypische Bilder. Weitere archetypi-
sche Bilder sind zum Beispiel der Vater, die
Mutter, der Alte Weise, der Jiingling, die
Jungfrau u. a. m. Sie reprédsentieren zum
Beispiel die Gesamtheit aller Moglichkei-
ten, Vater oder Mutter zu sein, und sind
deshalb den Instinkten verwandt. Jeder in-
dividuelle Vater und jede individuelle Mut-
ter verwirklichen bestimmte Aspekte die-
ser kollektiven psychischen Moglichkeit.

Diese a priori bestehenden archetypischen
Grundmuster werden jeweils auf geeignete
Objekte projiziert, was bewirkt, dass diese
Objekte eine aussergewohnliche emotio-
nale Bedeutung bekommen, die durch die
niichternen Tatsachen nicht zu begriinden
sind. Deshalb erreicht der Ritter noch
heute eine gefiihlsmassige Bedeutung, die
an der historischen Wirklichkeit vorbei-
geht. Uns stellt sich hier die psychologische




10

Miniatur von Ritter Hartmann von
Aue aus der Grossen Heidelberger
Liederhandschrift (Codex Manesse,
um 1314 entstanden). Das Bild zeigt
den Ritter mit Speer, Schild und
Ristung auf seinem Pferd, an einem
Rosenbusch vorbeigaloppierend. Der
Rosenbusch weist darauf hin, dass er
fir die Liebe kéampft.

Frage, welches archetypische Grundmu-
ster hinter dem archetypischen Bild des
Ritters steht, wodurch er eine besondere
gefiihlsmidssige Bedeutung erreicht, die
weit iiber die historische Wirklichkeit
hinausgeht.

Ein Ideal vom hoheren Menschen
Eine der bedeutendsten Rittersagen rankt
sich um die halb historische, halb sagen-
hafte Gestalt Konig Arthurs von Bri-
tannien und seine ritterliche Tafelrunde.
Wihrend Jahrhunderten galten diese Er-
zdhlungen als eine Art Kodex sittlicher
Wesens- und Lebensart. Die Haltung, die
sich darin spiegelt, stellte aber schon da-
mals ein unerreichbares Ideal dar. «Parzi-
val», das uns am besten bekannte Werk,
schrieb Wolfram von Eschenbach zwi-
schen 1200 und 1207.

Emma Jung hat bis zu ihrem Tode an der
psychologischen Ausdeutung der Grals-
legende gearbeitet; Marie-Louise von
Franz hat sie ergénzt und zu Ende gefiihrt.
In ihrem Buch schreiben sie zur psycholo-
gischen Bedeutung des Ritters folgendes:
«Der Ritter verkorpert das von jener Zeit
gepragte Bild des hoheren Menschen; aus
den Worten, mit welchen Gornemanz dem
jungen Parcival den Ritterschlag erteilt,

geht dies deutlich hervor. So durften z. B.
nur auserlesene Ritter Arthurs Tafelrunde
angehoren, welche nicht allein in den
ritterlichen Kiinsten wie Waffenfiihren,
Reiten und Jagen Meister waren, sondern
auch die ritterlichen Tugenden Mut, Tap-
ferkeit, Furchtlosigkeit, Kampffreudigkeit
und Abenteuerlust, vor allem aber Treue
und Loyalitdt, in hohem Masse besassen.
Freundes- und Vasallentreue, Loyalitét
selbst gegen den Feind, wurde als die héch-
ste dieser Tugenden angesehen, und wer
sie verletzte, hatte damit seine Ritterechre
eingebiisst. Ausser dem Bestehen von
Kampfen und Abenteuern um den Ruhm
und Preis der Ritterschaft gehorte es zu
den Funktionen von Arthurs Rittern, Ord-
nung zu schaffen im Lande, Unrecht und
Gewalttat zu verhindern und vor allem
auch bedrangten Frauen und Méddchen
beizustehen. Denken gehorte nicht zu den
ritterlichen Kiinsten; die einzige geistige
Betitigung, von der die Erzdhlungen zu
berichten wissen, bestand in gelegent-
lichem Schachspiel. In Wirklichkeit war
Denken die Sache des Klerus. Jahrhun-
derte stellten diese Ritter von Arthurs
Tafelrunde eine Art von Ideal dar.»!

Tapfere Selbstverwirklichung

Ein Wesensmerkmal des Ritters war, dass
er im Dienste eines Konigs oder Fiirsten
stand. Wie aus Marchen und Traumen her-
vorgeht, steht der Konig symbolisch fiir die
Idee der Ganzheit eines Menschen, das
Ideal oder die Vollstandigkeit eines Men-
schen, ein sichtbarer Ausdruck des An-
thropos? Auf den einzelnen Menschen
bezogen bedeutet der Konig seine voll-
stindige Personlichkeit, sein umfassend-
stes Wesen und zugleich seinen Wesens-
kern. Jung nennt diesen vereinigenden
Archetypus der Ganzheit das Selbst. Da-
mit symbolisiert der Ritter eine seelische
Grundhaltung, die ihn mutig, treu, loyal
und diszipliniert seinen Schicksalsweg ge-
hen lésst, ohne aber die hohe Minne, also
den Dienst gegentiber der eigenen weibli-
chen Seite, insbesondere seiner Gefiihle,
zu vergessen. Der Ritter kann damit als
archetypisches Bild einer idealen Grund-
einstellung gegeniiber seinem Selbst auf-
gefasst werden. Er verkorpert die richtige
Lebenseinstellung in einem absoluten
Sinne: er ist eigentlich ein Bild fiir die rich-
tige Haltung um Selbstverwirklichung.
Mit Selbstverwirklichung meine ich nicht,
dass man seinen eigenen ichhaften Vorstel-
lungen nachleben kann — dies wire Ich-

Verwirklichung — sondern die Verwirkli-
chung des Selbst im Jungschen Sinne. Dies
entspricht dem mutigen, treuen und diszi-
plinierten, gleichzeitig aber gefiihlsvollen
Annehmen des eigenen, oft leid- und ge-
fahrvollen Lebensmusters. Wo das Gefiihl
aber fehlt oder sich in Macht umkehrt,
wird der Ritter zu seinem Schatten: zum
Raubritter. Dieser nutzt die ritterlichen
Tugenden wie Mut, Kampfes- und Aben-
teuerlust, Tapferkeit, Furchtlosigkeit und
Waffengeschick fiir seine ichhaften
Zwecke. Damit verrit er seinen Minne-
dienst und wird roh, gemein, hart und
habgierig.

Die psychologische Bedeutung
der Ritter-RiUstung

Zum Ritter gehort in erster Linie das Pferd
— diese Verbindung war namengebend.
Das Pferd symbolisiert vorerst einen In-
stinkt, der den Ritter durchs Leben tragt.
Die Verbindung mit diesem Instinkt ver-
mittelt ihm Kraft, Dynamik, Wucht, Schnel-
ligkeit und Beweglichkeit sowie Ubersicht
und Uberlegenheit. Ein erfahrener Reiter
arbeitet mit und nicht gegen das Pferd.
Insofern versinnbildlicht der Reiter eine
innere Haltung, die auf die Natur — auch
auf seine eigene Natur — Riicksicht nimmt,
womit er sich eine neue Quelle an Lebens-
energie erschliesst. Gleichzeitig nimmt
der Ritter aber verfeinerte hofische Um-
gangsformen an. Damit ist er ein natiirli-
cher und zugleich ein kultiirlicher Mensch,
das heisst, weder kraftvoller Rohling noch
hohler Geck.

Weiter gehort zum Ritter seine Riistung,
sein Schild und sein Schwert oder seine
Lanze. Die Riistung ist eine kiinstliche
zweite Haut, die ihn unempfindlicher und
unverletzbarer gegen Angriffe macht. Da
sie von Menschenhand geschaffen ist, ent-
spricht sie einer erworbenen Haltung, die
ihn vor seelischen Verletzungen schiitzt:
eine geistige Haltung, die im tédglichen
Leben hilft, Angriffe abprellen zu lassen,
Sticheleien unbeschadet zu iiberstehen wie
z. B. Bemerkungen, die «unter die Haut
gehen» sollten. Das Schild und das Schwert
oder die Lanze veranschaulichen das
Geschick, dussere und innere Angriffe
abzuwehren und mit dem scharfen, durch-
dringenden Verstand auf Probleme ent-
schlossen hinzuweisen und sie zu zerlegen.
Diese Attribute erlauben dem Ritter, eine

1 Jung/Franz, S. 56.
2 Jung 1980. 2, S. 447 ff.




dicke Haut zu haben, wenn er sie braucht,
und notfalls Schlagfertig und wehrhaft zu
sein sowohl im dusseren Lebenskampf als
auch bei Anfechtungen von innen.

Zeitloses Ideal -
Das Bild des Ritters ist nicht nur auf
das christliche Abendland beschrinkt. Im
alten Japan entsprach der Samurai dem.
Ritter. Das Epos der sieben Samurai,
die selbstlos fiir arme Bauern kdmpf-
ten, diente einem beriihmten modernen
Western, «Die glorreichen Sieben», als
Vorbild. Auch hinter der iiberaus erfolg-
reichen Filmserie mit dem Geheimagenten

seiner Majestit 007, James Bond, ist das-
selbe archetypische Bild zu erkennen: ein
furchtloser, mutiger, seinem Auftrag treu
ergebener Mann, der im Dienst des Ko-
nigs gegen ein weltzerstérendes Prinzip
kampft. Kampfbereit, abenteuerlustig,
aber mit Charme und dem Dienst an Frau
Minne iiberwindet er Leiden, trotzt den
Gefahren und iiberwindet oft mit Hilfe des
Zufalls das Bose. Obwohl die zahlreichen
Filme dieses Genres immer nach demsel-
ben Muster ablaufen, sind sie ausseror-
dentlich erfolgreich. Nach meinem Dafiir-
halten liegt der Grund dafiir in der
geschickten modernen Verpackung eines

archetypischen Grundmusters, des «Rit-
terarchetyps», der sich zwar in seinem
Erscheinungsbild im Verlauf des 20. Jahr-
hunderts gewandelt hat, aber bis heute
nichts von seiner eigentlichen Bedeutung
verloren hat.

Literatur

Jung 1980. 1: C. G. JUNG, Die Archetypen und das
kollektive Unbewusste. Gesammelte Werke 9/1.
Olten 1980.

Jung 1980. 2: C. G. JUNG, Psychologie und Alchemie.
Gesammelte Werke 12. Olten 1980.

Jung/Franz 1980: E. JUNG/M.-L. VON FRANZ, Die
Gralslegende in psychologischer Sicht. Olten 1980.

Comites und Milites - Grafen und

Krieger im Hochmittelalter

Otto Ackermann, Fontnas

elcher Spaziergianger hat sich beim

Anblick einer Burg oder Ruine
nicht schon gefragt, was das fiir Menschen
waren, die einst hier gewohnt oder «ge-
haust» haben. Und schon schweifen die
Gedanken zurtick in frithere Jahrhunderte,
und vor dem inneren Auge steigt das Bild
der Ritter oder Grafen hoch zu Pferd auf.
In den Kopfen der meisten Leute geistert
das Idealbild der adligen Burgherren her-
um, und in unserer Sprache sind die
Adjektive ritterlich / hofisch / adelig fast
gleichbedeutend. Die wenigsten wissen
Ritter, Grafen, Vogte und Fiirsten, hohen
und niederen Adel richtig auseinander-
zuhalten — nicht ganz zu Unrecht, denn
bereits im Hochmittelalter schlossen sich
hinter dem Ritterideal der hohe und der
niedere Adel zusammen und sonderten
sich als Kriegerkaste ab vom gemeinen
Volk der Bauern und dem aufstrebenden
Biirgertum, und als im spéten Mittelalter
das Rittertum militdrisch, politisch und
wirtschaftlich am Ende war, blieb etwas
vom Ritterlichen im honnéte homme und
gentleman der Neuzeit, und nach Aufkla-
rung und franzgsischer Revolution feierte
der mittelalterliche Ritter eine vermeint-
liche Auferstehung in der Romantik bis
hinein in die Standesehre der preussischen
Offiziere und den iiblen Dunst der Nazi-
Ideologie.!

Von den verschiedenen Standesrollen der
mittelalterlichen Gesellschaft — Monch
und Nonne, Bauer und Leibeigener, Konig
und Kaiser, Bischof und Graf —hat der Rit-
ter in der Phantasie der Leute bis heute be-
sonderes Gewicht, und dies aus guten
Griinden, verkorpert er doch einen ganz
bestimmten Seelentypus” Auch an der
Volksschule nimmt sich der Geschichtsun-
terricht mit besonderer Intensitédt der Burg
und ihrer Bewohner an’, und nicht selten
sind Burgen und Ritter das Thema von
Pfadfinderlagern.

Eindriicklich hatte vor einigen Jahren
ein bekannter Schulbuchverlag den Band
«Altertum» seiner mehrbindigen Welt-
geschichte mit der Statue eines nackten
Athleten gekennzeichnet, wihrend den
zweiten Band, «Mittelalter», ein eisenge-
panzerter Ritter hoch zu Pferd auszeich-
nete: dort die antike Direktheit und natiir-
liche Offenheit — hier eine harte Schale um
eine innere Verletzlichkeit und das grosse
individuelle Schutzbediirfnis, welches sich
fortsetzt im Bau meterdicker Verteidi-
gungsmauern der Burgen auf fast unzu-
géanglichen Felsen! Und von dieser seeli-
schen Gestimmtheit her stehen uns die
mittelalterlichen Menschen oft ndher als
die nackten Athleten der Antike oder die
Fiirsten der Barockzeit mit Puderdosen
und Perticken.

Die Geschichte der Grafengeschlechter
derer von Montfort-Werdenberg-Sargans-
Vaduz, die Handlungen der Herren von
Hohensax und wie sie alle heissen, ist
seit je Gegenstand historischer Forschung
gewesen, weil eine grossere Anzahl von
Urkunden und Vertrdgen seit dem 12.
Jahrhundert von ihrem Bestimmen und
Ordnen berichtet, und aus den Chroniken
kann man wenigstens die Teilnahme oder
Anwesenheit «unserer» Herren an den
grossen Ereignissen der Reichs- und Welt-
politik erfahren. Vor allem lassen sich die
Besitzverhiltnisse und Besitzerwechsel
aus den Quellen ungeféhr erfassen, und
ebenso kann man die Genealogie der
Adelsgeschlechter in unserem Raum eini-
germassen nachzeichnen. Aber die Mit-
arbeiter, Helfer und Bediensteten der
Hochadligen erscheinen hochstens noch
als Zeugen in grosseren Vertrdgen. Und
doch waren diese Leute die eigentlichen
Bewohner der Burgen. Von ihnen sind

1 R.Wohlfeil untersucht in seinem lesenwerten
Beitrag Ritter — Soldnerfiihrer — Offizier. Versuch
eines Vergleichs (in Borst 1976), ob sich das Berufs-
ethos des Offiziers der neuzeitlichen Armee direkt
vom Ritterethos ableiten lasse, kommt aber zum
Ergebnis, dass dessen Wurzeln vielmehr im Sold-
nerfiihrer der frithen Neuzeit zu finden sind.

2 Vgl. den Beitrag von H. Etter in diesem Band.

3 Vgl. den Beitrag von H. Gabathuler in diesem
Band.

11




	Ritter und König : zur symbolischen Bedeutung des Ritters

