
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 6 (1993)

Artikel: Glaube und Aberglaube, Hexerei und Magie : Spuren von Okkultismus
im Werdenberg

Autor: Kessler, Noldi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube und Aberglaube,
Hexerei und Magie
Spuren von Okkultismus im Werdenberg

Noldi Kessler, Gams

• •
Uber Menschen, die «mehr können»

und zur Abwendung, Befreiung oder
gar Zufügung von Unheil höchst
ungewöhnliche Praktiken anwenden, spricht
man nicht oder doch nur mit Leuten
gleichen Sinnes. Nachforschungen dazu
gestalten sich deshalb äusserst aufwendig
und zeitigen immer wieder anfechtbare
Ergebnisse. Während die überlieferte
erzählende Literatur und etliche Beschreibungen

alten Brauchtums über solcherlei
Vorkommnisse in vergangenen Zeiten
recht eindrückliche Bilder preisgeben,
trifft man heutzutage nur noch auf Spuren,
die wenig über die tatsächliche Verbreitung

des Glaubens an das Wirken
übersinnlicher Kräfte aussagen. Doch dürfte es

sich bei der Annahme, dass alte Menschen
in dieser Hinsicht überzeugter seien als

junge, um einen voreiligen Schluss
handeln.

An dieser Stelle kann es nicht um ein
erschöpfendes Resultat volkskundlicher
Forschung gehen. Auch muss bald ersichtlich

werden, dass sich innerhalb des Themas

wenige spezifische Bezüge auf das

Werdenberg finden. Derartige Erscheinungen

lassen sich nur grossräumiger
eingrenzen. Dennoch soll im folgenden ein
Ausschnitt schriftlicher und mündlicher
Aussagen vom althergebrachten
Aberglauben in unserer Heimat berichten, diesen

in weitere Zusammenhänge einfügen
und die Tatsache seines Weiterlebens belegen.

Der Aufsatz mag ebenso zur Klärung
einiger Begriffe beitragen.

Werdenberger Sagen
berichten vom Wirken
unerklärlicher Kräfte
Auf Textstellen, die mit grosser
Selbstverständlichkeit rational nicht fassbare
Erscheinungen festhalten, trifft man
hauptsächlich in Sagen und Legenden. Diese
sehr wichtigen Transportformen des

Aberglaubens erlauben gelegentlich, wenn sie
mit zusätzlichen Informationen über tat-

152 sächliche Begebenheiten, örtlichen oder

zeitlichen Fixpunkten versehen sind,
nähere Bestimmungen. Für das Werdenberg
soll dies anhand je eines Beispiels aus jeder
Gemeinde illustriert werden, wobei - dem
Hauptthema unseres Jahrbuchs.gemäss -
Aufzeichnungen über die Beeinflussung
von Gedeih und Verderb der Menschen
und ihrer Habe ausgesucht wurden.1 Gut
und gern geht es dabei letztlich aber um
Seligkeit oder Verdammnis.
Welches könnten die Gründe für
Kinderlosigkeit nach etlichen Ehejahren sein?
Eine Frau im Wartauischen erkundigte
sich bei ihrem Mann, ob er etwas Unrechtes

angestellt habe? Ob er die Birkenkerze
nicht mehr anzünde? Ob er den Tuuftuuni,
den Gröa"hüotler oder «den auf der Cre-
sta» erzürnt habe? Ob vielleicht gar eine
weisse Haselwurzel unter der Türschwelle
vergraben liege? - Innerhalb dieser
Möglichkeiten versuchte das Paar Abhilfe zu
schaffen. Die Kerze wurde pünktlich
angezündet, der Boden unter der Schwelle bis
tief hinunter gesichert, und den unheimlichen

Zauberwesen brachte es eigentliche
Opfer dar. Vom letzten Ausweg hingegen,
dem Handel mit dem Teufel, nahmen die
beiden Abstand. Den Erfolg ihrer
Anstrengungen wusste schliesslich der Tuuftuuni

als erster im voraus anzusagen.2
Aus Rans kennt man die Begebenheit vom
Jüngling, der von einem Schrättlig geplagt
wurde und deswegen augenscheinlich in
zunehmende Todesnot geriet. Der Hexe,
die das grauenhafte Drücken auf seine
Brust verursachte, konnte endlich mit
einem Trick beigekommen werden: Der
Bursche legte sich nächtlicherweile einen
Hechel, mit den Spitzen nach oben, auf die

Weisse Haselwurz. Bild aus Stoll
1909.

Brust, wonach sich seine Peinigerin daran
verletzte und im Weggang verräterische
Blutspuren hinterliess. Die Unholdin
konnte dank dessen in Grabs ausfindig
gemacht werden.3
Von der Kraft einer heilfördernd
angewandten Besprechungsformel handelt eine
Überlieferung aus Buchs: Ein Spätheimkehrer

aus der Burgerau vernahm auf
seinem Weg wiederholtes, aufdringliches
Niesen. Seinen Wunsch «Helf dir Gott!»
rief er dem leidenden Unsichtbaren indessen

nur zweimal zu und versündigte sich
beim dritten Mal mit einem verwerflichen
«Helf dir der Teufel!» Durch diesen
Leichtsinn verblieb ein der Erlösung
Harrender in seinem unseligen Zustand.4
Dass gegen die Pest halt doch Kräutlein
gewachsen waren, erfuhren die Grabser
von einer Stimme aus den Lüften: «Esset
Knoblauch und Bibernelle, dann sterbet
ihr nicht so schnelle.» Die Befolgung dieses

Rats soll dann tatsächlich den schrecklichen

Seuchenzug von 1629 beendet
haben. - Auch mit Alraunwurzeln, aus denen
menschliche Figuren geschnitten wurden,
war in Grabs allerlei Zauber zu
bewerkstelligen.5

Im katholischen Gams sollen sich etliche
übel beleumdete Leute, meist Frauen6,
durch den Besitz eines Zauberbuches
schändliche Macht über Mitmenschen und
Haustiere angeeignet haben. Ihr verruchtes

Wissen befähigte sie, grosses Unglück
über anderer Leute Haus und Stall zu bringen,

etwa Fehlgeburten, Unfälle, Atemnot,

geschwollene Glieder. Als Gegenkraft
wurde hauptsächlich der Kirche vertraut,
indem man zur Abwehr gesegnete Gegenstände

bereithielt oder die vermeintlichen
Täter bei der Geistlichkeit anzeigte. Vom
Herausgeben und Vernichten des Buches
durch Priester oder Kapuziner erzählen
ältere Leute noch heute.7

Ein Hirte aus der Gemeinde Sennwald
erreichte aus Faulheit, dass das ehemals
milchreichste Kraut der Alpen - inzwischen

zur Rentierflechte degeneriert -



auch Gäste aus den übrigen Kurbetrieben
als Passanten eingetragen, aus dem «Kurhaus

Pallfries», dem Alpenrösli, dem Stei-

nersäss und nicht selten auch aus Sennis-

Malun.

Einheimische und auswärtige
Gäste
Die «redliche» Angabe der Berufe in den

Büchern ist ebenso interessant und zeigt

uns, aus welchen Bevölkerungsschichten
sich die Gäste zusammensetzten. So finden
wir selbstverständlich und in Anbetracht
des einfachen Betriebes, kaum solche aus

den obersten Schichten, vielmehr sind es

Handwerker, Angestellte, Beamte, Lehrer
und auch Studenten verschiedenster

Fakultäten, Leute also, die einfache und

preiswerte Unterkunft suchten und die
eher dem gutbürgerlichen Mittelstand
zuzurechnen sind.

Die Strahlrüfi war auch in den ersten
Jahrzehnten ihres Bestehens ein beliebtes

Schulreise- und Exkursionsziel. Lehrer
Natsch führte zum Beispiel seine 46

Wartauer Realschüler, die sich alle im
Gästebuch verewigten - unter ihnen auch

mein Grossvater - auf der Schulreise 1908

an diesen Ort. Oft verbrachten Schüler mit
ihren Lehrern einen Teil ihrer Sommerferien

auf der Alp. So lesen wir bereits

1908 von einer Ferienkolonie aus Rheineck,

1911 von einer aus Mogeisberg und
1913 von einer aus St.Gallen. Auffällig ist,
dass viele Begleitpersonen einheimische

Namen tragen. Es sind dies Lehrer, die das

Gebiet von ihrer Jugendzeit her kannten
oder dann auch solche, die eine gewisse

Zeit ihrer Lehrtätigkeit in Wartau
verbracht hatten und später abwanderten, so

beispielsweise Reallehrer Bornhauser, der

um die Jahrhundertwende in Fontnas
unterrichtet hatte und nun in Rheineck
wirkte.111 Wenn wir die geografische
Herkunft der Kurgäste etwas näher betrachten,

können wir feststellen, dass sie zur
Hauptsache aus der Ostschweiz stammten
und zwar aus den Kantonen Thurgau,
Zürich, Schaffhausen und selbstverständlich

auch aus dem Gebiet des Kantons
St.Gallen. Vorwiegend vor dem Ersten

Weltkrieg gab es aber auch eine relativ

grosse Anzahl Kurgäste aus dem süddeutschen

Raum, speziell aus der Gegend um
Konstanz.

Strahlrüfi - nach wie vor
nostalgisch
Mehrmals wird in den Gästebüchern auch

Bezug auf aktuelle Ereignisse genommen,
und die Einträge spiegeln gewissermassen
den Zeitgeist wider. Bereits im Jahre 1932

- es ist die Zeit der Machtübernahme
durch die Nationalsozialisten in Deutschland

- wird in einer naiven Karikatur Adolf
Hitlers Ende gewünscht, und 1945 begrüsst
ein Passant mit «Hallo im Zeitalter der
Atombombe» die Gäste. Die Einträge sind
üblicherweise mit Tinte oder Bleistift,
wenige auch mit Bläuel oder Rötel geschrieben,

aber 1951 erfolgte ein erster Eintrag
mit dem eben erfundenen Kugelschreiber.
Der Eintrag vom 16. 7. 69 weist gleich auf
zwei damals aktuelle Ereignisse hin, wobei
sich «Appollo 11 startete 14.32 Uhr MEZ
erfolgreich zum Mond» im Bewusstsein

der meisten Leser nachhaltiger eingeprägt
haben dürfte als «Strahlrüfi erhielt gemauertes

Kamin und neuen Herd ohne Boiler-
anschluss».

Das Kurhaus Strahlrüfi erfreut sich heute
nach wie vor als beliebtes Wanderziel und

preisgünstige Unterkunft guter Gäste-Frequenzen.

Selbstverständlich hat sich der

ganze Betrieb dieses Hauses, im Gegensatz

zu früher, stark vereinfacht, ist es dem

Pächter mit dem Ausbau der Strasse doch

ermöglicht worden, mit geländegängigen

Fahrzeugen bis zum Restaurant zu fahren.

Dieser Umstand brachte auch den Vorteil
mit sich, dass vor allem die Anlieferung der

Dinge des täglichen Bedarfs zum Wohle

der Gäste rationeller bewerkstelligt werden

kann. Mit dem Fahrverbot für den

motorisierten Ausflugsverkehr aber konnte
der einfache, heimelige und heute recht

nostalgisch anmutende Charakter des

Gasthauses weitgehend bewahrt werden,

so dass auch in unserer hektischen Zeit die

Strahlrüfi als eine Oase der Ruhe und der

Stille die Erholungssuchenden zur Einkehr
lädt und zwar noch heute so, wie es sich

jene Dame aus Paris 1939 wünschte:

Ferien à la Heimatstil!

110 Jakob Frey ist der Besitzer des «Berghauses
Palfries» und heutiger Pächter der «Strahlrüfi», die
bereits sein Vater 1945/46 von der Ortsgemeinde
Wartau in Pacht genommen hatte.

111 Er war unter anderem Präsident des

Militärschützenvereins Fontnas und hatte um 1910 auch

das «Alpenrösli» in Pastellkreide gemalt.

Quellen und Literatur
Der Arzt 1761: o. Namen, Der Arzt. Eine medicini-
sche Wochenschrift, fünfter Theil. Hamburg 1761.

Frey 1988: O. Frey, Die freien Walser im Gonzen-

gebiet. - In: Werdenberger Jahrbuch 1989. Buchs
1988.

Gabathuler 1938: H. Gabathuler, Wartauer
Sagen. Neubearbeitung von Jakob Gabathuler.
Buchs 1983.

Gabathuler 1947: J. J. Gabathuler, Geschichtliche
Notizen der Alp Palfries. Unveröffentlichtes
Vortragsmanuskript 1947.

Hauser 1987: A. Hauser, Was ßr ein Leben,
Schweizer Alltag vom 15.-18. Jahrhundert. Zürich
1987.

Hauser 1989: A. Hauser, Das Neue kommt,
Schweizer Alltag im 19. Jahrhundert. Zürich 1989.

Käseunion 1991: Schweizerische Käseunion AG
(Hg.), Die Alpkäserei und die Geschichte des

Schweizer Käses. Bern 1991.

Kuratli 1950: J. Kuratli, Geschichte der Kirche von
Wartau-Gretschins. Buchs 1950.

Kuratli 1958: J. Kuratli, Di gfreyta Walser am
Gunza un im Pilfriis. Mels und Flums 1958.

Litscher 1919: M. Litscher, Die Alpkorporationen
des Bezirks Werdenberg. Diss. Bern 1919.

Nägeli 1941: A. Nägeli, Die Molkenkuren im Ap-
penzellerland. - In: Appenzeller-Kalender. Trogen
1941.

Peter 1960: O. Peter, Wartau, Eine Gemeinde im
st.gallischen Rheintal, Bezirk Werdenberg. St.Gal¬
len 1960.

Pfiffner 1982: L. Pfiffner, Verfassungskampf und
Trennungsbewegung des Sarganserlandes im Jahre
1814. - In: Sarganserland 1483-1983. Festschrift,
Mels 1982.

Reich-Langhans 1921: U. Reich-Langhans,
Beiträge zur Chronik der Bezirke Werdenberg und
Sargans. Reprint, Buchs 1988.

Reich-Langhans 1932: U. Reich-Langhans,
Beiträge zur Chronik der Bezirke Werdenberg und
Sargans, II. Band, Nachtrag. Laupen 1932.

Schindler 1986: D. Schindler, Werdenberg als

Landvogtei. Buchs 1986.

Senn 1883: N. Senn, Chronik der Grafschaft
Werdenberg. Reprint, Buchs o.J.

Senn 1883: N. Senn, Chronika der Veste und
Herrschaft Wartau. Buchs 1883.

Simon 1879: S. Simon, Panorama vom Alvier; sowie

Textauszug aus dem Jahrbuch des Schweizer Alpenclub

(1880-1881), Neudruck, Mels 1990.

Stricker 1981: H. STRICKER, Die romanischen Ortsund

Flurnamen von Wartau. St. Galler Namenbuch,
Romanistische Reihe, Band 2. St. Gallen 1981.

Weber 1879: J. Weber in Neue Alpenpost: Bd. X.
Nr. 26, Der Männerturnverein Zürich auf dem
Alvier. o. J.

Der Werdenberger (später Werdenberger & Ober-
toggenburger): Ausgaben von 15.9.1874, 26. und
28.8.1875,15.7.1876.

Werdenberger & Obertoggenburger: Ausgaben aus

den Jahren 1884,1890,1892,1900,1901,1907,1908,
1910,1930,1954,1992.

Zweifel o. J.: B: Zweifel-Weber, Lehrer, Die Kur-
und Badeanstalten im Kanton St. Gallen von einst

und jetzt. Vortrag, gehalten in der naturwissenschaftlichen

Gesellschaft, am 26. Februar 1889. St.

Gallen 1889?

Bilder
Jakob Frey, Berghaus Palfries - Marie Hermann,
Azmoos - Ernst Hofmänner, Sevelen - Noldi Kessler,

Gams - Hansjakob Gabathuler, Buchs



Das berühmteste Bild eines Schrätt-
ligs: «Der Nachtmahr» von J. H. Füssli
(1741-1825).

seine aussergewohnliche Nährkraft für
immer verlor. Vorher hatten die Kühe nach

dem Verzehr dieser Pflanze täglich dreimal

gemolken werden können. Nach dem
freventlichen Ruf: «Verflucht ist der Cyprio,
dass me dreimol muess go melche goh!»
war es damit vorbei.8

Zwischen den Zeilen gelesen
Die Angst vor Kinderlosigkeit geistet als

bedrückende Vorstellung von Verlobten
und jungen Ehepaaren durch alle Zeiten.

Entsprechend gross zeigt sich seit jeher das

Angebot zur Vorbeugung und Behandlung.

In der Wartauer Sage denkt die Frau
zunächst an eine Strafe Gottes, eine durchaus

biblische Auslegung, der man heute
noch da und dort begegnet. Die Gegenmittel

wären in diesem Fall Besserung, Sühne

und Hoffnung im Glauben. Etwas
irreführend für das reformierte Wartau ist die

erwähnte Kraft der brennenden Kerze.

(Vielen Katholiken gibt das Anzünden
einer geweihten Kerze vor dem Gnadenbild

eines Wallfahrtsortes, vor allem in

Einsiedeln, neue Zuversicht auf Kindersegen.9)

Es ist nämlich durchaus keine
Kirchen- oder Hausaltarkerze gemeint,
sondern eben eine Birkenkerze, auch Heidenoder

Urkerze genannt. Sie wurde aus den

weissen «Riemchen» der Birkenrinde
zusammengedreht, mit Schwarzdorn
verstärkt und mittels Harzkörnchen mit Duftstoff

angereichert. Ihre Flamme konnte

von Kundigen als Orakel befragt und
gedeutet werden. Den Birkenkerzen schrieb

man auch andernorts mannigfach heilsame

Wirkungen zu, sogar im Norden Europas
und schon zu Zeiten der Pfahlbauer.10 Eine
Verwandtschaft ihrer Flammenkraft zu

jener der «katholischen Kerzen» ist
zweifellos gegeben, und im gesamten
deutschen Sprachraum gilt die Birke - oder
doch deren Saft - in dieser speziellen Notlage

als Heilmittel.11 Die weisse Hasel - unter

tausend Sträuchern soll sich nur ein
weisser vorfinden - unterscheidet sich von
der gewöhnlichen nicht nur in der Farbe
der Wurzel. Man sagt, dass sie früher
blühe, nicht so hoch werde, hellere, auf der
Unterseite weisse Blätter trage, längliche
Nüsse hervorbringe und früher verwelke.12

Diese Zauberpflanze wurde auch
gebraucht, um böse Leute zu bannen und
Schlangen zu töten, und ihre Rütlein
waren ebenso als Amulette beliebt. Die
Wurzel wurde üblicherweise als

Schwangerschafts-Verhütungsmittel auf dem Körper

getragen. Die Möglichkeit bestand
jedoch immer, dass sie von Vorfahren,
gleichsam zur pauschalen Vorbeugung, -
oder von Missgünstigen als «Leidwerch» -
unter der Türschwelle vergraben wurde
und unerkannt weiterwirkte.
Den uralte Glauben daran, dass die Gunst

von Quell- und Berggeistern beeinflusst
werden kann, hat das Christentum nie
ausräumen können und in Übertragung auf

eigene Vorstellungen hinsichtlich der

Heiligenverehrung wohl auch nicht gewollt. -
Die Zweischneidigkeit des Teufelspakts
als unfehlbarem Weg zur Erfüllung von
Wünschen war der unabsehbaren Folgen

wegen immer gefürchtet. In vielen Märchen

und alten Sagen spielt die vorsätzliche,

bauernschlaue Überlistung des Bösen

zwar eine wichtige Rolle, in der jüngeren
Überlieferung wiegen jedoch die zu
erwartenden Schrecknisse gegenüber den
erreichten kurzfristigen Freuden deutlich
schwerer.

Ein Schrättlig ist nichts anderes als eine

Hexe, die in Gestalt eines Albs13 Leute

quält, «saugt» oder ängstigt. Der Alb,
ursprünglich eine mythische Elfe, tritt in
unterschiedlicher Erscheinungsform auf.

Meist hockt er nachts als ungewöhnlich
schwere, schwarze Katze schlafenden

Menschen auf der Brust und ruft allerlei
Beklemmungszustände und Angstträume
hervor, die durch plötzliches schreckhaftes

Aufwachen (in katholischen Orten durch
das morgendliche Betzeitläuten) beendet
werden. Diesem Treiben wird vorgebeugt,
indem man Türen und Fenster des

Schlafzimmers mit Kreuzen oder Drudenfüssen
versieht und damit der Hexe das Eintreten
verunmöglicht. Dasselbe bewirkt auch der
Allermannsharnisch unter der Schwelle

oder über dem Türsturz, er muss aber zu

ganz bestimmter Zeit ausgegraben werden,

um seine Kraft entfalten zu können.14

Die Erweiterung medizinischen Wissens
hat den Glauben an den Schrättlig stark

verdrängt. Nächtlicher Atemnot und

Kreislaufstörungen wird heute wohl
nirgends mehr mit dem Hechel begegnet.15

Wiedergänger sind im Zustand grosser
Schuld Verstorbene, die als unerlöste Seelen

auf der Erde umgehen müssen, in
gewissen Fällen aber durch Menschen guten
Willens Befreiung erlangen können. Die
Erlösbarkeit ist üblicherweise ersichtlich
an einem weissen Kleidungsstück dieser
Geister. Die wirksame Hilfe ist teilweise
allerdings an Kenntnisse gebunden, die nicht
jedermann besitzt. Eine davon ist der
dreimalig ausgesprochene fromme Wunsch
oder die dreifache Mutprobe, die in
zahlreichen Sagen und Märchen anzutreffen
sind. Meist tritt das Versagen nach dem
zweiten Anlauf ein. Die Zahl drei gilt als

1 Zahlreiche weitere Beispiele von zauberkräftigen

Mitteln aus der Natur sind vor allem in der
Wartauer Sage vom Worzachäpp versammelt (Ga-
bathuler 1983, S. 113-126).

2 Gabathuler 1983 \ D Hans Joas Buoba.

3 Kuoni 1903, S. 70.

4 Senn 1860, S. 295.

5 Kuoni 1903, S. 47, 57. - In Grabs wurden «in
gewissen Häusern» zudem katzenähnliche Tiere
gehalten, die man ebenfalls Alleruna nannte. Sie
bewirkten bei ihren Haltern grossen Reichtum (vgl.
Senn 1862, S. 296).

6 Die Zauberin als Verkörperung des Bösen (vgl.
die Märchenhexen) ist keine sehr alte Vorstellung.
Im Gegenteil standen Zauber- und heilbegabte
Frauen bei den Urvölkern, aber auch den Germanen

oder in der griechischen Mythologie, in höchstem

Ansehen. Vgl. Blasius 1977, S. 82f.

7 Kessler 1991, S. 25ff.

8 Kuoni 1903, S. 38.

9 Dieser Glaube wird in Fällen besonders ausgiebig

eingetretener Erfüllung gern bespöttelt, indem
den reich gesegneten Eltern empfohlen wird, doch
endlich die Kerze in Einsiedeln wieder löschen zu
gehen.

10 Gabathuler 1983, S. 49ff., 55f.

11 Hiller 1986, S. 33.

12 Nach einer Wartauer Sage soll es die weisse
Hasel gar nicht geben. Eine andere Pflanze, die
unter Haselbüschen wachse, werde so genannt.
Man finde diese nur am Sevelerberg. Vgl. Gabathuler

1983, S. 124.

13 Auch Alp (Alb-/Alpdrücken, Alb-/Alpträum),
Drud, Toggeli oder Mar genannt.

14 Gabathuler 1983, S. 124. Der Allermannsharnisch

wird auch Bergalraun oder Weisswurz
genannt.

15 Vgl. Senti 1987. Zur Definition des Schrättligs
siehe auch den Beitrag von H. Stricker über alte
Krankheitsnamen in diesem Buch.



jmâùragaia
Capitulant

!n6r«gou»
monikf rir
ua fc«

WcfOiSöAj )WW
4rr« German-

Jrt b< f>u d$ gmant
Ken rné^u mevfttr
bra50m ft faû im
tm grata-"Onb 6tf»

et bc(i meifhtf 2lui
fiait fpiqer fimter
fUfi meifUr (prtt&c
nu^tr roerb« tn $ar
rmnfkfi aGrr rou 6<

bu aŒt fete tm 6as

nur- rrui
aiicfi m bi fiûcfi cir
efien "Ôoî $iji rnîr*
tan rn qefaimem
f<8cn *& mannt«
l'prtcfic % te merfier
warfirrt vffrm Sa

merer finrtm |oßcf?

nu tnltrcbt (imtar fit rvtrbe gcmatfit

flitun jJHan
•niai)-
faant-grtct anne
uon-araSict Ort»;

mafia fprtétigt*
fianb fr Crraftûn
antarDic franwt-
orca in/îSffirfcfiri
rn fprccfic^aj ma
bnicfm an bitrit
t(î auefi^tt mrrnû
ermu• fcic frainve
tran fier mantt«
baj^u fmilicfi 3e
onjnr mb mt^u
(t fo firuefit r man
Rm firnafirern na
(Ter ftfcfiriSmimA
ta in(Tâé rn fprtt
9t0t 4fiui/fcrr»ct
fynt gßefibenim
•tm frau>c-i)nr jtï
baj cf follcfio ftp
fr ni nir atyo fot
mirrylVi trac,"cn

t>o fun/ltn tm affo gcfïoft*

jHa&ragcna
Eapitulum

Inbrago
Ôu nui
deficit ba)

fcffo bogenr mir
T»mfi R(cfinbéift?
tranafe bu gc£p;
pucffurbiflcm*

alrun-frain
-rrfltriii-
ta mußer farine*
(Ter fprtcÇm cemtf
bifiafffcun/ïàÊc bie
ber arflen xmb bat
nu mem bar t»n
cet Çaifl m bem eai

Alraun als Mann und als Frau. Bild aus einem Gesundheitsbuch des 16.
Jahrhunderts, in K.E. Heilmann, «Kräuterbücher in Bild und Geschichte», München
1966.

jede Hexen- und Gespenstergeschichte
glaubte, war ein Neugläubiger, ein gottloser

Mensch.» Senn hielt fest, was man sich

hier «noch vor 20 Jahren häufig erzählte».
Über das Hexenwesen war man demnach
recht genau im Bilde. Das Aussehen, die

Verwandlungskünste, die grenzenlose
Mobilität und die Lustbarkeiten der Hexen
sind ebenso beschrieben wie die
empfehlenswerten Gegenmittel. Aber auch ihre
Schwächen waren bekannt, und man wus-
ste, dass sie für die Ewigkeit nur gerettet
werden konnten, wenn man sie bei lebendigem

Leib verbrannte.
Senn spricht dann aber auch vom Elend
jener, die man der Hexerei verdächtigte:
«Von Personen, die man zur Klasse der
Hexen und Hexenmeister zählte, sagte

man, sie seien 'im Lob'. Solche waren recht
unglücklich; man behandelte sie in jeder
Hinsicht mißtrauisch, geringschätzig und
vermied es, mit ihnen in nähere Berührung
zu kommen. Eine solche Person kam selten

dazu, eine Person aus einer guten
Familie zu heirathen.»20

Ebenso tief verwurzelt war der Glaube an
Geister. Besonders die in Sünden verstor-

heilige oder Glückszahl, was im christlichen

Sinn auf die Trinitätslehre zurückgeführt

wird. Diese hat ihre Vorbilder aber
schon in einer Fülle von Götterdreiheiten
in der gesamten Antike. Die Drei gilt auch
als Symbol der Synthese (z.B. Vater, Mutter,

Kind).16
Innerhalb der zahllosen Heilpflanzen nehmen

einige eine besondere, gleichsam
magische Stellung ein. An die schützende,
abwehrende Wirkung der Bibernelle (div.
Pimpinellae, Doldenblütler-Arten, z.B.
Anis) gegenüber der Pest glaubte man
weitherum. Ausserdem wird sie im
Zusammenhang mit Liebeszauber,
Empfängnisverhütung und -förderung oft genannt.

- Als Zauberpflanze schlechthin gilt die
Alraune (Mandragora. Ahd. runa
Geheimnis), bei uns «Alleruna» genannt.
Schon in der alttestamentlichen Jakobsgeschichte

erscheint sie als höchst kostbarer
Tauschgegenstand und wurde von antiken
und germanischen Heilkundigen als sehr
heikel zu dosierende Schlafdroge
gebraucht. Ihr volkstümliches Geheimnis
steht mit dem Animismus in Verbindung
und ist zurückzuführen auf die imaginäre
Ähnlichkeit ihrer Wurzel mit menschlichen

Gestalten und Körperformen.17 Die
Alraune bringt ihren Besitzern u. a. Liebe,
Geld, Glück im Spiel und im Stall. Ferner

1 54 kann sie aber auch anstelle eines Todfein¬

des mit Nadeln gestochen werden, wonach
der Widerpart in drei Tagen eine Leiche
ist. Wer solches allerdings ohne Not
praktiziert, wird vom Teufel geholt. Wie
begehrt die Pflanze auch im Werdenbergischen

war, geht aus einem Gerichtsurteil
von 1753 in der Freiherrschaft Sax-For-

stegg hervor, wonach ein Jakob Göldi
sieben Gulden Busse zahlen musste wegen
eines «allraun-Handels».18

Der lästerliche, aus nichtigem Beweggrund

ausgestossene Fluch über von Gott
besonders reich und wohlwollend
bedachte Besitztümer oder Menschen mit
beneidenswerten Vorzügen und Fertigkeiten
erfüllt sich in etlichen Sagen augenblicklich.

Ein Widerrufen ist nicht möglich. Der
Glaube an das unmittelbare Eingreifen des

Höchsten lebt weiter in Redensarten wie:
«Das sagt man nicht! Ich meine, Gott
strafe dich auf der Stelle!» Diese Strafe
erwartet man etwa in Form eines Blitzschlages

aus heiterem Himmel. Oft wird auch

der unverhoffte Tod eines Menschen

nachträglich mit einer freventlichen, unge-
sühnten Tat in Verbindung gebracht.

Aus der Senn-Chronik17
Der Werdenberger Chronist Nikolaus
Senn (1833-1884) schrieb den Aberglauben

einem Mangel an Bildung zu: «Das

Volk war entsetzlich ungebildet; wer nicht

benen Menschen, die ihre Strafe auf der
Erde abbüssen mussten, pflogen mannigfache

Praktiken des Erschreckens und
Leidwerkens. Ihr Tun war aber an gewisse
Örtlichkeiten gebunden, die deswegen
in entsprechendem Verruf standen: das

Geissbachtobel, das Riet zwischen Haag
und Werdenberg, die Umgebung des

Galgens und der Eichen, die Saarbrücke und
der Lange Graben, das Feldrietli, die
Rheinau und die Burgerauer Häuser.21 An
diesen Stellen erschienen die Unseligen
meist als schwarze bzw. feurige Männer
oder als grosse, einäugige Hunde. Ohne
weiteres konnte man aber auch einem

kopflosen Weib mit schwarzem Hut oder
einem Mann mit Totenkopf begegnen.
Die Überzeugung, dass die Kapuziner
besonders befähigt seien, dem Geisterspuk
zu Leibe zu rücken, war nach Senn auch im
reformierten Werdenberg verbreitet: «Ein
böser Geist konnte nur von zwei Kapuzinern

entfernt werden; diese können mehr
als andere Leute; sie nehmen den Geist in
ihre Mitte und spazieren am frühen Morgen

mit ihm in irgendein wüstes Tobel;
begegnet man einer solchen Gesellschaft,
so geht man auf die Seite und schweigt.»
Weiter erzählt unser Chronist von allerlei
furchterregenden Tieren, die man Wüe-
tihöö22 nannte, von Drachen, wilden
Männlein und zauberkundigen fahrenden



Schülern, und schliesslich vom Teufel und
dem Teufelspakt. Senn verhehlt zum
Schluss nicht, dass er selbst wenig
Verständnis für derartigen unheimlichen
Volksglauben habe. Als «edelste

Volkssagen», die er kenne, bezeichnet er die
Berichte vom offenen Himmel und vom
Nachtvolk: «Offenen Himmel, d.h. einen

sonnenhellen, ziemlich großen Streifen am
Himmel, sah man nur bei der Nacht, und

wer es sah, von dem sagte man, er werde
unfehlbar selig. Oft sah man in der Nacht
auf dem Wege einen gehörigen Leichenzug;

bei demselben waren oft mehrere
noch lebende bekannte Personen; von
diesen sagte man sie werden bald sterben.
Einen solchen Leichenzug nannte man das

Nachtvolk; wer diesem begegnete, mußte
den Hut abnehmen und schweigend auf die
Seite stehn, sonst verschwand plötzlich
alles.»

Das sechste und siebente Buch
Mosis
Das sechste und siebente Buch Mosis
nimmt im Volksglauben unter den
Hexenbüchern die erste Stelle ein. Gleichfalls
dürfte es innerhalb der gesamten «magischen

Hausväterliteratur» auch das Buch

sein, über das aus Unkenntnis am meisten
falsche Vorstellungen verbreitet sind. Im
Gegensatz zu anderen Zauberbüchern23 ist
es nicht einmal sehr alt. Erstmals wurde es

1797 in Deutschland verkauft und seither
in vielen Ausgaben bis zur Unkenntlichkeit

verändert. Aus einem Beschwörungsbuch

war allgemach eine Sammlung von
allerlei Hausmitteln geworden, die dank

ihrem zugkräftigen Titel zeitweise reissenden

Absatz fand.
Das Buch ist kein Apokryph24. Es ist auch

bei weitem nicht die einzige, aber sicher

die bekannteste Schrift, die sich auf Mose
als Autor beruft. Gewiss gehen viele der

ursprünglich darin enthalten gewesenen
magischen Texte auf antike Vorbilder
zurück, sie sind im übrigen aber nach der

Lehre aufgebaut, dass jedermann in
Kenntnis und innerhalb der «natürlichen

Magie» im Guten wie im Bösen alles

bewirken kann. Weil alle Dinge des Weltalls
eine angeborene Eigenschaft der
Übereinstimmung oder Zwietracht besitzen, nehmen

sämtliche Geschöpfe an diesem

Magnetismus teil und können somit auch

wechselwirksame Änderungen
herbeiführen.

Den wirklichen Verfasser kennt man nicht.

Wenig spricht dafür, dass er im Volk selber

zu suchen wäre. Mit grösserer Sicherheit
wurde das Werk von bestimmten Kreisen
für das Volk produziert, und es liegt des

enormen Wissensstandes der Autoren
wegen nahe, dass sie Geistliche waren. Im
Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts fielen
die sogenannten «Mosiszauber» weg, an
ihre Stelle trat die Luzifer-Beschwörung.
Nur die als siebentes Buch bezeichnete

Sammlung von Rezepten ist gleich geblieben.

Woraus besteht nun dieses einstmals so

begehrte und gleichermassen gefürchtete
Werk? Das sechste Buch enthält «Mosis

magische Geisterkunst oder Charaktere
der Aegyptier, aus dem Alt-Hebräischen
übersetzt». Darin sind - mit vielen lateinischen

und hebräischen Ausdrücken durchzogen

- die historischen Quellen beschrieben

und Gespräche Gottes mit Mose sowie
Geheimnisse und Beschwörungen von
Geistern zum Zwecke ihrer Dienstbarma-

chung aufgezeichnet. Illustriert ist es mit
Siegeln, d. h. nutzbaren Bildern aus hebräischen

Buchstaben und rätselhaften
Zeichen. Der zweite Teil ist ein Sammelsurium

aus Geistertafeln, der «General-Citation»
und vor allem den «offenbarten Geheimnissen

der natürlichen Magie» und den

«Praktika des täglichen Lebens». Die
letzteren sind offensichtlich später
dazugekommen. Es sind Segens- und Fluchformeln

zum «Schutz vor Krankheiten, Tod
und anderem Unglück», «zum Schutz des

persönlichen Eigentums», aber auch

Definitionen von Vorbedeutungen, Rezepte
zur Schädigung anderer, zur Förderung der
Liebe usw.

Es mag sein, dass Das sechste und siebente

Buch Mosis auch in unserer Gegend
anzutreffen war, indessen ist mir niemand
bekannt, der es auch nur gesehen, geschweige
denn benutzt hat. Zwar werden noch heute

namentlich Leute genannt, die «s Buech»

besessen und unheilvoll eingesetzt hätten,
doch beruhen solche Äusserungen samt

und sonders auf dem Hörensagen.
Bezeichnenderweise nehmen alle mir
bekannten Informanten durchwegs an, dass

das Buch lediglich Zaubersprüche zum

«Plagen» oder Töten von Mensch und Tier
und zur schadenbringenden Beeinflussung

von Naturkräften enthalte, von seiner
heilkundlichen Qualität, die den weitaus

grössten Teil des Inhalts bestimmt, ist nie

die Rede.

Die okkulte Schrift dürfte im Werdenberg,

wenn überhaupt, also in gänzlich unbedeutender

Anzahl verbreitet und zudem für

das Volk identisch gewesen sein mit
anderen magischen Büchlein.25 Sicher aber
hatte der Titel eine eigentlich mythische
Bedeutung. Immer wusste man eben von
Frauen und Männern, die im guten wie im
schlechten Sinne Zauberei betrieben, und
ihnen schrieb man den Gebrauch solcher

geheimnisvoller Bücher als ganz selbstverständlich

zu. Nur schon deren Besitz, gelesen

oder vergraben, soll sie mit übernatürlichen

Kräften versehen haben. Eine
gewisse Berühmtheit hat auf diesem Gebiet
im letzten Jahrhundert ein Jakob Schwendener

aus Buchs erlangt, der sogar oftmals

von ausserhalb des Bezirks aufgesucht und

um Hilfe in obskuren Angelegenheiten
angegangen wurde.26 Ein Saxer konnte
Auskunft über entwendete oder verlorene
Gegenstände erteilen und Diebe zur Rückgabe

des Gutes veranlassen, und am
Grabserberg hiess ein Mann bestohlene Leute
in einen Zauberspiegel schauen, worin sie

des Täters ansichtig wurden.27 Anzuführen
wären hier auch die vielen Beispiele von
Menschen, die Unglück in die Viehställe
brachten. Aber noch heute leben in unserer

Region Leute, die selbst von jüngeren

16 Hiller 1986, S. 396f.

17 Diese Erklärung dürfte auch für das Knabenkraut

gelten, dessen Blätter an menschliche Hände
erinnern.

18 Kreis 1923, S. 130.

19 Senn 1860, S. 292ff.

20 Auch Hugger 1964 erwähnt S. 92 eine «böse
Frau» in Buchs, die aufgrund einer Unterschriftensammlung

vom Gemeinderat aus ihrem Wohnquartier

zwangsausgesiedelt wurde.

21 Diese Flurbezeichnungen sind z.T. nicht mehr
zweifelsfrei zu bestimmen. Mit Galgen könnte
sowohl eine Richtstätte als auch das Gut Galggen
am Buchserberg (Seveler Seite) gemeint sein, mit
Eichen vielleicht das Eichholz (östlich des Langen-
grabens bei Sevelen, wo es auch eine Saarbrugg und
ein Feldriet gab). Auskunft von V. Vincenz, Buchs
1992.

22 Wotansheer. Altgermanischer Mythos.

23 Z.B. die Claviculae Salomonis, 14. Jh.; das

Enchiridion Manuale Leonis Papae, 16. Jh.; das

Romanusbüchlein, 18. Jh. u. a.

24 Den anerkannten biblischen Schriften formal
und inhaltlich ähnliches Werk, das jedoch nicht in
den Kanon aufgenommen wurde (z.B. das Thomas-

Evangelium).

25 Im 19. Jh. besass eine Frau am Grabserberg
nachweislich ein sorgsam gehütetes «Traumbuch»
okkultistischen Inhalts (Aussage von Hans Rhyner,
Buchs), und nach Gabathuler 1981 bot zur Zeit der
Helvetik «eine alte Stadtnerin» ihre Dienste mit
Hilfe des 7. Buches Mosis an.

26 Manz 1916, S. 46. Über diesen Jakob Schwen-
dener konnte ich keine weiteren Angaben herausfinden.

27 Hugger 1964, S. 92. 155



Personen der Hexerei bezichtigt werden.
Kindern wird verboten, von ihnen irgendwelche

Geschenke anzunehmen, ihnen
etwas zu überreichen, weil Hexen ihre
Macht über andere nur dank solcher
Gegenstände aus gegenseitigem Besitz entfalten

können. Auch gesundheitliche Schäden,

geistige Behinderungen oder körperliche

Missbildungen werden noch ab und
zu auf Hexerei zurückgeführt. Andererseits

sind mir auch Namen von Heilern
bekannt, auf deren Unterstützung in weit
heikleren Fällen als dem Vertreiben von
Warzen nach wie vor vertraut wird.28

Interessant ist in diesem Zusammenhang
das Wissen darum, dass es für Hexen
offenbar Möglichkeiten gibt, den Teufelspakt

wieder zu lösen, wonach der Weg in
die Hölle nicht angetreten werden muss.
Eine davon ist die rechtzeitige Weitergabe
des «Buechs» an einen Mitmenschen. Der
schlimme Todeskampf unter entsetzlichen
Schmerzen gilt als eine Bestätigung dafür,
dass dies einer als Hexe verdächtigten Person

nicht gelungen ist. Ebenso bestehen
Aussichten, eine Hexe zu entlarven, indem
man sie selbst plagt. Beispielsweise können

unter Anrufung der «drei höchsten
Namen» über dem Weihwassergeschirr
zwei Messer kreuzweise ins Täfer gesteckt
werden, wonach die betreffende Hexe ihr
Wasser so lange nicht mehr lösen kann, bis
sie sich gemeldet hat und die Messer wieder

herausgezogen werden. Fronfasten-
und Heiligabendkinder sind dank einer
Art zweitem Gesicht befähigt, abnorme
Erscheinungen unterschiedlicher Art zu
sehen, die gewöhnlichen Menschen
verborgen bleiben. Ihren Äusserungen über
allerlei Hexenwerk wird deshalb grösste
Beachtung geschenkt.

Glaube oder Aberglaube?29
Gerade im Zusammenhang mit der
Volksheilkunde ergibt sich häufig die Unsicherheit,

was dem Glauben, was dem
Aberglauben zuzurechnen sei. Tatsächlich ist es

aber kaum möglich, die Grenze zwischen
kirchlichem Glauben und Aberglauben
scharf zu ziehen. Für viele Volkskundler ist
diese Unterscheidung auch unerheblich.
Sie verwenden den Ausdruck Volksglaube
im Sinne dessen, was das Volk in bezug auf
die ausser- und übernatürliche Welt für
wahr hält. Ob die Inhalte dem Schosse des
Volkes und seiner Gemeinschaftskultur
entspringen oder auf eine kirchliche oder
philosophische Lehre zurückgehen, ist für

156 sie von untergeordneter Bedeutung.

9BtU man jtmanben auf bie Jetne fjltt fdjäbtgen unb
fcfltagen, benüfet malt Ijfetju eine gafelgette, roelrfje man
ftd) im 2BaIbe cot ©onnenaufgang fdjneibet, unb jroat
an einem Sienstag, an roeldjem getabe Steumonb fein
mu|. 9Kit biefer ®erte [cfjfiigt man ju gaufe auf ein
.Sleibungsftiidi bes Setreffenben ober in Ermangelung
eines foldjen auf bie Sütfcfjroeile unter Siemumg bes be-
treffenben Stamens. 3eber §icb trifft ben ©emeinten.

SBenn man unter bie Sd)roeite bes Scfjafftattes bas
TOenftruattonsbfut einer grau oergräbt, fo oerredren bie
«Scîjafe tn blefem Statt

Sdjaum Dom OTunbe eines Soten gefammelt, be-
roirfet ben Stob ber geerbe eines geinbes, roenn man
biefen Scfjaum im Sdjafftatle ober auf ber StBeibe oer-
ara.bt.

Drei Beispiele von Bosheitszauber aus
dem 7. Buch Moses.

Um eine klare Definition des «Irrglaubens»

als einem erklärten Feindbild hat
sich dagegen - ohne Erfolg - über
Jahrhunderte die Kirche bemüht. Immer klagte
sie darüber, dass man natürlichen und
menschlichen Dingen Göttliches
zuschreibe, welches sie nicht an sich hätten.
Anderseits ist nicht zu übersehen, dass

auch viele hohe Repräsentanten der
kirchlichen Lehrmeinung sich im Grenzbereich
zwischen Glauben und Aberglauben
bewegten, letzterem sogar verhängnisvoll
anhingen (Hexenverfolgungen!). Und besonders

die katholische Lehre bietet mannigfache

Ansatzpunkte zu grösseren und
kleineren Abweichungen, die von den

Gläubigen intuitiv, ohne Absicht einer
Opposition, gepflegt werden. Dazu sind die
vielen Beispiele übertreibender, verzerrender

Anwendung kirchlicher Riten und
Devotionalien zu zählen (Wallfahrts-Unsitten,

Schutzengel, Wunderpatrone, Bi-
bliomantie30, Paraliturgie). Das Sprichwort
«Ohne Aberglaube kein Glaube» meint,
dass kirchlich Gläubige eine Neigung
haben, an überirdische Mächte zu glauben,
und zwar nicht nur an kirchlich sanktionierte.

Im Gegensatz dazu glauben wirklich

areligiöse Menschen weder an eine
Gottheit noch an Dämonen oder andere
irrationale Geistwesen. Jedenfalls aber ist
die diffuse Grauzone zwischen Glauben
und Aberglauben nicht einfach angefüllt
mit Relikten aus vorchristlicher Zeit.
Wenige Abergläubische leben im Bewusst-
sein, mit den von der Kirche unbestätigten
Bräuchen gegen die Lehre zu Verstössen,
vielmehr sind die meisten der Überzeugung,

die kirchlichen Vorschriften besonders

intensiv auszuüben und in ihren Alltag

einzubinden. Geistig Verwandtes hat
eben viele Berührungsflächen. Sehen wir
uns etwa die menschliche Tendenz zur
Furcht vor dem Irrationalen an, so stellen
wir fest, dass sie da wie dort auftritt. Sicher

war die Angst vor Göttern und Dämonen
ein wesentlicher Bestandteil vorchristlichi-
cher Religionen; aber drohte nicht das

Christentum bis vor kurzem mit seiner
Erbsündenlehre, dem göttlichen Gericht,
der Hölle und in den Vorschriften zu
Beicht und Busse in ganz ähnlicher Weise?
Die Bibel, vor allem das Alte Testament,
bildet Grundlage und Quelle für viele
Sentenzen des Aberglaubens. Man denke an
die eherne Schlange des Mose; an Samson,
dessen Lebenskraft in seinen Haaren
enthalten war; an Lots Frau, an der sich das

Umschauen so schrecklich auswirkte, die
Traumdeutungen, Totenbeschwörungen
usw. Ebenfalls im Neuen Testament lassen
sich unschwer Beispiele finden: die
Bevorzugung der rechten Seite, die Austreibung
von Dämonen, Krankheiten als Strafen
Gottes, Morgenrot als schlechtes Vorzeichen,

Magier...
Wie schwer die Trennlinie zwischen Glauben

und Aberglauben zu ziehen ist, erhellt
auch daraus, dass die eine der christlichen
Konfessionen manches dem Aberglauben
zurechnet, was der anderen heilige Wahrheit

ist, etwa das Fegefeuer oder die
«Wandlung» von Wein und Brot. Im Zürcher

Sittenmandat von 1530 wurden im
Geiste Zwinglis verschiedene von der
römisch-katholischen Kirche gutgeheissene
Bräuche kurzerhand als «gespänst- und
aberglouben Gott zum höchsten missfäl-
lig» bezeichnet: Messen, Altäre, Bilder,
Lichter, Wallfahrten galten als «abgöttisch
verfuerungen» und wurden bei Strafe
verboten.

Parallel zum medizinischen Fortschritt,
vor allem auf dem Gebiet der Psychiatrie,
hat sich in unseren Ländern der
Krankheitsdämonenglaube auf kleine Reste

reduziert. Er lebt noch weiter in
volkstümlichen Krankheitsnamen und Heilverfahren,

teilweise auch in der medizinischen

Begriffswelt. Früher wurde die Krankheit
als etwas Geheimnisvolles und Unsichtbares

angenommen, das von aussen her in
den Menschen Eingang gefunden hatte
und ihn beherrschte. Da dieses «Wesen»

offensichtlich mit einem persönlichen Willen

ausgestattet war, wurde es als ein

Krankheitsgeist angesehen. Insbesondere
bei Geisteskrankheiten war das der Fall,
weil dort ein Krankheitsgrund am wenigsten

zu erkennen war. Der bei Besessenheit

in den Menschen gefahrene Dämon
war sogar mit eigener Sprache ausgestattet,

denn so deutete man die rein lautlich
und inhaltlich vom Normalen abweichen-



den Äusserungen Geisteskranker. Diese
bösen Geister wurden häufig identifiziert
als bekannte Wiedergänger oder - nicht
selten - gar als der Teufel in Person.

Wie personenhaft dämonisch eine Krankheit

aufgefasst wurde, zeigt sich noch bei
etlichen Redewendungen im modernen
Sprachgebrauch. Man spricht von einem
Schlag oder sagt gern, eine Krankheit gehe

um, habe jemanden gepackt, befallen,
ergriffen oder niedergeworfen, sitze in
einem, müsse sich austoben, schüttle,
zehre an einem, lasse uns wieder los usw.31

Die Behandlung von Besessenen oblag
früher fast ausschliesslich den Geistlichen.
Es sind zahllose Beispiele von Teufelsaustreibungen

bekannt, und wiederum sollen
sich die Kapuziner darin am besten ausgekannt

haben. Während heute die meisten
Priester Leute mit derartigen Begehren an
Fachärzte verweisen, sind mir dennoch

- auch im Werdenbergischen - mehrere
Fälle von Exorzismen bekannt, die von
katholischen Geistlichen noch in jüngster
Zeit ausgeführt wurden. Dabei handelte es

sich meistens um Schlaf- und Verhaltensstörungen

bei Kindern, die auf eindringlichen

Wunsch der Eltern auf diese Weise

kuriert werden sollten. Auf katholische
Geistliche wird die exorzistische Kraft bei
der Priesterweihe noch immer übertragen,
und dass der Teufel «wie ein brüllender
Löwe umhergeht, suchend, wen er
verschlinge», ist vielen Menschen nach wie

vor unumstössliche Tatsache. Innerhalb
der einschlägigen Gebete und Segensformeln

wird denn auch speziell der Erzengel
St. Michael angerufen, welchem es vordem

gelungen war, den «Satan und alle anderen
bösen Geister, welche zum Verderben der
Seelen in der Welt umhergehen, mit Gottes
Kraft in die Hölle hinabzustossen».

Ein Exorzismus in der Burgerau
Im Staatsarchiv St.Gallen wird ein Schreiben

vom 7. August 1806 aufbewahrt, worin
der damalige Werdenberger Bezirksarzt
Dr. Johannes Hilti dem Sanitätskollegium
in St.Gallen eine zumindest versuchte
Teufelsaustreibung in der Burgerau meldet.
Beachtenswert sind darin neben dem Vorfall

an sich der spöttische Tonfall des Arztes

und seine Empörung darüber, dass so

etwas auf reformiertem Gebiet passiert sei:

«Ich werde aus ein paar Gründen bewogen,

Ihnen Bericht von einer etwas

frappanten Geschichte zu ertheilen, die sich

letztere Tage in einer unserer Gegenden
(der Burgersau, Kreiß Sevelen) rühmli¬

cher Weise zugetragen hat. Erstlich werden

Sie mit dem wahren Hergang der
Sache bekannt, da Sie, von andern Seiten aus,
und durch andere Wege zu Ihnen gelangten

Nachrichten, nur einzelne und
vielleicht entstellte Umstände vernehmen
würden. Zweytens erhalten Sie dadurch
einige wahre Beweise von dem einem
Theil unsers Volks noch anklebenden
Hang, zur Schwärmerey und dem
Aberglauben, und dem daher rührenden Einfluß

auf ihre Gesinnungen und Handlungen,

ebensowohl in medizinischer, und
religiöser, als jeder anderer Hinsicht.
Es war letzteren Sonntag Nachmittag, als

mich ein Mann zu einer Frau verlangte, die

ganz verrückt im Kopfe seye. Ich entspräche

dem Begehren; das Haus war von Volk
aller Art belagert und die Stube von
Menschen vollgepfropft, in ihrer Mitte ein

Kapuziner, die Gemüthskranke auf einem
niedern Lager, von 2 starken Männern an
Armen und Beinen festgehalten. Jener
wandte sich sogleich an mich, und sagte, er
möchte meine Meynung vernehmen, wie
ich den Zustand dieser Person ansehe, ob

er von natürlichen oder etwann andern
Ursachen herrühren möchte - ob ich glaubte,
durch Arzneyen ihr helfen zu können, oder
ob es nicht am rathsamten seyn würde,
Hülfsmittel meiner Art und seiner Art mit
einander vereinigt anzuwenden? Die
Aufmerksamkeit und Neugierde aller
Anwesenden war sehr gespannt, aus ihren
Gesichtszügen und ihren Verdeutungen
blickte nichts als Verdacht hervor: die

gemüthskranke Person sey von dem bösen

Geist beseßen, der sich natürlicher Mittel
nichts achten werde, und durch heilige
Wunderkraft bekriegt und aus der Person

weggetrieben werden müße. Dieß machte

mich ein wenig behutsam mit meinen
Antworten und Urtheilen, ließ mir demnach

zuerst umständlichen Bericht von dem

ältern und bisherigen Zustande des Ge-

müthes und Körpers und allen natürlichen
Ursachen und Veranlaßungen dieser

erfolgten Veränderungen geben, beobachtete

auch das Betragen und alle Erscheinungen

bey der Person selbst so genau es

mir möglich war, um ein unbefangenes

richtiges Resultat über dasjenige zu erhalten,

was hier in der Frage war.

Die Person ist 24 Jahre alt, hatte seit 5 Jahren,

da sie verheurathet ist, zweymalen
Anfälle von einer Art fallender Sucht

und bisweilen kleine Anwandlungen von
Schwermuth. Vor 3 Wochen kam sie das

erstemal glücklich in die Kindbette. Alle

Verrichtungen waren und sind so gut in
der Ordnung, wie sie bey jeder Wöchnerin

seyn sollen. Keine fiebrischen Zufälle,
keine Unordnungen in den Verdauungswerkzeugen

etc. zeigten sich jemalen. Vor
8 Tagen bemerkte man zuerst eine
Veränderung ihres Gemüthszustandes, die zuerst
in mehrerer Lebhaftigkeit und größerer
Neigung zu leichtsinnigem Schwatzen
bestund. Bey diesem meinem ersten Besuch
war sie in ununterbrochener Unruhe und

Bewegung, focht mit Händen und Füßen,

rang, bäumte sich auf, schlug um sich her,

wenn sie nicht kräftig gehalten wurde,
lachte, sang, fluchte, spie um sich her, alles

that sie mit ungewöhnlicher Schnelligkeit,
war auf Niemand aufmerksam, erkannte
niemand, beantwortete auch keine Fragen,
oder wenn sie es noch zur grösten Seltenheit

that, fiel die Antwort sehr übelpassend
aus. - Aus allem diesem und anderem
erkannte ich die Krankheit für eine wahre
Manie, die aus einer nicht ganz verborgenen

Conkurrenz prädisponirender und
veranlaßender Ursachen entsprungen
seyn mußte. Bemerkte demnach dem

Herrn Pater diese meine Diagnosis und
eine darauf zu gründende Curmethode.
Dieser gab mir keinen großen Beyfall,
machte aber auch keine bedeutende
Einwendung gegen mein Erachten; sähe es für
möglich an, daß noch andere übernatürliche

Ursachen mit im Spiel seyn können,
und machte mir für jeden Fall hin den
Vorschlag, gemeinschaftlich zu arbeiten, als

wodurch der Endzweck am unfehlbarsten
erreicht werden könne. Lauter Beyfall
drückte sich in allen Blicken der uns
Umringenden aus; Diese wollten ihre Mey-

nungen durch folgende Gründe rechtfertigen:

Die Person, von der die Rede ist,
könne den Knoblauchgeruch nicht leiden;
sie könne kein trokenes Brod (heilig
Brodü) schluken; sie könne die guten
Namen nicht nachsagen, sie könne einem

nicht nachbetten, hingegen könne sie doch

so gut fluchen und schwören - und man
dürfe sie nur anschauen, so sehe man es

ihrer Miene und ihrem Gesicht an, wer hinter

diesem Vorhang stehe. - Der Herr Pater

fügte seinem Antrag hinzu, er bediene

28 Aus Rücksicht auf diese «Hexen» und Heiler,
deren Angehörige und Nachkommen werden die
Namen nicht genannt.

29 Die Aussagen dieses Abschnitts stützen sich
hauptsächlich auf Hiller 1986.

30 Wahrsagen aus zufällig aufgeschlagenen
Buchstellen, besonders aus der Bibel.

31 Nach Röhrich 1950. 157



158

sich gar keiner verbottener Mittel, sondern
nehme nur zum Gebett seine Zuflucht;
zwar habe er schon einmal vor meiner
Ankunft gebetten, allein es habe noch keine
Wirkung hervorzubringen vermögen. Ich
erklärte denn: daß das Betten als solches

nicht schade, aber auch von einer andern
Person, besonders einem unserer Geistlichen

mit eben dem Nutzen verrichtet werden

könne, wie von einem Herrn Capuzi-
ner (der überdas Lateinisch bettete), daß

aber ihre Absicht gar nichts werth seye,
wenn sie mit dem Gebett etwas von einem
bösen Wesen, das gar nicht da seye,
wegtreiben wollen; daß ich solange weder mit
ihnen (den Verwandten, Rath und Hilfe
verlangenden) noch mit der kranken Person

zu thun haben wolle, als sie alle
unnatürlichen und abergläubischen Meynun-
gen, und die darauf beruhenden Vorkehrungen

und Hülfsmittel nicht gänzlich auf
die Seite gesezt und sich entschloßen
haben werden, nur dasjenige allein anzunehmen

und zu gebrauchen, was ich für gut
finden und anordnen werde. Und begäbe
mich wieder nach Haus. Des folgenden
Tags (Montag den lten d.) erhielte die

Nachricht, daß die Kapuziner ihre Waffen
niedergelegt, den Zustand der Person für
eine natürliche Gemüthskrankheit erklärt
und gut gefunden haben, die fernere
Behandlung einem behörigen Arzt zu
überlaßen. Ich gäbe nun Arzneyen, schriebe
Diät und andere Verhaltungs-Regeln vor,
besuchte die Person gestern und heute,
und fände sie nur in sofern in veränderten
Umständen, als sie in ihrem Betragen nicht
mehr so heftig und so gewaltthätig, wie am

Sonntag war. Ihre Schwünge liefen jezt
meistens auf das Spaßhafte und Lächerliche

aus, sie tanzte, machte poßierliche
Complimente, reimte, lachte, lispelte,
zupfte an sich und andern Personen
herum, schleuderte Kleidungsstücke und
anderes, was sie erhaschen konnte, umher.
Nun will ich noch eint und anderes erwähnen;

was mehr zum abentheuerlichen Theil
dieser Historie und dahin gehört, was ich
nur vernohmmen und nicht selbsten gesehen

habe, folglich auch nicht verbürgen
kann, in wie fern jeder Umstand wahr und
in der richtigen Verbindung seye, wie er
mir erzählt wurde. Man gieng das erstemal
zu den Capuzinern nach Mels, sie mit der
wunderbaren Begebenheit bekannt zu
machen, und ihren Rath und Beystand zu
verlangen; sie gaben ein paar Prisen Räucherpulver

und ein wenig von einer lautern
Flüßigkeit, welches beydes dazu dienen

3$ !R. ein Dlentr ®otU« teg<fre, Berufe unb
btfcf roöre blif ®e!jt Alymon, bur$ ble erf^rötf»
tléften ffiorlt Sather, Ehomo, Geno, Poro,
Jehovah, Elohim, Volnah, Denach, Alonlam,
Ophiel, Zophlel, Sophie), Habriel, Eloha,
Alesimae, Dilcth, Melohim, unb bun$ alle

feiligfltn ÏBorte, bur$ hielte bu Immer magfl
bejmungen teerben, bafj bu bot mir erfäelneft,
fanftmütflg in frönet menf<$li($et ©eflatt unb
erfütleft, Kai itf Dir befehle unb fage fo traft
@ott fommen leltb ju rieten ble Sebenbigen unb

ble Debten. — Fiat, fiat, fiat.

«Siegel» aus dem 7. Buch Moses mit
zugehöriger Beschwörungsformel.
Wirkung: «So dieses Sigill man bei
sich im Bette tragt, ersiehet man
durch Träume und Erscheinungen
Alles, was man wissen will.»

sollte, den bösen Geist aus der Person

wegzubringen. Weil diese Mittel aber nicht
fruchteten, wurde um einen persönlichen
Besuch eines Capuziners angesucht. Diesem

Begehren wurde nach einigen Umwegen

entsprochen; und sollen in allem 3 mal

Capuziner Visiten abgestattet haben. Ihre
exorzistische Handlung soll dann unter
anderen nach folgenden Formen begangen
worden seyn: Herr Pater, Patientin und die

übrigen Personen, die gegenwärtig waren,
ruhten auf den Knieen, und bemühten sich

in dieser andächtigen Attitude, vermittelst
des Gebettes, der Beschwörungen, des

Kruzifixes und Weihwaßers dem Wider-
sächer auf den Leib zu kommen, und ihn
mit entscheidender Übermacht aus seinem
widerrechtlichen Aufenthaltsort loszuma¬

chen. Der Herr Pater soll dann besonders
mit geballter Hand dem Gesicht der armen
Geplagten einmal ums andere nahe
gekommen seyn, und mit den störrischesten

beleidigendsten Ausdrücken dem verworfenen

Unholde - dem Satan in Natura aus
dem Innern herausgebotten haben, unter-
deßen mit dem Cruzifix seltsam manövrirt,
und Weihwaßer auch von unseren Leuten
so ausgesprengt wurde, als ob sie von jeher
in einem anderen Glauben unterrichtet
und unterhalten worden wären.
Zur Ehre eines anderen und größeren
Theils vom Volke muß man nun sagen, daß

diese Handlungen sehr mißgebilliget werden,

und daß er unsern Herren Geistlichen
den ungetheiltesten Beyfall giebt, die sich

wegen dieser Begebenheit sehr ereifern,
nichts als Aberglauben, eine Art von
Abtrünnigkeit von unserer Religion darin
erblicken - mitunter ihrem Ansehen und
ihrem Charakter Eintrag thuende Züge
dabey finden, die bloß, besonders von Seiten

der Herren Capuzinern ungeahndet
können gelaßen werden, welche auf ihren
Posten bleiben, nicht in fremde Wirkungskreise

ausgleiten, und in unsern Gegenden
in dergleichen Angelegenheiten am wenigsten

auf solche Weise sich mischen sollten.
Soviel fände mich einigermaßen verpflichtet,

Ihnen zu referiren, überlaße Ihnen
übrigens gänzlich, aus welchen Gesichtspunkten,

Sie einzelne Theile oder das

ganze dieser Geschichte betrachten und
beurtheilen werden, und ob Sie wegen dem

Antheil, den das medizinische Fach, die
öffentliche Sanitätsvorsorge, daran hat, dem

Krieg Hand bieten wollen, den die Herren
Geistlichen einem so unbefugten Eindringen

in ihre Rechtsame und einer solchen

Charakterlosigkeit angekündet haben,
oder nicht.»
Interessant ist auch der weitere Verlauf
dieser Angelegenheit. Die Sanitätskommission

meldete den Vorfall dem Kleinen
Rat, welcher vom Statthalter des Distrikts
Sargans sogleich eine genauere Abklärung
verlangte. Dieser befragte den Superior
des Kapuzinerklosters in Mels und
schickte folgende Antwort an die Regierung:

«Unter Zusendung der Beylage theile ich
Ihnen auch die Deposition des Superiors in
Mels über den Exorcisten-Unfug in der

Burgersau mit, woraus erhellet, daß der

Superior sich wenig oder nichts mit der
Sache unmittelbar befaßt hat; sondern der
P. Aloys das meist aus sich selber und auf
eigenen risico that, auch die wenige Löh-



nung, die ihm dafür wurde und in einem
halben Thaler bestehe, für sich behielt,
ohne dem Superior zu Händen des

Klosters etwas davon zu geben. Und wenn der
Superior nicht besorgt hätte, den wohlge-
achten Gemeind Rath von Sevelen zu
erzürnen, hätte er es dem Pater nicht einmal

gestattet zu gehen. Was dann vollends das

gegebene Räucherpulver und die Flüssigkeit

(sogenanntes Malefizwasser) betreffe,
habe solches der Bruder Pförtner ganz
ohne sein Vorwißen und Willen gethan,
und schon 3 Tage vor Abholung des Paters
einem Manne, der darum ersuchte,
gereicht. Ein angemeßner Verweis für das

Vergangne und das Verbot für die Zukunft,
sich mit dergleichen Sachen nicht mehr
abzugeben, wird das beßte Mittel diesen Unfug

zu rügen setzen. Weitern Untersuch
werden Sie mit mir unnöthig finden, indem
das Wesentlichumständliche alles am Tag
ist.»

Diesem Brief lag das Protokoll der Befragung

bei, welche Statthalter Bernold mit
Bruder Santinus, dem Superior im Kloster
Mels, anberaumt hatte:
«Es sey am l.,en August gewesen, als ein

Expresser vor ihrem Kloster angeritten
kam, mit einem Schreiben des Gemeind
Raths von Sevelen, worin die dringende
Bitte enthalten war, daß doch schleunig ein
Pater des Klosters sich persönlich an Ort
und Stelle zu einer Frau begebe, welche

man mehr von einem unnatürlichen als

ganz natürlichen Übel behaftet glaube.
Der Expresse sey, soviel er wiße, selbst ein
Gemeindsrath und Bruder des Mannes
der kranken Frau gewesen. Er (Superior)
habe sehr ungern dieß Ansuchen gehört,
um so mehr, da er wegen dem bevorstehenden

Portiunkularfest keinen Pater
entbehren konnte. Daher habe er ferner dem

Expressen erwiedert, daß, wenn jemand
von seinen Patres sich hiezu willig finde, er
zwar aus Rücksicht gegen den Gemeind
Rath von Sevelen nichts dawider haben
könne noch wolle; aber befehlen könne er
es auch nicht. Da habe der P. Aloys sich
bereden laßen, mit dem Expreßen hinzugehen;

sey aber in der Nacht wieder
zurückgekommen. Am Sonntag darauf als den 7.

Aug. sey dann der P. Aloys wieder
hingegangen, zuerst zu der Patientinn, dann zum
H. Pfarrer in Schan, der noch am gleichen
Abend auch mit ihm zur Patientinn gieng.
Dieß habe der P. Aloys nach seiner Rückkunft

öffentlich über Tisch erzählt nebst
dem, was er zum beßten der Patientinn

vorgenommen; was aber nur in einfachen

Sterbekreuz, Weihwassergeschirr und
über Generationen vererbter Rosenkranz

aus Gams. Bild Hans Jakob
Reich, Salez.

Segenssprüchen bestanden habe, indem
der H. Pfarrer von Schan, den der P. Aloys
zu Rathe zog, dafür hielt, daß die Patientinn,

wenn nicht obsessa, doch circumsessa

a diabolo sey. Nachher sey der P. Aloys auf
Mariä Himmelfahrt nach Vaduz zur Mission

gegangen, und habe, wie er ihm sagte,
die bewußte Frau nur im Vorbeigehen
besucht. Wohl wiße er, daß die Leute in der

Burgersau den P. Aloys mit Gewalt bey
sich behalten wollten; er sich aber mit der

Nothwendigkeit seiner Gegenwart im Kloster

entschuldigte, und die Leute fernerhin
an den H. Pfarrer in Schan verwies.»

Die Patientin litt an einer manisch-depressiven

Psychose, ausgelöst durch die
Geburt, und befand sich im affektiven
Extremzustand dieser Erkrankung, welche
üblicherweise nach einigen Wochen wieder

abklingt. Obwohl diese Erscheinung
erst Ende des 19. Jahrhunderts beschrieben

wurde, hatte Hilti sie aus eigener
Beobachtung richtig erkannt und diagnostiziert.

Der Volksglaube
zu Grossvaters Zeiten...
Wenn wir uns nur um eine oder zwei
Generationen zurückversetzen, glauben wir
festzustellen, dass Magie und Aberglaube
vor wenigen Jahrzehnten beträchtlich breiter

und tiefer im Volk verwurzelt waren als

heute. Besonders in ländlicher Abgeschiedenheit,

noch weitab von weltumfassender

Kommunikation, hatten Eigenheiten aller

Art ihre feste Beständigkeit. Man schämte

sich auch überlieferter Heilmethoden der

ungewöhnlichen Art nicht, sondern hütete

sie sorgsam.
Im Werdenberg wurden damals leider
keine Untersuchungen durchgeführt, die

Praktiken der weissen und schwarzen Magie

festgehalten hätten. Eine freizügige
Übernahme von Ergebnissen aus Nach¬

barregionen ergäbe vielfach trügerische
Resultate, da etwa zwischen dem katholischen

Sarganserland und unseren
reformierten Gemeinden diesbezüglich manchmal

Welten stehen. Trotzdem, einige
wenige Beispiele, die meist als spasshafte
Reminiszenzen weitererzählt werden, mögen
zeigen, dass ein Stück des alten Volksglaubens,

wenn auch zum Teil nurmehr in Form
von Erinnerungen, noch greifbar ist. Auf
Gemeinplätze wie schwarze Katzen, die
Zahl dreizehn, das vierblättrige Kleeblatt,
Wetterregeln usw., aber auch auf sakrale
Handlungen, die als Elemente des kirchlichen

Gottesdienstes gelten, wird an dieser
Stelle verzichtet. Ich lege Wert auf die

Feststellung, dass die dennoch als

Beispiele erwähnten Gebräuche, Weihen und
Segnungen, die von der katholischen Kirche

gepflogen werden, hier ausschliesslich

wegen ihrer volkskundlichen Relevanz
genannt sind und nicht abschätzig oder als

leichtfertig dem Aberglauben zugeordnet
verstanden sein wollen. (Bezüglich des

Brauchtums im Zusammenhang mit
Geburt und Tod sei auf den Beitrag von
E. Dürr-Kaiser in diesem Buch verwiesen.)

Karfreitagsei, Agathabrot und weitere

fromme Mittel
An einem Karfreitag gelegte Hühnereier
gehen selbst bei jahrelangem Aufbewahren

nie in Fäulnis über. Sie sind ein
Universalmittel gegen jegliche Leibesschäden.
Einem Säugling in die Wiege gelegt,
vermag ein Karfreitagsei Muttermale zu beseitigen,

Wundliegen zu verhindern und
überhaupt diesen Menschen zeit seines Lebens

vor vielen Unannehmlichkeiten, auch vor
Geistern, zu bewahren. Ebenso heilsam ist
seine Wirkung bei Tieren. Es wird sowohl

vorsorglich wie auch als Heilmittel
benutzt.

Unter den vielen Karfreitagsbräuchen
pflegte man in Garns bis vor wenigen Jahren

noch den, an diesem Tag die Stube

gründlich zu reinigen. Diese die
reformierte Nachbarschaft etwas provozierende

Tätigkeit wurde allgemein als

Bussetun empfunden, sie dürfte aber vordem
das Wanzen- und Flöhevertreiben zum
Zweck gehabt haben.32

Brötchen, die am 5. Februar, dem Tag der

heiligen Agatha, in der Kirche (heute in
den Bäckereien) geweiht werden, wohnt
eine mehrfach nützliche Kraft inne. Bis vor
kurzem wurden sie gleich nach der Messe

32 Manz 1916, S. 95. 159



aus Zainen und Körben verkauft und

gegessen. Auf eine Spezialität wird in Garns

nach wie vor vertraut: Agathabrötchen
(Pürli) bewahren vor Heimweh. Besonders

Kindern, die sich für längere Zeit in
die Ferien oder in ein Internat begeben,
wird ein solches Brötchen mit in den Koffer

gepackt. Am Bestimmungsort wird es

aber nicht gegessen, sondern aufbewahrt.
Gewissermassen ein Pendant zum
reformierten Karfreitagsei, verschimmelt das

katholische Agathabrot nämlich nicht.33

Erwähnung verdienen hier einige weitere
kirchliche Mittel, auf die wie überall in
katholischen Gegenden auch in Garns

vertraut wird: Der Blasiussegen hilft gegen
Erkrankungen und Verletzungen des Halses,

der Speise- und Luftröhre. Blasius (3.

Februar) ist einer der 14 Nothelfer, der
auch in Verfolgungsnot angerufen werden
kann. Die Palmzweige, die das ganze Jahr
über am Kruzifix oder im Herrgottswinkel
stecken, befördern einfach dadurch oder

ganz gezielt eingesetzt Wohlergehen. Mit
dem Weihwasser aus dem häuslichen «Wi-

wassergschierli» wird vor dem Verlassen
des Hauses oder beim Zubettgehen das

Kreuzzeichen gemacht, womit man sich

unter den Schutz Gottes stellt; es wirkt
aber auch, auf Wiese und Acker gespritzt,
wachstumsfördernd, heilt bei Mensch und
Tier Krankheiten, «welche beforderist
durch Zauberey oder Schwartz-Kunst
herkommen»34, und kann ebenso eingesetzt
werden gegen Gewitter und Hagel, giftige
Luft, Pestilenz und Seuchen. Der erfolgreiche

Gebrauch des Weihwassers setzt absolute

Festigkeit im Glauben voraus. Dem
christlichen Glauben an die Kraft des

geweihten Wassers ist zweifellos ein uralter
heidnischer Kult voranzustellen, der in
gewissen Märchen weiterlebt. Ihm liegt die

Vorstellung zugrunde, dass das Wasser Sitz

von zauberkräftigen und heilsamen
Elementarwesen sei.35 Die am Tag Mariä
Reinigung (2. Februar)36 geweihten Lichtmesskerzen

bestehen aus reinem Bienenwachs,

der den Leib Christi aus Mariä
unversehrtem Fleisch darstellt, und einem
weissen Docht als Symbol für die Seele

Christi. Ihre Flamme versinnbildlicht die

Gottheit. Lichtmesskerzen befördern
nicht nur die Erleuchtung durch den Geist

Gottes, sondern bewahren auch vor allen

möglichen Leibes- und Seelengefahren,
Teufels-, Hexen- und Zauberwerk
eingeschlossen.

Die Nonnen aus dem Kloster Ingenbohl,
160 die in Garns während über hundert Jahren

- -

Vier Spielarten alter Agnus-Dei-Amu-
lette. Auch auf dem grossen Täfelchen
ist ein Wachstropfen (Mitte unten)
eingegossen. Heute sind meist Metallme-
daiilen im Gebrauch. Bild Hans Jakob
Reich, Salez.

zum Dorfbild gehörten, standen als

Krankenschwestern in bestem Ansehen. Nicht

nur, weil sie allerlei Naturheilmittel
gebrauchten, sondern weil man sich aus ihrer
Nähe zu Gott ein mehreres versprach.
Sichtbares Zeichen dafür, dass diese

Klosterfrauen der Natur allein nicht alles

zutrauten, war etwa das mitten in einen
Wundverband eingebundene Bildchen der

Mutter Maria Theresia Scherer, einer
Gründerin ihres Klosters, deren Fürbitte
Krankenheilungen in grosser Zahl
zugeschrieben werden.
Seit der Elektrifizierung des Kirchengeläutes

ausgestorben ist das Mai-Einläuten.
Während der ersten Maiandacht wurde
beim Beten des Grossen Psalters zu jedem
Gesätzchen abwechslungsweise mit einer
der Glocken, und dazwischen immer wieder

mit allen zusammen, geläutet. Eine
volle Stunde lang ging das die Tonstufen
hinauf und hinunter, was den fest bestallten

Läutern einen enormen körperlichen
Einsatz abverlangte. Mit diesem Brauch
wurde der Segen Gottes auf die erwachenden

Fluren erbeten. Nach wie vor zum Einsatz

aber gelangt die Gamser Wetterglocke,
die von «einem Heiligen» geweiht worden
sein soll. Ihr Geläute vermag aufziehende
Unwetter jeder Art zu paralysieren oder
doch im Westen zurückzuhalten.3' Weiteres

Brauchtum dieser Art ist noch lebendig
in den frühmorgendlichen kirchlichen Bitt-
oder Flurprozessionen vor Christi
Himmelfahrt.

Zur Behütung des Viehs vor Krankheiten
und Unfällen, aber auch zu seinem Gedeihen,

vertraute früher jeder gottesfürchtige
Bauer zunächst auf die Hilfe Gottes.

Rechtzeitig vor der Alpfahrt erschienen

Kapuziner im Dorf, die säckchenweise

gesegnete Kräuter oder einfach «Höö-

plöem»x zum Kauf anboten. Diese wurden

vorsorglich dem Futter beigemengt. Die
gleiche prophylaktische Wirkung
versprach man sich das Jahr über vom
Dreikönigssalz und -wasser, welche ausserdem,

miteinander vermengt, bei der Bekämpfung

von Feuersbrünsten Verwendung
fanden. Dass manche Bauern die nach der
Viehschau verteilten Kränzlein in den

Herrgottswinkel hängen, mag heute
einfach einer farbenfrohen Ausschmückung
gleichkommen, doch dürfte dahinter die

fromme Bitte stehen, dass die besonders
schönen Trägerinnen dieser Auszeichnungen

weiterhin gut gedeihen möchten.

Religiöse Amulette und Schutzzeichen
Bis auf den heutigen Tag wird auch in
unserer Gegend auf die Kraft eines
geistlichen Amuletts, des Agnus De/39, vertraut.
Dessen Existenz lässt sich bis ins 6.

Jahrhundert zurückverfolgen und war
ursprünglich ein vom Papst persönlich
geweihtes weisses Wachstäfelchen mit einem
darin eingedrückten Lamm-Gottes-Bild-
chen, das nur von Priesterhand berührt
werden durfte. Verwendung fand es «in all

erdencklicher Noth»: «... die Zimmer oder
Gemach mit diesem geweichten Wachs

außgerauchert, vertreibet deß Teuffels List
und Renck, der Polter-Geister Gethöß und

Unruhe; in Aecker oder Weinberge ehren-

bietig eingelegt, wendet ab durch Zauberey

und Teuffels-Kunst gemachte Schauer,

Risel und schädliche Donner-Wetter.» Das

päpstliche Weihegebet für diese in
Brunnenwasser getauchten, mit Chrysam und

wohlriechendem Balsam versehenen
Täfelchen lautete: «Daß durch diese Agnus
Dei Gott gnädig alles Übel von uns wolle
abwenden, herentgegen alles Gutes
bescheren; insonderheit den Menschen in
Gefahr zu Meer und Land behüten; Donner,

Schauer, Rißl, Reiff, schädliche Wind,
Regen, Erdbiden, Pest und ansteckende

Kranckheiten, den gähen und schnellen

Todt, Feuers- und Wassers-Noth von uns

wolle abwenden; Teuffels-List und Kunst

uns nicht wolle schaden lassen; denen

schwangern Frauen eine glückseelige Ge-

burth wolle ertheilen.»40 Die sich heute

noch im Umlauf befindlichen Agnus Dei
werden in gewissen Klöstern für die

Mitglieder katholischer Bruderschaften41

hergestellt, können aber von jedermann
gekauft werden. Es gibt sie in vielerlei
Spielarten: Kartontafeln zum Aufhängen,
bestickte Stoffplätzchen in runder oder in

Kreuzesform, in Kunstleder eingefasste
Christusbildchen als Anhänger für Hals-



kettchen. Alle aber sind mit «Agnus Dei»,
zusätzlich oft mit «IHS»42 beschriftet und
haben einen Wachstropfen eingearbeitet.
Auf grösseren ist ihre Segenskraft
vermerkt: «Sie schützen gegen Wassergefahr
und Blitzschlag. Sie tragen zur Tilgung der
Sündenschuld bei. Sie löschen Feuersbrünste

und bewahren vor einem schnellen, un-
versehenen Tode. Sie schützen gegen
teuflische Einflüsse. Diejenigen, welche sich
vertrauensvoll der Agnus Dei bedienen,
sie bei sich tragen oder mit gläubiger
Ehrfurcht in ihren Wohnungen aufbewahren,
empfangen noch viele andere Gnaden.»
Das wird heute noch beherzigt, selbst von
reformierten Leuten, die sich ihr Agnus
Dei in Gams beschaffen. Wie mir versichert

wurde, werden sie gerne auf Alp¬

fahrten getragen oder als Gegenmittel bei
unerklärlich «geplagten» Kindern eingesetzt.

Der geweihte Wachstropfen ist in der
Folge auch von weltlichen Heilern insgeheim

verwendet worden. Ein noch lebender

Mann aus Garns wurde vor Jahren ab
und zu gerufen, wenn Kleinkinder nachts
immer zur gleichen Zeit schrien und weinten

(was unheimlich wirkte). Er betete
dann, steckte dabei ein verschlossenes
Päcklein unter die Matratze des
Kinderbettchens und mahnte streng, dieses ja
nicht zu öffnen. Wo die Neugier schliesslich

obsiegte, kam ein Stoffläppchen zum
Vorschein, auf dem ein Wachstropfen
klebte.
Ein kirchliches Amulett ähnlicher Art war
das Skapulier, anfänglich ein Schulter¬

kleid, später bedruckte Tuchstreifen, die
an Bändeln über Brust und Rücken
hingen, schliesslich eine Medaille, welche am
Hals getragen wurde. Es zeigte einerseits
die Mitgliedschaft bei einer Skapulierge-
meinschaft an, galt aber auch als Schutzmittel

vor bösen Mächten auf Reisen und
verhalfzu einem «guten Sterben». Müttern
wurde empfohlen, ihren Kindern schon

frühzeitig ein «heiliges Skapulier» anzulegen.

Noch bis gegen die Mitte unseres
Jahrhunderts waren wohl alle gläubigen
Katholiken Mitglieder einer dieser kirchlichen

Laienbruderschaften, deren Hauptzweck

die Bewahrung der Unschuld und
Reinheit war. Aufgenommen wurden sie

jeweils am Skapulierfest (16. Juli). - Grosser

Beliebtheit erfreut sich im weiteren bis

heute die Christophorus-Medaille, welche

zum Schutz vor Unfällen vor allem von
Verkehrsteilnehmern gerne mit sich
geführt wird.
In etlichen katholischen Familien werden
alte, meterlange Rosenkränze, über deren

Schutzwirkung innerhalb der Familiengeschichte

oft Erstaunliches überliefert ist,
ehrfurchtsvoll im Herrgottswinkel, um das

Kruzifix geschlungen, aufbewahrt.
Zur Abwendung alles Bösen wurden vor
Jahren am Dreikönigstag die Buchstaben
C+M+B43 mit Kreide über die Haus- und

Stalleingänge geschrieben. Heute noch ist

33 Dieses Brot wird indessen auch von vielen
reformierten Leuten der Umgebung gekauft, welche
am St. Agathatag eigens deswegen in Gams
einkaufen kommen.

34 Vgl. Penzinger 1697.

35 Blasius 1977, S. 71f.

36 Maria Lichtmess wurde schon in frühchristlicher

Zeit anstelle eines heidnischen Reinigungsfestes

unter dem Schutz der Göttin Juno eingeführt.

37 Nach einer Sage sollen deshalb die Appenzeller
den Gamsern für diese Wunderglocke einstmals
(vergeblich!) einen königlichen Kaufpreis geboten
haben. Vgl. Kessler 1991, S. 16ff.

38 Heublumen. Auf den Heustockböden sich
ansammelnde, bröselige Kurzware und Samen. Der
übliche Tag der Kräutersegnung in allen Pfarreien
ist das Fest Maria Himmelfahrt (15. August).

39 Deutsch: Lamm Gottes.

40 Zitate aus Penzinger 1697, S. 30ff. Dort werden
auch Beispiele von wunderbar eingetretener
Wirksamkeit genannt, z. B. Kugelsicherheit im Krieg,
Eindämmung von Überschwemmungen,
Teufelsaustreibungen usw.

41 Z. B. die Erzbruderschaft der Ehrenwache vom
göttlichen Herzen Jesu.

42 Symbolisches Zeichen für Christus. Eigentlich
entspricht es dem griechischen Wort Jesus, wird
aber auch gedeutet als lat. «Iesus hominum salva-
tor» Jesus, der Menschen Retter. Das einfache
Volk hingegen sieht darin die Abkürzung aus «Jesus,

Heiland, Seligmacher».

Eine Seite aus dem Appenzeller Kalender mit den vielen Himmels-Erscheinun
gen und «Zeichen» (September 1888).

II. Herbjhttonat.
Sauf.

Jgtmmefôerfdetmmg
u. ttmüjmafl. SBittramg.

£ageS;
Sänge.

2tlter
Stugjhnon.

Samft 1 Serena HÜ 0 0 D Stuf 13 18 20 33ernt)b.
36. 33oi

Sonnt
(IRont
©ienft
SRittto"
©onft
greif
©amft

n SoDten in 'Jiain. but. 7, 11-
2 Stbfaton HS
3 23)eobofiu§
4 .gffber
5 iperïuleê <|P

6 TRagnuô
7 (Regina, Sina ^8 SRariä ©efmrt rt

-17.
0 54
1 54
2 59
4 10

11.21.
7 27
7 55

S.sälutg. 5,

fîi öfteren
(Regen

% ï>eim C
folgen

@5,33 m. SR.

§b.(C Çb.C
g b. © toin;

22 m.
13 15

„ 11

„ 8

» 5

» 1
12 58

„ 55

Intg. 6, 37 m.
21 (ßribat '

22 2Upïjottê
23 3ad)âuê
24 33artI)ot.
25 Subtoig
26 ©eoerin
27 ©eb^arb

' 3?. 3e|

©oratt
9Ront
SDienft
3Rittto

2tn
SDonft

greif
©antfi

në Çeiit.einen äßafteri'üdjtigen, I
9 15@gibi,UIbarb Hb

10 (Sergius Hb
11 (Regula $
12 îobiaê

brud) beë SEageê um 3,
13 tpeïtor
14 f ®rfjoïjuttg 82
15 gorfunat s2

nf. 14, 1

8 23
8 55
9 31

10 14
51 ut.
11 3
U.3R.
0 1

—11. S.=2lufg. b,

© 6rbn. bige,
bann lieb;

3 10,37 m. 2t.
2tb|d)ieb um 8, 9 n

lidje unb
(çj mitbe

SaSe/

31 m. U

12 51

„ 48

„ 44

„ 41
t.
12 38

„ 34

„ 31

nterg. 6, 22 m.

28 2tuguft.
29 3oh. e.
30 2tbotf
31 SRebeïîa

^exbjtmonat
1 Serena

,2 2tbfaton
3 (Eïjeoboê

38. 23o

©oratt
ÏÏRont
©ienft
ORittto
©onft
greif
©amft

ne£)mjïeë ®ebot. iftattfj. 22, 3^

16 16 ®ibg.©eitag.&
17 Sambert

"

18 (Rofa, Henriettes«
19 gronf., Januar «5
20 ^nnoceng ^21 3Raiflj. ®öang.
22 (JRaurrç

—46.
1 5
2 12
3 20
4 28
21.2t.
6 58
7 21

ô.»2tutg. 5

ioelctje

mit toenig
Unterbrechung

IfâmMLs
Sag it. SRadjt gt. an;
Qintnj jgerbft^Stnf.

41 m.
12 27

„ 24

„ 21

» 17

« 14

„ 10
7r/ *

Unterg. 6, 8 m.
" 4 (àftber

5 Herïuteê
6 SRagnuê
7 (Regina
8 2Rar~®.
9 ®gib

10 ©ergiuê
39. S3 oi

!©oimt
ISRont

SDienft
2Rittto
SDonft

greif
©amft

n tbicJjttiriicbigen. SDtaUl). 9, 1—

23 17 S^eïta
24 Siber, (Robert
25 Âleo^aê
26 (ßautina
27 iïoêmus ' ^
28 SSenjeêtauê Hß
29 SRicbael

-8.
7 45
8 11
8 41
9 15
9 55

10 42
11 37

S.äätnfg. ô,

bauern, biê
Oeränbertidfe

0 ®rbfeme. 2Bit;
terung
eintritt

9,8 m. m. ft
mit

50 m. 1

12 4

» o
11 57

„ 53

„ 50

» 47

„ 43

Intg. b, 54 m.
11 (Regula
12 Sobiag
13 Hrftor
14 f ®rï)ôhJ
15 gortun.
16 3oet
17 Sambert

40. ftöniglitye aÇo$geit Mattb. 22, 1—14. 6.=2Iufg. 6, 0 m. Unt^g. o, 4u m.

©omit j 80 18 Hieronymus* rr* M. | & ÂiiÇIe. |U 40118 (Rofa -

ïîeumonb ben 6. minbig. (grfteS Siettel ben 12. milb.
* Boümonb ben 20. ftpn. Se^te§ Siertel ben 28. neblig, fu$I.



dieses Zeichen, losgelöst vom Datum und
meist eingeschnitzt, an mancher Alphütte
zu sehen. Gelegentlich sieht man an seiner
Stelle auch die Kreuzesinschrift INRI44.

Als verbreitetstes Symbol ist schliesslich
das Kreuz zu nennen. Schon die ersten
Christen sollen im geheimen Kreuzlein am
Hals getragen haben, einerseits als

Ausdruck ihres Bekenntnisses, anderseits zur
Abwendung allen Übels. Das Wegkreuz
lädt nicht nur zu stillem Gebet ein, es hält
auch Teufel und Hexen von berüchtigten
Orten fern und befördert Wachstum und
Gedeihen. Das Sterbekreuz ist des Gläubigen

letzter Schild gegen den Bösen, der
ihm in seiner Todesstunde am gefährlichsten

zusetzt, dieses aber fürchtet «gleich als

ein Hund den Stecken, mit welchem er
einmal ist geschlagen worden». Deshalb ist
auch das mit der Hand gemachte bzw. über
kranke Menschen und Tiere gestrichene
Kreuzzeichen, bei gleichzeitiger Anrufung
der «drei höchsten Namen», in jeglicher
Gefahr empfehlenswert.
Ein seltsames Schriftstück aus dem Besitz
einer kürzlich verstorbenen Grabserin
belegt, dass anfangs unseres Jahrhunderts
Kettengebete im Umlauf waren, die vom
Empfänger abgeschrieben und weiterverbreitet

werden mussten, wenn er sich nicht
schwerem Unglück aussetzen wollte.
Befolgte er aber das Begehren, so bewirkte
das aus verschiedenerlei frommen Floskeln

zusammengestückelte Gebet
allerhand: «[...] Dieses kräftige u. für alle
Menschen heilsame Gebet zum hl. Kreuz Christi

wurde im Jahre 1505 auf dem Grabe
unseres Herrn gefunden. Als Keißer Karl zu
Felde zog, erhielt er es vom Papst zum
Geschenke, u. er sandte es nach St. Michael in

Frankreich, wo es auf einem Schilde in
goldenen Buchstaben wunderschön
ausgedruckt zu lesen ist. Wer dieses Gebet täglich

betet oder beten höret, oder bei sich

trägt, oder täglich fünf Vater Unser und
ebenso viele Ave Maria zu ehren des bitteren

Leidens u. Sterbens unseres Herrn
Jesu Christi, wird nicht des jähen Todes

sterben, in keinem Wasser ertrinken, in
keinem Feuer verbrennen, in keiner
Schlacht umkommen, von keinem Gift
schaden leiden. Eine Frau in Kindsnöten,
wen Sie dieses Gebet betet, oder beten
höret, wird sogleich entbunden, und eine
fröhliche Mutter sein, und das neugeborne
Kind wird, wenn ihm dieses Gebet in die
rechte Seite gelegt wird vor vielen
Unglücksfällen bewahrt bleiben. Wer dieses

1 62 Gebet bei sich trägt, wird von keiner fal¬

lenden Krankheit geplagt sein. Seht ihr
einen mit St. Johannes oder Corneluskrank-
heit [Epilepsie] behafteten Menschen auf
der Straße fallen, und legt ihm dieses Gebet

in die rechte Seite, so wird er gleich
aufstehen, und sich seiner Gesundheit freuen.
Wer dieses Gebet von Haus zu Haus

bringt, wird von mir gesegnet, wer aber
darüber spottet, wird von mir verflucht.
Das Haus, worin sich dieses Gebet befindet,

wird von Donner und Blitz keinen
Schaden leiden. Wer dieses Gebet täglich
betet, oder beten höret, wird drei Tage vor
seinem Tode ein Zeichen von Gott erhalten^.

.]»45

Mittel und Wissen weltlicher Art
Zur Bewahrung des Eigentums vor
schädigenden Naturkräften werden in unserer
Gegend mit grosser Selbstverständlichkeit
noch heute Kräfte eingesetzt, die nicht
jedermann einleuchten. Eine Frau in Garns,
die noch bei Pfarrer Künzle den Religionsunterricht

besucht hatte, liess eine Hauswurz

auf den Dachfirst pflanzen, die dort
immer noch gedeiht und Blitz und Feuer
abhalten soll.
Stréenze oder Hôôrstréenze wird bei uns
die Meisterwurz, ein Doldengewächs,
genannt. Auf dem Körper getragen oder
beim Rauchen dem Tabak beigemischt,
zieht sie Zahnschmerzen auf sich und stillt
Blutungen; im Haus aufgehängt, wehrt sie

magischen Einflüssen. Stréenze galten
auch als Mittel gegen die Pest. Das Aufsuchen

sogenannter Warzenmännli, die es in
jeder Gemeinde gibt, wird selbst von Ärzten

angeregt. Der unbedingte Glaube an
die Behandlung, auch wenn diese nur darin
besteht, dass der Kundige mit einem Finger

über die Warzen streicht und dabei
etwas Unverständliches murmelt, dem
Betroffenen vielleicht auch ein Nackenhaar

auszupft, ist Voraussetzung für ein
erfolgreiches Vertreiben. Die Warzen dürfen
nach der Konsultation nicht mehr
angeschaut werden. Maientau beseitigt
übermässigen Fussschweiss, wenn man barfuss
durchs Gras geht. Ebenso bringt er, als

Reinigungsmittel auf die Haut gebracht,
Sommersprossen zum Verschwinden. Hat
man einen Holzsplitter im Fleisch, so binde

man einen Hasenschwanz auf die andere
Seite des Gliedes, und der Eindringling
geht von selbst wieder hinaus. Einst hat ein

Jäger einem Grabser Schreiner zum Scherz
einen Hasenschwanz in die Werkstatt
gelegt. Dieser wurde über der Hobelbank
aufgehängt, und solange er dort hing, habe

sich keiner der Gesellen einen Holzsplitter
zugezogen.46

Der Einfluss des Mondes auf Wachstum
und Entwicklung alles Lebendigen ist
äusserst vielfältig und wird hauptsächlich in
bäuerlichen Kreisen aufmerksam berücksichtigt.

Zum einen ist es bedeutungsvoll,
ob der Erdtrabant abnehmend oder
zunehmend ist. Im allgemeinen sind die Tage
des wachsenden Mondes entwicklungsför-
dernd, die des abnehmenden hingegen
hemmend. Warzen z.B. werden also nur
bei abnehmendem Mond behandelt,47 die
Haare aber bei zunehmendem geschnitten,
um dem Haarschwund vorzubeugen. Nicht
zu verwechseln sind die Phasen aber mit
Obsigènt und Nidsigènt. Diese Begriffe
sind in alten Kalendern mit einer auf dem
Rücken bzw. Bauch liegenden Mondsichel
gekennzeichnet und betreffen die Lage des

Mondes zur Erdbahn. Obsigènt ist er dann,
wenn er sich vom Tiefststand im Süden

dem Höchststand im Norden zubewegt.
Seine Stellung zur Erde ist vor allem bei
der Festlegung der Pflanzzeit zu
berücksichtigen. Abwärtswachsendes Gemüse
wie Kartoffeln oder Rüben pflanzt man
mit Vorteil im Nidsigènt. Ein älterer Gam-
ser beteuerte mir, dass wachsendes Gras,
welches mit einem liegenden Brett tagelang

zugedeckt sei, im Nidsigènt absterbe,
im Obsigènt sich aber nach Entfernung des

Brettes sogleich wieder aufrichte, und dass

im Nidsigènt errichtete Bachwuhre nicht
lange dichthalten. Viele Landwirte achteten

früher auch stets auf die Zeichen, also

die Sternbilder des Tierkreises. Die Qualität

des gemähten Futters oder des

angelegten Mistes hing nach ihrem Wissen sehr
stark von der planetaren Konstellation ab.

Astrologische Erkenntnisse werden aber
auch in neuester Zeit von vielen befolgt,
besonders bei der Berücksichtigung der

Pflanztage.

Heil- und Zaubersprüche
Mehr oder weniger verschwunden - und
damit leider für immer verloren - sind
innerhalb der profanen Mittel die
Besprechungsformeln, Heil- und Zaubersprüche,
welche in unserer Region beheimatet
waren. Dass es nämlich ausser Allerwelts-
sprüchen wie Heile, heile Sège auch Verslein

gegeben hat, die hier anzusiedeln

wären, ist einer Werdenberger Sage zu
entnehmen: «Herrgottstierli, Herrgottstierli,
flüg über de Rii, und säg Vatter und Mue-

ter, es soll morn guet Wetter sii!»48 Die von
Warzenvertreibern gemurmelten Sprüche



58a-c. 2Keiftertt5ur3 (fiorftrtnse).
Imperatoria ostruthium.

Meisterwurz oder «Stréenze». Bild
aus einem alten Heilpflanzenbüchlein.

hingegen sind üblicherweise über Generationen

hinweg vom Vater auf den Sohn

übergegangen und werden streng
geheimgehalten.

Einzig auf einem eigenartigen, alten
Schriftstück aus Grabs, das Rezepte gegen
allerlei Gebresten enthält, sind mir auch

einige Formeln magischen Inhalts begegnet.

Die Blutstillung beförderte demnach

folgender Ausspruch (oder die Berührung
mit dem damit beschriebenen Papier?):
«Ist das nicht eine glückhafte Stund, da

Jesus Christus geboren war, ist das nicht eine

glückh. Stund, da Jesus Christus gestorben
ist; ist das nicht eine glückhafte Stund, wo
Jesus Christus wieder auferstanden ist.

Diese 3 glückseligen Stunden stellen dir
das Blut & heilen deine Wunden, dass sie

nicht geschwällen noch geschwären & in
3 od. 9 Tagen wieder heil werden + + +.»

Weiter unten findet sich als Ratschlag:
«Wenn einer von einem wüthenden Hund
gebissen wird, gebe man ihm folgende
Worte in einem Trunk: Cinium + Cinium +

goßium + Straßus + Gott + Straßus.» Gegen

Zahnweh «schreibe [man] an 3 Wege
mit einem Huffnagel diese Worte: Rex,

pax, Max, ppo, in folio & schlag den Nagel
in die Wand fest.»49

und in der Gegenwart
Die Umfrage über volksmedizinische
Heilmethoden im Werdenberg, welche die hiesige

Historisch-Heimatkundliche Vereinigung

1989 durchführte (siehe die Beiträge
von M. Gassner und P. Haab in diesem

Buch), trug zum Thema Aberglaube und

Magie nur sehr wenige Aussagen ein.

Mehrmals wird ohne nähere Angabe
empfohlen, «Menschen mit besonderer
Begabung», vertrauenswürdige Personen oder

Heilpraktiker aufzusuchen, und öfters
wird betont, dass in solchen Fällen Heilung
«nur mit viel Glaube an magische Kräfte»

möglich sei; auch das Pendeln und die

Rutengängerei scheinen da und dort ernsthaft

betrieben zu werden und recht
beliebt zu sein. Gelegentliche Ausdrücke wie
«den sechsten Sinn walten lassen» oder
«schwarzer Zauber» werden leider nicht
weiter erläutert. Immerhin wird als

allgemeines Vorbeugungsmittel einmal
empfohlen, jeden Morgen konsequent zuerst
den linken Strumpf anzuziehen, während
andere auf das Tragen eines rostigen
Schlüssels vertrauen. Alte Heilsprüche
finden offenbar kaum mehr Anwendung,
wenn auch «Heile, heile Sège» genannt
und einmal «mit Worten» Blut gestillt
wird. Vergleichsweise viel häufiger hingegen

wird der Kraft des Gebetes, dem

Handauflegen im Namen Jesu vertraut,
und manche der Befragten betonen
ausdrücklich, dass sie mit Methoden ausserhalb

ihrer Religion nichts zu tun haben

wollen. Auffallend häufig tritt andererseits

der Glaube an die Kraft von Edelsteinen,

Gold- und Kupferringen zutage. Sie werden

eingesetzt als Geisterschutz, als

Glücksbringer vor wichtigen Entscheidungen

und Wettkämpfen, gegen allerlei

körperliche Leiden und zum Fernhalten von
schädlichen Strahlungen. Einigemale werden

auch die Stréenze genannt, vor allem

als Blutstiller oder als Universalheilmittel,
das man im Sack zu tragen habe, «damit

nichts passiere». Eine ähnliche Wirkung
sollen die Rosskastanien haben. Öfters

wird der Urin erwähnt, welcher nicht nur

ein hervorragendes Desinfektionsmittel
sei, sondern auch Geschwulste abklingen
lasse und Ohrenentzündungen heile.
Wächst eine mit Urin gedüngte Pflanze

schnell, gilt das schwangeren Frauen als

Zeichen, dass die Geburt eines Knaben
bevorsteht, bei langsamem Wachstum wird es

ein Mädchen. Mehreremale ist hervorgehoben,

dass es Knabenurin sein müsse

(«keuscher Bubenbrünzel»). Der Bestimmung

des Geschlechts eines Kindes im
Mutterleib dienen noch etliche weitere
Methoden. Neben dem Pendel wird gerne
auch der Nussbaum dazu befragt: Trägt er
im Schwangerschaftsjahr viele Nüsse, darf
ein Knabe erwartet werden. Braune
Flecken im Gesicht der Mutter, wenig
Übelkeit oder ein spitzer Bauch deuten

hingegen auf ein Mädchen. Erstaunlicherweise

kommt in dieser Umfrage das

Karfreitagsei nur einmal vor; es soll
geblähtem Vieh eingegeben werden.

Die Aussagen dieser Erhebung sind durchaus

nicht in allen Teilen repräsentativ und,
gerade was Aberglaube und Magie betrifft,
manchmal schwer zu deuten. Offensichtlich

haben viele der Befragten ihr Wissen

darüber nicht in dieser Form preisgeben
wollen. Bei anderen wieder ist ungewiss,
ob sie etwas ernst oder scherzhaft meinen.
Gross ist jedenfalls der Anteil von
Ausdrücken wie Humbug, Unsinn,
unerwünscht, Hokuspokus usw., wenn auch ab

und zu eingeräumt wird, «es kann zutreffen».

Sind also magische Praktiken, Okkultismus

und Aberglaube am Aussterben? Es

braucht keinerlei Spitzfindigkeit, um zu

43 Die Anfangsbuchstaben der heiligen drei
Könige Caspar, Melchior, Balthasar. Kirchlicherseits
wird diese Segensformel gern gedeutet mit lat.
«Christus mansionem benedicat» Christus segne
die Wohnung.

44 Lat. «Iesus Nazarenus Rex Iudaeorum» Jesus

von Nazareth, König der Juden.

45 Das undatierte, anonyme Kettengebet ist im Besitz

von E. Dörig, Garns.

46 Hugger 1964, S. 83.

47 Ein vergleichbares «abnehmendes Ereignis» ist
auch der Tod eines Mitmenschen. Während des

Totengeläutes wurden auch bei uns Warzen mit
Wasser bestrichen, also gleichsam abgewaschen.
Dazu wurde der Spruch gemurmelt: «Es lütet an-
nere Liich is Grab, i Wäsche mini Warzen ab.»

48 Kuoni 1903, S. 68. Das Herrgottstierli ist der
Marienkäfer. Maria soll nach dem Volksglauben
identisch sein mit der germanischen Göttin Freia.

49 Dieses Blatt wurde mir von Jakob Gabathuler,
St. Gallen, gezeigt. Es stammt aus dem Nachlass

von Johanna Jakobina Dulla-Vetsch, einer Enkelin
von Marx Vetsch. 163



Kapuziner-Skapulier mit Brust- und Rückenteil. Bild aus Stoll 1909.

einem anderen Schluss zu kommen. Der
Glaube an aussernatürliche Erscheinungen,

an unentdeckte Naturgesetze, an
kosmische Kräfte, an Geister und Zauberei
scheint ein gleichbleibend grosses Potential

auszumachen, sich aber als Ausdruck
von Epochen und Generationen zu
wandeln, gleichsam Zeitgeschmack anzunehmen.

Der aufgeklärte Mensch von heute

gräbt nicht mehr auf mitternächtlichen
Friedhöfen nach Kindergebein, aber er
scheut sich durchaus nicht, bewusst als

Hexe aufzutreten und schliesst sich in grosser

Gesellschaft sogenannten Ersatzreligionen

an. Horoskope sind vielen
unverzichtbare Vorhersagen, die Geistheiler und
Gurus haben ungeahnten Zulauf, spiritistische

Sitzungen sind ein sehr attraktives
Thema im Journalismus, Esoterik, New
Age, Magie der Naturvölker, fernöstliche
Heilverfahren, ein breites Angebot
alternativer Medizin - der Bedarf an Ausserge -

wöhnlichem, die Sehnsucht nach spiritueller

Erfahrung ist zurzeit kaum stillbar,
während der ordnende, ehemals feste Griff
kirchlicher Institutionen je länger je weniger

zu fassen vermag. Es ist hier nicht der
Ort, dieses Streben, das ja auch keine wer-
denbergische Besonderheit ist,
auszuleuchten und zu bewerten, doch soll am
Beispiel des Edelsteinkults die Aussage
vom Weiterleben okkulter Anziehungs-

1 64 kraft in aller Kürze illustriert werden.

Der Zauber der Kristalle
In Indien kennt man die Heilkräfte der
Edelsteine seit Jahrtausenden. Dort ist der
Glaube sehr verbreitet, dass der Mensch

nur dann gesund ist, wenn die Schwingungen

seiner Zellen im Gleichklang mit den
kosmischen Strahlen oszillieren. Die Kraft
der Edelsteine beruht darauf, dass in ihnen
die kosmischen Strahlen so geordnet, rein
und konzentriert zur Verfügung stehen wie
nirgends sonst in der Natur.
Die geheimnisvollen Wirkungen der
funkelnden Steine werden aber auch seit

langem im Westen genutzt, allerdings nicht
auf wissenschaftlicher Grundlage wie im
Fernen Osten. Hildegard von Bingen
(1098-1179) beschrieb sie in ihrer
Edelsteinmedizin, Albertus Magnus (fl280)
beschäftigte sich ausführlich damit und
Paracelsus (1493-1541) führte die Mineralien in
den Arzneischatz ein. In unserem
Jahrhundert vertrat u.a. der Anthroposoph
Rudolf Steiner (1861-1925) die Ernsthaftigkeit

dieser Methode, und heute ist die
Zahl von Ärzten und Heilpraktikern
zunehmend, die sie als Alternative zur
Schulmedizin anbieten. In die Welt des

Aberglaubens hingegen gehört die verbreitete
Meinung, dass bestimmte Edelsteine den
einzelnen Monaten zugeordnet seien und
Menschen mit entsprechendem Geburtsdatum

besonders gut schützen und mit
Glück ausstatten. Die entsprechenden

Kombinationen in den verschiedenen
Beschreibungen weichen bezeichnenderweise

stark voneinander ab.

Die indische Lehre basiert auf folgender
Überlegung: Der Mensch erhält seine

Lebensenergie aus einer feinstofflichen Hülle,

die ihn umgibt. Aus dieser Aura werden
die kosmischen Lebenskräfte durch
sieben50 Energiezentren in unseren Körper
aufgenommen: Steissbein, Kreuzbein,
Nabelzentrum, Herzbereich, Kehlkopf, Stirn
und Schläfen. Wenn sie alle in Ordnung
sind, fühlen wir uns gesund. Für jedes dieser

Zentren ist ein ganz bestimmter Edelstein

zuständig, der durch seine ausserge-
wöhnlichen Eigenschaften die geistigen
Felder stärkt, welche den Menschen umgeben.

Durch seine Luminiszenz und seinen

Elektromagnetismus z. B. erhöht er die
Eigenstrahlung des Körpers, so dass die von
Planeten und Sternen ausgehenden
Lichtwellen und negativen kosmischen
Einflüsse ausgeglichen bzw. abgelenkt werden.

Die bei uns gebräuchlichsten Steine
sind - entsprechend den sieben
Kraftzentren - Amethyst, Diamant, Saphir,
Smaragd, Topas, Karneol und Rubin.
Zur Diagnose und Therapie wird ein
Edelstein-Strahlgerät benötigt, welches
elektromagnetische Wellen erzeugt und die
Strahlen durch die Facettierung des Steins

zerlegt. Jeder Stein braucht einen separaten

Strahler, also eine Lichtquelle zur
Erzeugung bestimmter Lichtschwingungen.
Die unterschiedlichen Reaktionen auf die
einzelnen Strahlen zeigen dem Therapeuten

die Schwachstellen im Körper, die eine
bestimmte Krankheit auslösen. Über die

Energiezentren wird dann, verstärkt und
kanalisiert durch die Edelsteinstrahler,
kosmische Ordnung zugeführt, was einen

Selbstheilungsmechanismus auslöst. Die
gesundende Wirkung von Edelsteinen
kann sich aber auch in der Verwendung
von Elixieren und Salben zeigen, welche
fein pulverisierte, d. h. bis in die
Lichtquellenbereiche gemahlene Steine enthalten.
Inzwischen ist auch bei uns ein eigentlicher
Edelsteinboom mit mehreren Verkaufsstellen

im Bezirk ausgebrochen, dem viele
zu Recht mit grosser Skepsis begegnen.
Ohne die erforderliche grundsätzliche
Auseinandersetzung mit diesem Heilverfahren

entsteht daraus zwangsläufig eine
abstossende Geschäftemacherei. Zwar
werden auch «praxisbezogene Semina-
rien» und Schriften zum Thema angeboten,

ihr Zweck ist aber unverhohlen die

Verkaufsförderung und weniger die Auf-

1 tlLFRAU VBERCE CARMEl
BIT T£ FÛBUNS!

f Appnomcnr IN ROM.



klärung darüber, dass Edelsteintherapie in
erster Linie Bewusstseinserweiterung sein
will. Die oben erwähnte Umfrage der
HHVW spiegelt denn auch ein höchst
bescheidenes Wissen über Edelsteine wider.
Und vor den Auslagen der Händler sind
banalste Bemerkungen zu hören wie: «Hat
etwas mit Strahlen zu tun.» - «Der ist gut
gegen das.» - «Jetzt fehlt mir nur noch
der.» Jacob Grimm stellte im 19. Jahrhundert

fest, dass der Glaube an die Kraft der
Edelsteine nie so recht volkstümlich
geworden sei und begründet dies mit ihrer
fremden Herkunft und Seltenheit.
Vielleicht ist uns ebenso das tiefere Wissen
darüber allzu fremd. Aber zweifellos reizt ja
nicht selten gerade das Unverständliche,
Unerklärliche. Das Geheimnisvolle, ver-
standesmässig nicht Erfassbare weckt im
Menschen oft den Glauben, dass ihm dies
das ersehnte Heil bringen könne. So

kommt der Aberglaube in manchen Fällen
der menschlichen Lust an Abenteuern und
an Spekulationen entgegen, und vielfach
ist die Anwendung teilweise dem Spieltrieb

zuzuschreiben. Edelsteine werden
bei uns denn auch meist auf dem Körper
getragen (sehr häufig ist das Bernsteinket-
teli am Hals des zahnenden Kleinkindes zu
sehen), obwohl sich Fachleute gerade
davon die kleinste Wirkung versprechen. Die
Kristalle müssten in diesem Fall die richtige

Grösse aufweisen, möglichst viel
«Feuer» haben, rein in der Farbe und frei
von fremden Einschlüssen sein. Nur so

könnten durch ihre Eigenstrahlkraft die
Felder der Aura ganzheitlich angereichert
werden, wodurch ein Bewusstsein von
Glück, Gesundheit und Jugendlichkeit
entstehe, das sich auch körperlich manifestiere.

Solche Aussagen erinnern an die
Suche nach dem Stein der Weisen, den

Jungbrunnen und an alchemistisches Streben

früherer Zeiten, denen es an Bauernfängern

ja auch nie gemangelt hat.

Sinnentleerte Relikte und neue
Formen
Wenn wir davon ausgehen, dass sich Aber-
und Dämonenglaube zumeist auf Reste

früherer Glaubens- und Verhaltensregeln
zurückführen lassen, so stellen wir fest,
dass von etlichen Bräuchen und
Gepflogenheiten lediglich leere Hüllen übriggeblieben

sind. Wer glaubt am bei uns so
beliebten Funkensonntag noch an die
Vertreibung von Winterdämonen? Welcher

St.Michael, Kirchenpatron von Gams
und Vorbild aller Exorzisten.
Altargemälde von G. Reni (1575-1642) in
der Kapuzinerkirche SS. Concezione
in Rom.

alte Kult lebt noch in unserer Guggenmu-
sik- und Beizenfasnacht? Wieviele, die ein
Kreuzlein am Hals tragen, tun dies als

Zeichen ihres Bekenntnisses und zur Abwehr
böser Mächte? Fremd ist uns auch die
Vorstellung geworden, dass alles Massieren,
Treten und Schlagen als Heilverfahren
(alles «Behandeln») ursprünglich eine
dämonenaustreibende Handlung war. Dem
Wort Hexenschuss sinniert heute kaum
mehr jemand nach, so aussagekräftig er
auch ist. Wer beim Gähnen die Hand vor
den Mund hält, tut dies vermutlich nicht

mehr, um bösen Geistern, «Grillen», den

Eintritt in den Kopf zu verwehren.
Während Glücks- und Unglückszahlen
noch eher ernst genommen und etwa beim

Zahlenlotto berücksichtigt werden, ist die

Angst vor unheilschwangeren Wochentagen

(Mittwoch Wotanstag, Freitag
Christi Sterbetag), an denen man besser

nicht heiratet oder zur Alp fährt, praktisch
verschwunden.
Nicht zu vergessen ist jedoch die
umgekehrte Erscheinung, bei der ein tiefer alter

Gehalt neue Formen gefunden hat. Ist es

nicht moderner Animismus oder Fetischismus,

wenn Autofahrer ihrem Fahrzeug
liebevolle Kosenamen geben? Gleiches lässt

sich bei Katzen- und Hundehaltern fragen.
Und lebt nicht im gutgemeinten, sprachlich

ins Gegenteil verkehrten Wunsch
«Hals- und Beinbruch!» die alte Angst vor
dem gefährlichen Bereden oder Be-
schreien eines Glücksumstandes weiter?

50 Nach der indischen Ayur-Veda-Lehre. Diese
lässt sich jedoch auf die Bedingungen anderer
Länder und die Konstitution jedes Menschen
individuell anpassen.

Quellen und Literatur
Umfrage über Volksmedizin im Werdenberg.
Manuskript 1989 im Besitz der HHVW.

Blasius 1977: W. Blasius, Krankheit und Heilung
im Märchen. Giessen 1977.

Gabathuler 1983: H. Gabathuler, Wartauer
Sagen. Neubearbeitung Jakob Gabathuler. Buchs
1983.

Gabathuler 1981: J. Gabathuler, Das steife Bein
des Andreas Beusch. - In: Terra plana. Zeitschrift
für Kultur, Geschichte, Tourismus und Wirtschaft
Nr. 2. Mels 1981.

Handwörterbuch 1934: Handwörterbuch des
deutschen Aberglaubens. Hg. H. Bächtold-Stäubli.
Berlin/Leipzig 1934/1935.

Hiller 1986: H. Hiller, Lexikon des Aberglaubens.
Alte Volksweisheiten und Bräuche. München 1986.

Hugger 1964: P. Hugger, Werdenberg. Land im
Umbruch. Eine volkskundliche Monographie. Basel

1964.

Kelly 1992: L. Kelly, Die heilende Kraft des
funkelnden Steins. - In: Vita Sana Magazin Nr. 3.
Rorschach 1992.

Kessler 1991: N. Kessler, Das Fuhrwerk im
Schutzgunten. Sagen aus Garns. Buchs 1991.

Kreis 1923: H. Kreis, Die Freiherrschaft Sax-Forst-
egg als zürcherische Landvogtei (1615-1798).
Zürich 1923.

Kuoni 1903: J. Kuoni, Sagen des Kantons St. Gallen.
St. Gallen 1903.

Manz 1916: W. Manz, Volksbrauch und
Volksglaube des Sarganserlandes. Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde 12. Basel/
Strassburg 1916.

Penzinger 1697: S. H. Penzinger, Auflegung Oder
Gute Ordnung aller Alten Heiligen Catholischen
Kirchen-Caeremonien. Wien 1697.

Röhrich 1950: L. Röhrich, Krankheitsdämonen.

- In: Der Schiern. Zeitschriftfür Heimat- und
Volkskunde Nr. 12. Bozen 1950.

Senn 1860: N. Senn, Die Werdenberger Chronik.
Ein Beitrag zur Geschichte der Kantone St. Gallen
und Glarus. Chur 1860/1862.

Senti 1987: A. Senti, Wirklichkeit und Entmythisie-
rung in der Volkserzählung. - In: Neue Zürcher
Zeitung Nr. 13. Zürich 1987.

Stoll 1909: O. Stoll, Zur Kenntnis des Zauberglaubens,

der Volksmagie und Volksmedizin in der
Schweiz. - In: Jahresbericht der Geograph.-Ethno-
graphischen Gesellschaft in Zürich pro 1908-1909.
Zürich 1909.

7. Buch Moses: Das sechste und siebente Buch
Mosis. Reprint einer um 1930 in Dresden erschienenen,

volkskundlich bearbeiteten Ausgabe. Berlin

1984.


	Glaube und Aberglaube, Hexerei und Magie : Spuren von Okkultismus im Werdenberg

