
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 6 (1993)

Artikel: Von Geburt und Tod in der Gemeinschaft des Dorfes

Autor: Dürr-Kaiser, Emma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


N icht «nur» Hebamme, die
zwölfhundert Kindern auf die Welt
geholfen hat, sondern auch Bäuerin.

Traugott Wahlen] und hat die Versorgung
der Bevölkerung 'aagschieret' [in die Wege

geleitet, organisiert]. Wir hier, wo wir selber

anpflanzten, waren nicht zu erbarmen.
Wir hatten Kartoffeln, Türken und
Gemüse. Eier durften wir pro Person nur
eines essen im Tag. Es wurde registriert, wie
viele Hennen im Hof waren und wieviel
Vieh im Stall.»
Während des Zweiten Weltkrieges stand

Dora Litscher voll in ihrem Berufsleben als

Hebamme. In diesem Teil unseres
Gespräches machte sie eine erstaunliche

Aussage: «Damals waren 'meine' Frauen ge¬

sünder als nachher, wo sie alles wieder
kaufen konnten. Ganz sicher. Die
Ernährung war in jedem Haushalt natürlich
dieselbe. Und es ging schon gut. Verhungert

ist niemand.»
In ihrer Freizeit wanderte Dora Litscher

gerne. Stolz erzählte sie mir, dass sie

vierzehnmal den Alvier bestiegen habe; auch

auf der Jungfrau (wohl auf dem Jungfraujoch)

sei sie gewesen. Dieser Ausflug hin-
terliess in ihr einen besonders starken
Eindruck, weil sie zum ersten Mal einen
Gletscher sah. «Dort oben war auch eine grosse
Bronze-Wand aufgestellt. Es hat mich sehr

beeindruckt, was dort drauf geschrieben
stand, zwar in Englisch, aber es hiess:

'Herr, wie sind deine Werke so gross und

viel, du hast sie alle weise geordnet.' Es war
schön.

Mit meinem Sohn fuhr ich nach Holland.
Wir fuhren auch ein Stück aufs Meer hinaus.

Es hat mir gefallen, wie mein Sohn mit
mir überall hingegangen ist. Ich war bereits
eine alte Frau. Mein grösster Wunsch war
aber eine Reise ins Lötschental. Er wurde
mir erfüllt, und es war sehr schön. Es ist ja
einfach dort, ganz einfach. Es fuhr ja nur
ein Postauto ins Tal. Das Wetter war schön,

die Bauern waren am Heuen, und es

schmeckte so gut, das Heu.
Sonst aber konnte ich nie fortgehen. Es

war wegen der Frauen, die mich bei der

Geburt brauchten. Auch mein Vater war
eigentlich gegen das Herumreisen und
Wandern. Er konnte das nie begreifen. Er
konnte nicht begreifen, wie man nach der

Arbeit in der Freizeit noch auf den Alvier
steigen konnte. Ich dachte, eine Schanerin,
die hier aufgewachsen ist, ist halt eine

Berglerin. Es war meistens am,Sonntag
nach der Kinderlehre, wo ich auf die Scha-

neralp gestiegen bin. Schon wegen der

Alpenrosen. Ich wüsste noch gut, wo die
schönsten sind...»
Zwischendurch fragte Dora Litscher auch

mich nach gemachten Reisen und Ausflügen.

Auf die Bemerkung, das sei halt oft
ein Zeitproblem, meinte sie kurz und
bestimmt: «Man muss halt Zeit machen...»
Meine Begegnungen mit Dora Litscher
werden für mich unvergesslich bleiben. Sie

hätte noch viel zu erzählen, sagte sie mir,

ganze Bücher. Einige Male durfte ich sie

noch besuchen, bevor sie ein gutes Jahr
nach der Radiosendung am 22. Januar
1989 im Alter von fünfundneunzig Jahren

gestorben ist. Sie hat unzählige Erinnerungen

und Geschichten mit ins Grab

genommen.

Bilder
Zur Verfügung gestellt von Käthy Zogg-Litscher,
Pradastrada, Weite, und Marianne Zimmermann-
Litscher, Buchs.

Von Geburt und Tod
in der Gemeinschaft des Dorfes
Emma Dürr-Kaiser, Garns

Schwangerschaft und Geburt

b:I is in meine Jugendzeit war die Geburt
deines Menschen umgeben von Bräuchen

und Ritualen, ein verschämt
geheimgehaltenes Ereignis, an dem nur Frauen
teilhatten. Anfangs unseres Jahrhunderts
stand in der Gemeinde Garns eine einzige
Frau den Müttern in ihrer schweren

Stunde bei. Sie war verheiratet und hatte
selber eine Stube voller Kinder. Man kann
sich ausdenken, dass sie mit den grossen
Familien viel zu tun hatte und manchmal

an zwei Orten gleichzeitig gebraucht
1 1 2 wurde. Diese Frau, die unseren Vätern und

Müttern auf die Welt geholfen hat, war die

zahnlose Ameï, wohnhaft auf der Bsetzi,
nahe bei der Kirche. Ihre Nachfolge trat
Fräulein Pauline Rickli an. Später
übernahm Bertha Dürr, welche während einiger

Zeit mit Pauline Rickli zusammengearbeitet

hatte, dieses Amt. Sie ist mir und
vielen Familien des Dorfes im Zusammenhang

mit Geburt und Wochenbett noch in
bester Erinnerung.

Die Hebamme
Bertha Dürr hatte sich in den zwanziger

Jahren an der Hebammenschule in St.Gal-
len ausbilden lassen. Der Kurs dauerte
damals nur ein halbes Jahr und
beschränkte sich auf das wichtigste Wissen

über Schwangerschaft, Geburt und
Wochenbett. Die dürftigen Aufzeichnungen
darüber sind noch in einem kleinen Wachs-

tuchheftchen vorhanden. Einige Mühe
scheinen Bertha die lateinischen

Benennungen der verschiedenen Körperteile und
medizinischen Anwendungen gemacht zu
haben. Ihre reiche Erfahrung im Laufe der

vielen Jahre aber hat sie zur ausgezeichne-



Bertha Dürr vor der Hebammenschule
in St. Gallen. Bild bei Stefan Wessner,
Garns.

ten und allseits beliebten Hebamme
gemacht. Schon als mein Ehegatte das Licht
der Welt erblickte, war sie zur Stelle, und
bei der Geburt meiner eigenen Kinder hat
sie mit viel Geduld und Ausdauer immer
noch gearbeitet. Sie versuchte, möglichst
ohne ärztliche Hilfe auszukommen, wusste
aber sehr wohl, wenn es nicht zu umgehen

war, unseren Dorfarzt, Dr. Josef Fässler,
aufzubieten. Auch dieser genoss in unserer
Gemeinde einen ausgezeichneten Ruf als

Geburtshelfer und stand bei schwierigen
Hausgeburten den Hebammen bei. So war
es bis in die vierziger Jahre. Danach
entschlossen sich immer mehr Frauen für eine

Geburt im Spital Grabs. Dorthin konnte
man die vertraute Hebamme aus der eigenen

Gemeinde mitbringen. Die
nachgeburtliche Pflege übernahm dann das

Pflegepersonal im Krankenhaus.
Bertha Dürr war immer erreichbar. Wenn
sie gerade irgendwo ihres Amtes waltete,
wusste ihre gehbehinderte Schwester, wo
sie sich aufhielt. Man holte sie aus der

Kirche, aus dem Riet oder von der
Maiprozession weg. Sicher war es für sie

manchmal mühsam, bei Wind und Wetter
so schnell wie möglich zu den leidenden
Frauen zu eilen. Bertha konnte nicht
velofahren, sie hat die vielen Gänge alle zu
Fuss gemacht. Pressiert hat es immer, denn

es war beim hiesigen Menschenschlag
nicht Brauch, allzufrüh fremde Hilfe
aufzubieten. Noch heute erzählt man sich hier
die Episode von der Frau, die einst beim
Heuabladen in die Wehen kam: Als sie,

wohl wissend, was ihr bevorstand, vom

Heustock heruntersteigen und ins Haus
gehen wollte, nötigte sie ihr Mann
eindringlich zum Ausharren, bis die Arbeit
getan und die letzten «Arvel» Arm voll,
Büschel) auch noch versorgt seien.

Bertha hingegen hat sich für «ihre» Frauen
tatkräftig eingesetzt. Oft fehlte es am
Notwendigsten: Es gab beispielsweise kein
rechtes Licht, keine saubere Wäsche, und
das Wasser für Mutter und Kind musste

ausser Haus am Brunnen geholt und auf
dem Holzherd heissgemacht werden. Das
Hebammenamt erforderte deshalb nicht
nur viel Kraft, sondern auch
hauswirtschaftliche Kenntnisse. Zur Wehenförderung

kochte Bertha einen guten Bohnenkaffee,

massierte das Kreuz der Gebärenden

mit Öl oder Schnaps. Bei Komplikationen

half ihr Gottvertrauen; sie betete
laut um einen guten Fortgang der Geburt.
Wenn alles glücklich überstanden war, eilte
sie in die Küche, um für die geschwächte
Mutter etwas Kräftigendes zu holen.
Im Laufe ihres Wirkens hat sie alle Facetten

ehelicher Liebe und Zuwendung zu
sehen bekommen. Einmal soll ihr von einem
reichen Bauern gesagt worden sein, zum
Im-Bett-Liegen brauche es nicht auch

noch «Schmalz und Latwäri» Butter und
Konfitüre) aufs Brot. Bei der Geburt eines
Stammhalters seien die Väter zugänglicher
gewesen. In einem krassen Fall soll ein
Ehemann seiner Frau für die Geburt eines

Sohnes einige Tage Ruhe im Wochenbett

zugesagt haben; falls es aber ein Mädchen
würde, müsse sie sofort wieder an die

Arbeit. Allzu muntere Ehemänner habe

man zurückbinden und auf die notwendige
Schonzeit der Wöchnerinnen hinweisen
müssen.

Zum Ausüben des Hebammenberufs
brauchte es eine starke Persönlichkeit. Bei
schwierigen Geburten kam es auch zu
todernsten Stunden, wenn Mutter oder Kind
oder gar beide starben. Selber des Trostes

bedürftig, hatte Bertha in solchen Situationen

die Starke und Umsichtige zu sein und
der Familie beizustehen. Sie hat ein Büb-
lein, dessen Mutter nach der Geburt an

Thrombose starb, im Einverständnis mit
dem hilflosen Vater an Kindes Statt

angenommen. Zur Aufbesserung des sehr
bescheidenen Verdienstes als Hebamme
hat sie noch zwei weitere Pflegekinder
grossgezogen.

Schwangerschaft,
Früh- und Fehlgeburten
War eine Frau gesegneten Leibes, sollte sie

jegliche Aufregung vermeiden. Sie wurde
am Tisch ermuntert, «für zwei» zu essen.

Drei Baumnüsse täglich gäben Kraft und
dem Kind gute Knochen und Zähne. Die
künftige Mutter solle sich möglichst fröhlich

geben, damit auch das Kind ein frohes
Gemüt mit auf die Welt bringe. Sie solle
auch immer wieder schöne Bilder ansehen

mit lieblichen Gestalten darauf, damit sie

ein ebenso hübsches Kind bekomme. Vor
allem aber warnte man die Schwangeren
davor, sich «z veluege». Damit war der

Umgang mit geistig behinderten oder
körperlich verkrüppelten Menschen gemeint,
deren Versehrtheit sich auf das erwartete
Kind übertragen könnte.
Tuberkulose und Durchfallerkrankungen
führten oft zu Fehlgeburten. Die Frauen
suchten manchmal erst Hilfe, wenn sie am
Ende ihrer Kräfte und nahe am Ausbluten
waren. Es gab auch Frühgeburten, deren
zartes Leben ganz besonderer Sorgfalt
bedurfte. Isoletten, die die fehlende Zeit
im Mutterleib ersetzten, kannte man noch
nicht. Nur wärmste Mutterliebe brachte
die Kinder durch die heiklen Wochen.

Meine Grossmutter trug ein Sieben-Mo-
nate-Kind bei Tag und Nacht unter dem

«Gstältlirock» an ihrer Brust, um ihm

gleichmässige Wärme zu schenken.
Andere betteten die Frühgeburten warm in
Schuhschachteln und legten sie auf den

Ofen, um sie am Leben zu erhalten.

Geburt
Bei Mondnähe nahm die Geburtenhäufigkeit

zu. So kam es eben vor, dass eine

schwangere Frau ihr Kind ohne die
fachkundige Hilfe einer Hebamme zur Welt

bringen musste, weil diese anderswo

beschäftigt war. Auch ich selbst bin an einem

Ort, wo Fuchs und Hase einander gute
Nacht sagen, ohne jeglichen fremden
Beistand zur Welt gekommen. Mein Vater, der
schon bei der Geburt meines älteren Bruders

Handreichungen gemacht hatte,
wusste, was zu tun war, und hat mich
kunstgerecht abgenabelt. Auch mein zweitgeborenes

Kind schrie schon aus Leibeskräften,

lange bevor die gute Bertha atemlos

durch den tiefen Schnee zu unserem Hause
eilte. Im Vertrauen auf die eigene Kraft
und die Hilfe Gottes war man imstande,
solche Vorkommnisse unbeschadet zu

überstehen.
Die Nachgeburt hatte der Vater im irdenen
Kellerboden des Hauses oder im Garten zu

vergraben. Was vom Menschen kam, sollte

ehrfürchtig behandelt werden. Dies mag 1 1 3



Erinnerungsbild vor der Drogerie
Gams. Der Täufling wird von Bertha
getragen. Bild im Besitz von Stefan
Wessner, Garns.

auch die Väter dazu veranlasst haben, über
neue Pflichten und anbefohlene, lebenslange

Aufgaben nachzudenken.
Während der ersten zehn Tage nach der
Geburt kam die Hebamme täglich ins

Haus, um Mutter und Kind zu besorgen.
Das Stillen prämierte die Gemeinde mit
50 Franken, nachdem es früher wohl
wegen des schlechten Allgemeinzustandes
der Mütter wenig praktiziert worden war.
Die Hebamme hatte zu bestätigen, dass

man das Kind mindestens sechs Wochen

lang mit Muttermilch ernährt hatte. Trotz
solcher Anreize war die Säuglingssterblichkeit

vor der Entdeckung des Penicillins
relativ hoch. Wenn eine Mutter tuberkulo¬

sekrank war, durfte sie ihr Kind nicht stillen.

So steht es auch im Lehrbüchlein von
Bertha Dürr. Dass daneben noch unendlich

viele andere Ansteckungsmöglichkeiten
bestanden, wusste man damals wohl zu

wenig. Auch die Rhesus-Unverträglichkeit
war scheinbar noch unbekannt. Ein Gam-

ser Ehepaar hat deswegen sieben Kinder
im Säuglingsalter verloren; sie seien
«verwelkt wie Blumen». Zur Steigerung der

Tragik wurde deren Mutter von einigen
Dorfbewohnern kurzerhand als «unfähig»
bezeichnet.

Taufe und Aussegnung
Nach Möglichkeit wartete man mit dem
ersten Gang zur Kirche nicht länger als

drei Tage. Dann kam Bertha mit einer

grossen Schachtel ins Haus des Täuflings.
Darin brachte sie ein mit Spitzen und Bändern

verziertes Tragkissen und ein
festliches Taufkleid für das Neugeborene.
Sorgfältig wurde das Kind in diese
Herrlichkeit eingebettet. Darüber breitete
Bertha den Hochzeitsschleier der Mutter
aus und trat dann stellvertretend für diese
mit den Taufpaten und dem Vater den Weg
zur Kirche an.
Nach der Taufe, die oft an gewöhnlichen
Wochentagen, auch ohne Beisein des

Vaters, stattfand, besuchte man eine
Dorfwirtschaft, und der Götti liess, seinen
Verhältnissen entsprechend, Wein oder Bier

Seite aus Berthas Schulheft in der Hebammenschule. Im Besitz von Stefan
Wessner, Garns.

r /h»J.Anl/x11 VA6 ilx-f 1

/fj Aj */'v (l V^l/ji' y[/' - A,Jfe.

yys.UUH _

11/r 11-1 n — Mttjßtßll/sj,
<y

n/iryv

Iz/fWl U - //.1A.AÙ
y/^' -

1 14
V

(./ J A /,-f-Al'V - All I'1IX ri/rïf'XASL.

f'
llßßi l uJJi

'l -Ja.

v ^ /y- vf-evC- y
)§ ^ "

' /l'-i A./j J///

Hebamme Pauline Rickli mit dem
Täufling Peter Huber und den Paten
Emma Dürr-Scherrer und Edwin Ba-
mert, 1935 vor dem Gasthaus Schäfli
in Garns. (Bild Johann Dürr, Garns.)

auftragen. Wieder daheim, wurde der An-
lass noch mit Kaffee und Kuchen gefeiert.
Ein gesundheitlich gefährdetes Kind muss-
te notgetauft werden, denn man glaubte,
dass ein ungetauft Verstorbenes nicht an
den himmlischen Freuden teilhaben könne.

Noch in den fünfziger Jahren wurde
schon mit Primarschülern im Religionsunterricht

geübt, wie man als Laie eine
Nottaufe spendet.
Für die Mutter war der erste Schritt in die
Öffentlichkeit der Gang zur Kirche, um
sich aussegnen zu lassen. Dieses Wort ist
im Sinne einer sittlichen Unreinheit der
Mutter oft falsch verstanden worden.
Schöner und richtiger ist der Gedanke,
dass die Mutter in der Freude ihres Herzens

zur Kirche kam, um Gott zu danken
für die heil überstandene Geburt. Die Kirche

erflehte ihr Gottes Hilfe für ihre neue
Lebensaufgabe, das Kind für Gott zu
erziehen. Nach altem Brauch setzte man sich
beim Seitenportal nieder und erwartete
den Priester, der nach der heiligen Messe
die Frau dort abholte. Er überreichte ihr
eine brennende Kerze und legte seine
Stola über ihre gefalteten Hände. Er führte
sie betend zum Marienaltar und sprach
über sie den Muttersegen.

Verhütung, Geburtenregelung,
Abtreibung
Während heute bald jedes ältere Schulkind
über dieses Thema aufgeklärt ist, kannte
man sich früher darin recht wenig aus, ob-



wohl die Angst vor einer neuen
Schwangerschaft bei einer Frau, die schon viele
Kinder und wenig Brot hatte, sehr gross
war. Ungeeignete, wenn nicht sogar
lebensgefährliche Ratschläge wurden
herumgeboten. Die sicherste Methode mochte

es gewesen sein, dem Ehemann die Türe

zu verschliessen. Man nahm die älteren
Kinder zu sich ins Ehebett, um vor
eventuellen Annäherungsversuchen sicher zu
sein. Die Praxis, «schon in Oerlikon
auszusteigen und nicht bis Zürich zu fahren»,
wurde den Männern empfohlen, war aber

von der Kirche verboten. Die erlaubte

Knaus-Ogino-Methode anderseits war
höchst unzuverlässig und im Hinblick auf
die Biologie der Frau ungeeignet. Die
Anwendung von Gummischutz ist zwar
schon mehr als hundert Jahre alt, aber
diese Artikel waren hier nicht leicht zu

kaufen, und das Geld dazu mochte auch

gefehlt haben. So sollen die Frauen solche

Sachen ausgewaschen und sich gegenseitig
ausgeliehen haben. Es gab Verhütungssalben

und Chinintabletten. Vielfach glaubte
man sich während der Stillzeit unempfänglich

für neues Leben. So kam es eben

immer wieder zu ungewollten Schwangerschaften,

und es gab Frauen, die sich in
ihrer Not zu sehr fragwürdigen und
lebensgefährlichen Abtreibungsmethoden
überreden Hessen und ihre Unwissenheit mit
Krankheit oder frühem Tod bezahlten.
Fast in jeder Gemeinde gab es Frauen
meist zweifelhaften Rufs, deren Hilfe
gesucht wurde, wenn man sich vor
Schwangerschaft schützen oder gar abtreiben

Bertha führte Buch über alle «ihre»
Kinder. Im Besitz von Stefan Wessner,
Gams.

%//. *><? &/./<?ff A

,/Ç"jZ Z'J/l

r Av;
'/tr/t/zt-t-x. t ..,'

jVJV)A.

wollte. Sie bereiteten gefährliche
Kräutermischungen zu, die zum Beispiel Digitalis
(Fingerhut), ein starkes Herzmittel,
enthielten. Man empfahl den Schwangeren,
scharfe Speisen zu essen und diesen
geschabte, rostige Nägel beizufügen. Mit
heissen Senfbädern oder Einführung von
Seifenlaugen wurde eine Abtötung der
Frucht beabsichtigt. Denselben Zweck
hatten gewaltsame Anwendungen: Man
Hess sich von Tisch, Bank oder Treppe fallen

oder fuhr mit dem Töff, um durch die

harten Stösse der prallgepumpten Pneus

eine Verschüttung zu erreichen. Auch
durch seelische Erschütterungen, zum
Beispiel Erschrecken der Frauen, hoffte man,
einen Abort auszulösen.

Unfruchtbarkeit
Während die einen Frauen wegen ihrer
grossen Empfänglichkeit Ängste ausstanden,

litten andere wegen ihrer
Kinderlosigkeit. Diese war, zwar nicht in unserer
Gemeinde, aber vielerorts ein Scheidungsgrund.

So pilgerten die Frauen zu den

Wallfahrtsorten, zündeten Kerzen an,
brachten Opfer und Almosen, Hessen Messen

lesen, um das Glück der Mutterschaft
zu erflehen. Immer aber hat man die
Unfruchtbarkeit der Frau angelastet, welche
in diesem Falle als minderwertig eingestuft
wurde. Dies mag zu manchen
Verzweiflungstaten und illegalem Verhalten ihrerseits

geführt haben. So weiss man von
Frauen, die sich den Stammhalter von
nahen Verwandten oder andern hilfsbereiten
Vertrauensleuten zeugen Hessen.

Sterben und Tod

Jedermann
weiss um die Endgültigkeit

unseres Daseins, aber die Menschen

unserer Zeit lassen dem Tod wenig Raum.
Er wird aus den Stuben und Kammern, wo
gelebt und geliebt wurde, verdrängt.
Gestorben wird heutzutage im Spital, im
Pflegeheim, in steriler Umgebung, hygienisch
einwandfrei betreut, durch schmerzlindernde

Mittel ruhiggestellt und leider oft
auch sehr einsam. Dafür türmen sich auf
den frischen Gräbern, vielleicht zur
Beruhigung eines vagen Schuldgefühls,
Unmengen von Blumen und Kränzen, die

dann schon bald auf der Kehrichtdeponie
landen.
Das war in meiner Jugendzeit noch ganz
anders. Trotz der engen Wohnverhältnisse
wäre es niemandem eingefallen, den ster-

Meine Tante Walburga Beeler-Gubser
auf dem Sterbebett. Bild Emma Dürr,
Garns.

benden Vater oder die Mutter ohne
dringende Notwendigkeit ausser Haus zu

geben und fremder Pflege zu überlassen.
Auch weitere langjährige Hausbewohner,
Basen und Vettern, die sich durch
lebenslängliche Mitarbeit in Haus und Hof
verdient gemacht hatten, durften in ihrer
manchmal ärmlich ausgestatteten, aber

vertrauten Umgebung ihr irdisches Dasein
beschliessen.

Auf meine früheste Begegnung mit dem
Tod war ich gut vorbereitet gewesen. Eine
alte Base, die Schwester meiner
Grossmutter, welche zu unserer Grossfamilie

gehörte, wohnte in der Küchenkammer
unseres Elternhauses. Der Zerfall ihrer
Kräfte war offensichtlich. Sie sagte täglich,
sie würde nicht mehr lange leben. Es war
an einem drückend heissen Sommertag
anfangs der dreissiger Jahre. Ich ging noch

nicht zur Schule. Während alle anderen
Hausbewohner dringend mit der Heuernte
auf einem entlegenen Grundstück beschäftigt

waren, hatte ich die Aufgabe, hin und
wieder nach meiner bettlägerigen Grosstante

zu sehen und ihre bescheidenen
Wünsche zu erfüllen. Als ich mit dem

Vesperbrot an ihr Bett trat und sie nicht mehr
aufwecken konnte, wusste ich, dass nun ihr
Schutzengel, von dem sie mir so oft erzählt

hatte, ihre Seele zum Himmel hinaufgetragen

haben musste. Ihre Hände hatte sie

wie immer über der Brust zum Gebet
gefaltet, die Augen waren geschlossen. Ein
friedliches Bild vom Übergang in eine mir
fremde, aber von der frommen Base so

glorreich geschilderte Welt. Es war kein

jähes, unerwartetes Sterben, kein Tod, auf
den die alte Frau nicht vorbereitet gewesen
wäre. Sie war nämlich während ihrer
Bettlägerigkeit regelmässig vom Ortspfarrer
besucht und mit den Sterbesakramenten
für den letzten Weg versehen worden. 1 15



Sterbevorbereitungen
Dieser kirchlichen Sterbevorbereitung
wurde damals grosse Bedeutung zugemessen.

Zu sterben ohne seine Sache mit dem

Herrgott in Ordnung gebracht zu haben,
rechnete man zum Schlimmsten, was
einem widerfahren konnte. Darum wurde
beim Tischgebet immer noch die Bitte um
Beistand in der Todesstunde angeführt:
«Durch Deine heilige letzte Angst und
schwerste Verlassenheit, o gütigster Jesus,
verlasse uns niemals, besonders aber nicht
in der letzten Stunde unseres Absterbens.
Amen.» Auch die hochwürdige Geistlichkeit,

der Herr Pfarrer und der Herr
Kaplan, wussten um die grosse Bedeutung
ihres Beistandes. Es war für sie Ehrensache,
keines ihrer Pfarrkinder unvorbereitet aus
diesem Leben scheiden zu lassen. So

begaben sie sich nie gemeinsam ausserhalb
der Gemeindegrenzen, um im Notfall so
schnell wie möglich mit den Tröstungen
der Kirche zur Stelle zu sein. Oft war dieser

Versehgang ein Wettlauf mit dem Tod.
In Erwartung des Todes, der früher schon
bei einer bösen Grippe an den Menschen
herantreten konnte, rief man die
Angehörigen ans Krankenbett. Um beim
Ableben von Vater und Mutter zugegen zu
sein, kam man auch als erwachsenes Kind
ins Elternhaus, manchmal von weit her.
Man verliess die eigene Familie, um
abwechslungsweise die anfallenden Aufgaben

bei der Pflege und Betreuung des

Schwerkranken zu übernehmen. Oft trug

Vorlage zur Bereitstellung des Versehtisches.

Dieses Blatt wurde zusammen
mit dem Versehzeug
sorgfältigaufbewahrt.

116

Milfe freilassen für das Allerheil igsfe.
Kreuz und Kerzen.
6Ias mit Weihwasser und Zweig.
6Ias mit gewöhnl.Wasser und LöfTelchen.
Teller mit 5 Wallenkügelchen und Salz.
Handiuch.

Versehgang. Bild aus A. M.
Rathgeber, «Kirche und Leben», Kempten
1956.

die Freude über die Anwesenheit eines
geliebten Kindes zur Verbesserung des
Befindens bei. Die liebevolle Nähe und

Fürsorge vermochten das verglimmende
Lebenslichtlein nochmals für kurze Zeit
anzufachen. Man sagte dem die «Totenbesserung».

Dabei konnten frühere
Missverständnisse geklärt, alte Kränkungen von
den Seelen genommen und Unebenheiten
ausgebügelt werden. Es bedurfte dazu keiner

grossen Worte. Der Tastsinn steht am

Anfang und am Ende des Lebens. Ein
Händereichen, ein sanfter Gegendruck
genügte, wenn alle anderen Möglichkeiten
der Verständigung bereits erloschen
waren. Jeder Sterbende möchte sich auf seiner

Reise ins Jenseits an einer warmen
Hand festhalten. Wer diesen Liebesdienst
an Vater oder Mutter erfüllte, dem war
grosser Segen verheissen.

Der Versehgang
Fühlten die Angehörigen dann das Nahen
des Todes, liessen sie den Pfarrer kommen.
Bis in die dreissiger Jahre schritt er noch im
weissen Chorrock und in Begleitung des

Messmers, der das Versehkreuz vorantrug
und ab und zu mit dem Ministrantenglöck-
lein bimmelte, über die weitverzweigten
Gassen und Wege unserer Gemeinde.
Selbst bei Sturm, Regen oder meterhoch
verschneiter Landschaft kämpfte er sich im
Namen Gottes zu seinen ihm anvertrauten
Seelen. Wer kein Aufsehen erregen wollte,
wartete auch oftmals die Dämmerung ab,

um den «Heer» kommen zu lassen. Wenn

der Priester mit der geweihten Hostie die
Kirche verliess, wurde das Versehglöcklein
geläutet. Führte sein Weg an der Kapelle
Gasenzen vorbei, wurde auch dort das

Glöcklein gezogen zum Zeichen, dass

jemand im Sterben liege. Wer das hörte, hielt
in seiner Arbeit inne und gedachte in
einem kurzen Stossgebet seines totgeweihten

christlichen Mitmenschen. Man sah

sich um, wo der «Heer» seine Schritte
hinlenkte und kniete selbst auf der Strasse

oder vor den Häusern nieder, wenn man
ihm begegnete.
In der Sterbekammer hatte man unterdessen

den Versehtisch vorbereitet. Mitten
auf dem weissen Verwahrtuch stand ein
Kreuz, eingerahmt von zwei Kerzenstöcken

mit an Lichtmess geweihten Kerzen,

daneben waren ein Glas mit Weihwasser,

eines mit Trinkwasser für den Sterbenden

und zwei kleine Tellerchen für Watte
und Salz angeordnet. Vor den Tisch stellte
man einen Schemel für den Priester zum
Niederknien. Die Versehgarnitur schenkte

man früher den Brautleuten zur Hochzeit.
Meist hatten die jungen Frauen schon in
ihrer Jungmädchenzeit ein Versehtuch mit
religiösen Ornamenten bestickt. Alles
zusammen versorgte man in einer eigens
dazu erwählten Schachtel, deren
Aufbewahrungsort alle Hausbewohner kannten,
damit sie im Ernstfall gleich zur Hand war.
Bei der Ankunft des Seelsorgers im
Krankenzimmer erkundigte sich dieser in
freundlicher Weise nach dem Befinden
des Sterbenden. Weil er sich ja immer
wieder am Sterbebette eines Pfarrkindes
befand, hatte er ein geübtes Auge für die

jeweilige Not der Schwerkranken. Wenn es

deren körperliche und geistige Verfassung
noch zuliess, nahm er ihnen die Beichte ab.

Während dieser Zeit gingen der Messmer
und die Angehörigen aus der Kammer und
beteten zusammen in der Stube den
Rosenkranz. Zur Spendung von Kommunion
und Krankensalbung öffnete der Priester
dann wieder die Türe, damit alle Hausbewohner

bei der tröstlichen Handlung zugegen

sein und mitbeten konnten. Er legte
dem Kranken die Hostie in den Mund und
salbte mit dem heiligen Öl Augen. Ohren,
Nase, Mund und Hände. Die Sterbenden
selbst, und auch ihre betroffenen
Angehörigen, waren zutiefst dankbar für
solchen Beistand, die einfühlsamen Gebete
und die Verheissungen nach dem endgültigen

Abschied. So eingebettet in die
Gemeinschaft der irdischen Familie und der
fürbittenden Heiligen im Jenseits, verlor



der Tod seinen Schrecken. Der Sterbende

ging zwar voraus, aber es blieb die Hoffnung

des Wiedersehens. Wenn der Priester
erkannte, dass die Lebenskraft seines

Pfarrkindes zu Ende ging, weilte er zum
Tröste der Angehörigen im Hause, bis der
Sterbende seine Seele ausgehaucht hatte.
Darauf erteilte er nochmals den Segen mit
dem Verwahrkreuz und machte sich dann
auf den Heimweg.
Dreissig Jahre später, beim Tode meines

Vaters (1961), kam unser Seelsorger «nur
noch» in schwarzer Kleidung und ohne die

Begleitung des Messmers zum Sterbenden.
Früh um vier Uhr, an einem bitterkalten
Januarmorgen, eilte er innert kürzester
Frist über die frisch verschneite
Dorfstrasse ins Gasenzen an sein Sterbebett,

um ihm die letzte Ölung zu spenden. Die
trostreichen Sterbegebete der Kirche und
seine menschliche Anteilnahme bedeuteten

auch für uns vom Leid Betroffenen
Hilfe und Halt.
Als nach 15 weiteren Jahren auch meine

Mutter ihr Leben aushauchte, kam kein

Seelsorger mehr. Wir erhielten am Telefon
den tröstlichen Bescheid, dass die gute
Frau längst alles in Ordnung gebracht und
während ihrer Leidenszeit immer wieder
die heilige Kommunion empfangen hätte.
So ist es nun wohl bis auf den heutigen Tag
verblieben. Man hat gelernt, auch in
schwierigsten Lebenslagen ohne den Trost
und den Beistand unserer ohnehin mit
allen möglichen anderen Pflichten belasteten

Ortsgeistlichen auszukommen.

Sterbebett und Totenwache
Wenn ein Mensch seinen Geist aufgegeben
hatte, gab es anschliessend alle Hände voll
zu tun. Den letzten Liebesdienst, das

Reinigen und Versorgen mit frischer Wäsche
auf dem Totenbett, besorgten vielfach
Nachbarn und Bekannte unter Anleitung
von umsichtigen Frauen, die sich auch in
der Krankenpflege gut auskannten. Bei
uns in Garns waren es früher barmherzige
Schwestern vom Heiligen Kreuz in Ingen-
bohl, die diese Aufgabe übernahmen.
Nach ihren Verrichtungen lag dann der
Tote friedlich auf seinem Sterbelager, die

Hände gefaltet und mit einem Rosenkranz

umschlungen, ein kleines Holzkreuz
zwischen den Fingern. Aus dem Hausgarten
holte man ein paar grüne Zweiglein oder
frische Blumen und legte sie zu beiden
Seiten des Toten aufs Bett. Ledigen Frauen
und jungen Mädchen gab man das

Kommunionkränzchen ins Haar. Mit diesem

Monatsprozession zum Gedenken der Toten auf dem Gamser Friedhof. Bild
Emma Dürr, Garns.

Schmuck sahen sie aus wie schlafende Engel

und machten auf mich einen nachhaltigen

Eindruck. So war es Brauch, so weit ich
mich erinnern kann. Vor 1920 hatte man
den Toten ihre besten Sonntagskleider und

sogar die Schuhe angezogen, damit sie am

Tag der Auferstehung wohlgerüstet zum

jüngsten Gericht erscheinen konnten. Man
scheute keine Mühe, das Totenbett so

herzurichten, dass der Verstorbene auf
Angehörige und Besucher einen würdigen
und tröstlichen Eindruck machte. Die
abgedunkelte Totenkammer verdeutlichte
noch die Entrücktheit des Dahingegangenen

und die Vorstellung, dass er nun schon

den langen Weg in die Ewigkeit angetreten
habe. Auf einem weissbedeckten Tischchen

brannte vor dem Kreuz ein Öllicht-

lein, daneben stellte man ein Weihwasser-

gefäss mit dem Buchs- oder Sevizweiglein

zum Besprengen des Toten. Im Trauerhaus

sprach man leiser als sonst. Die Türen wurden

sachte geschlossen, die Arbeit ruhte,

man tat nur das Notwendigste, um die

feierliche Ruhe nicht zu stören.
Gute Bekannte oder Nachbarn kamen ins

Trauerhaus, boten ihre Hilfe an, brachten
Blumen und bemühten sich, mit ein paar
gutgemeinten Worten die Angehörigen zu

trösten. Auch Kinder kamen, um den

Toten anzusehen und für ihn zu beten. Unter

dreifachem Besprengen mit Weihwasser

empfahl man den Dahingegangenen
Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist.
Während man für die Erwachsenen ein

Glas Wein oder einen Kaffee bereithielt,
bekamen die Kinder ein «Brütli»
(Konfitürebrot) oder einen «Rappen» (Trinkgeld),

bevor sie weggingen.
Am Abend aber musste man im Totenhaus
alle Stühle und Bänke zusammentragen,
um für das «Psaltern» gerüstet zu sein.

Man wusste ja nicht, wer alles kommen
würde aus der nähern oder weiteren
Umgebung. Alle mussten einen Sitzplatz
haben. Es wäre unzumutbar gewesen, die

vielen Beter während drei Rosenkränzen

(159 mal das «Ave Maria» mit den

Rosenkranzgeheimnissen, 15 mal das «Vaterunser»

und «Ehre sei» und verschiedene
andere Gebete) einfach stehen zu lassen.

Nach Feierabend trafen die ersten ein,

traten ans Totenlager, sprengten Weihwasser,

bekreuzigten sich und nahmen dann in
der Stube, im Hausgang oder auf den Tritten

der Kammerstiege Platz. Die nächste

Nähe beim Toten wurde für die Angehörigen

freigehalten. Die Kinder setzten sich

auf den Fussboden. So hockten sie alle

gebeugt und andächtig im Halbdunkel,
um dem Verstorbenen in seinem eigenen
Hause die letzte freundnachbarliche Ehre

zu erweisen und für sein Seelenheil zu
beten. Man hatte sich gut gekannt, hatte den

gleichen Kirch- und Schulweg oder im
Gemeinderiet aneinandergrenzende Vierenteile

gehabt, man hatte sich ausgeholfen
mit «Schiff und Gschierr», beim Anpflanzen

und Ernten, beim Alpen, Heuen und

Holzen. Darum wollte man dabeisein bei 117



11!

diesem gemeinsamen Gebet, obwohl dessen

Dauer die von ihrem Tagewerk ermüdeten

Männer und Frauen oft auf eine
harte Probe stellte. So kam es eben auch

vor, dass jemand einschlief, durch
langgezogenes Gähnen die Feierlichkeit der
Beter unterbrach oder eine Bewegung des

Toten wahrgenommen haben wollte.
Nachdem man am Ende des Totenpsalters
noch ein Vaterunser für den Nächststerbenden

angefügt hatte, machte man sich

nachdenklich auf den Heimweg oder nahm

gerne noch ein Glas Wein oder einen
Kaffee im Kreise der erweiterten Trauerfamilie.

Man hielt Rückschau auf das

Leben des Verblichenen, würdigte seine

Vorzüge und grossen Taten und überging
seine Schwächen. Bis der letzte Beter sich
auf den Heimweg machte, war es manchmal

Mitternacht oder später.

Vorbereitungen
für die Beisetzung
Am ersten Morgen nach dem Tode wurde
in der Pfarrkirche nach der Messe das

Endzeichen geläutet. Während dem
«Vechünde» in der Kirche wurde die kleinste,

nicht zum übrigen Geläute passende
Glocke gezogen. Wer von der Trauerfamilie

schon zu Hause weilte, ging am
Verkündmorgen zur Kirche und setzte sich in
den Trauerstuhl. Das war die erste Bank
hinter dem Kreuzgang, die auf der Frauenseite

mit einem Ansatzbrett für die
mitgebrachten Bandkerzen ausgestattet war.
Nach Möglichkeit erschien man bereits in
schwarzen Kleidern. Was man sonst noch
brauchte, um an der Beerdigung schicklich
zu erscheinen, besorgte man anschliessend
bei Frau Anna Marxer (später bei Josef

Fuchs) am Marktplatz. Die Frauen holten
sich dort einen Hut mit einem Schleier,
der bis auf die Brust reichte. Bei tiefster
Trauer gab dieser den Weinenden
willkommenen Schutz. Auch von den Männern

kam niemand barhäuptig zur
Beerdigung, obwohl die Sitte verlangte,
dass der Hut öfters abgenommen werden
musste. Auf dem Kittelrevers trug man ein
schwarzes Band; wer keine dunkle
Kleidung hatte, eine schwarze Binde am
Oberarm. Auch den Trauerflor fürs Grabkreuz

- für Verheiratete schwarz, für
Ledige weiss - konnte man da kaufen.
Noch viele andere Gänge gab es zu tun:
Jemand musste zum Pfarrer, aufs Amt und
zum Arzt. Die ganze Verwandtschaft
musste benachrichtigt werden. Ohne das

heute überall präsente Telefon war das

sehr umständlich. Beim Dorfwirt bestellte
man das «Liichemöhli». Leute in bescheidenen

Verhältnissen sorgten im Trauerhaus

für einen einfachen Imbiss. In der
Druckerei mussten danach die Trauerzirkulare

bestellt werden.
Der Ansager oder die Ansagerin machte
sich nun auf den Weg, um in der ganzen
Gemeinde in jedem Haus um das christliche

Grabgeleite zu bitten: «Würender so

gwot sii und am nöchschte Mittwoch mit
em NN z Chirche choo? D Beerdigung
ischt am nüüni, am halbi nüüni vo Huus.
Vegelts Gott!»
Der Sargmacher wurde ins Haus gerufen,
um Mass zu nehmen. Vorgefertigte Särge

gab es noch nicht, darum liess man die
Toten bis am letzten Abend vor der
Beerdigung im Sterbebett. Das Einsargen, das

Zunageln der fensterlosen Bretter war für
die Angehörigen dann nochmals ein herber

Abschied. Dem Auge entzogen, wurde
der Tote zur Erinnerung.

Beerdigungstag
Am Beerdigungsmorgen läutete man die

Betglocke eine Stunde vor Beginn der
Trauerfeier. Im Trauerhaus war man
früher aufgestanden als sonst. Wenn der
Leichenfuhrmann mit dem schwarzen

Wagen und die Leichenträger da waren,
trug man den Toten im Sarg aus seinem
irdischen Heim. Man stellte ihn vor dem
Hause auf die Erde. Einer der Träger
begann mit dem Gebet zu den heiligen fünf
Wunden, und die unterdessen vor dem
Trauerhaus versammelte schwarzgewan-
dete Trauerschar betete mit. Dann setzte
sich der Trauerzug in Bewegung. Allen
voran trug die Kreuzträgerin, meist eine
entferntere Verwandte des Toten oder eine

Nachbarin, ein mit dem Namen des
Verblichenen versehenes Kreuz, das bei der
Beerdigung am Kopfende auf den frischen
Grabhügel gesteckt und später durch ein
schönes Grabmal ersetzt wurde. Starb
jemand aus dem Armenhaus, so blieb dieses

Kreuz für die Zeit seiner Grabesruhe auf
der meist schmucklosen Grabstätte. So

traten selbst im Tode die sozialen
Unterschiede recht augenfällig zutage. Starb ein
Amtsmann während seiner Amtszeit,
bekam er ein ganz besonders feierliches
Begräbnis. Das Leichengeleite zog sich in
einer langen Prozession durchs Dorf. Die
Bürgermusik begleitete ihn auf seinem
letzten Gang, der Männerchor sang auf
dem Friedhof, der Kirchenchor in der Kirche.

Starb jemand am Berg, auf einem

Heimet ohne Zufahrt, musste der Tote mit
einem Zugschlitten über die steile Holpergasse

zur Talstrasse geholt werden.
Alte Gamser erinnern sich noch, dass der
Sarg von vier Männern zur Kirche getragen

wurde. Im Leichenzug folgten
rosenkranzbetend die männlichen Verwandten,
alle übrigen Männer, dann die Frauen und
zuletzt die weiblichen Verwandten, eine
brennende Bandkerze in den Händen
haltend. Später wurde ein Leichenwagen
angeschafft, und die Reihenfolge änderte
sich so, dass zuerst alle Verwandten, dann
die übrigen Trauernden - Männer vor den
Frauen - dem Sarge folgten. Kam der
Leichenzug aus dem Gasenzen, läuteten die
Kapellglocken zum letzten Gruss; die

Kirchenglocken begannen zu läuten, wenn
man sich der Kirche näherte. Auf der

Treppe beim Hauptportal warteten der
Pfarrer, der Messmer und die Ministranten,

um den Toten feierlich zu empfangen.
Der Sarg wurde von den Trägern vom Wagen

genommen und auf die bereitgestellte
Totenbahre gelegt. Der Priester besprengte

ihn mit Weihwasser und betete als

Stellvertreter des Toten: «Aus der Tiefe rufe ich
zu Dir, Herr, höre meine Stimme!» Diese
gewaltigen Worte vermischten sich mit
dem Glockenruf vom Turme und griffen
ans Gemüt der betenden Runde. Der Sarg
wurde beweihräuchert und dann zum
Friedhof getragen, der innerhalb von
dicken Mauern an den beiden Längsseiten
der Kirche lag. Ein Ministrant mit dem

Vortragskreuz schritt voraus, gefolgt von
Priester, Messmer und übrigen Ministranten

in schwarzweissen Chorgewändern.
Weissgekleidete Mädchen trugen Blumen
und kleine Kranzgebinde zur letzten
Ruhestätte. Die Beerdigungszeremonien
waren die gleichen wie heute noch. Der
einzige Unterschied besteht darin, dass die
früher übliche lateinische Sprache von der
deutschen abgelöst wurde.
Kleine Kinder wurden nicht erst am
Vormittag, sondern am frühen Morgen vor der
täglichen Frühmesse begraben. Es war
nicht üblich, ihres Verlustes wegen schwarze

Kleider zu tragen, da sie als unschuldige
Seelen sofort in den Himmel aufgenommen

und dort fortan als fürbittende Helfer
ihren Familien grossen Segen bringen würden.

Dass trotz dieser Verheissungen das

Tränenkrüglein am leeren Bett überlief,
kann man sich ausdenken. Was wohl noch
schwerer zu begreifen war - ungetaufte
Kinder und Menschen, die in grosser Not
ihrem Leben selber ein Ende machten,



Sur fcomm<?n ®rintterung
an iinfere innigftgclicMcj Hitucrgcfjlirfje «Saillit,

' Dîuttcr unb (Sraftimittor

3l0jina ^aifer=£en^etr
Obcrborf, ©ams

gel). 22. Oht. 1869 — geft. 30. 3uU 1944

SRuïjî tin ftrtcben teures ttßutterlj&ft/
91 us?gcEcimpft tjaft bu beu legten Sdjmerj,
9ttd)t auf einig jinö urir ja gcjd)ieben '*

Sremumgsmunben bluten nur Ijicnieben
ßaffe froffcnb uns burdys ßcbcn gcb'n
Saß urit fclig einft uns alle inieberfebn.

öarmber^ger 3efit5 fdjcnlie t^rcc Seele bie
einige Oiulje unb bas einige Cidjt leudjtc il)t,

o £crr laß fie rufjen im SPriebcn!

Cater nnfer — 9lue 9Jîaria.

93ud)br. £ubcr, (9ams

*Si

Deschwandon Scovorlug Höchst Nr.

„Vater, dein "Wille geschehe

im Himmel und auf Erden!"
„Mein Jesus, Barmherzigkeit!"

100 Tage Ablaß, einmal täglich

5 Cum appr. eccl.

wt a
Totenbildchen meiner Grossmutter (Vorder- und Rückseite).

wurden ausserhalb der Friedhofmauer
ohne kirchlichen Beistand vergraben.

Totenmesse
Nach der Beerdigungszeremonie auf dem

Gottesacker verliess man das offene Grab
und ging zur Kirche. Die Nächsteigenen
nahmen in den Trauerbänken Platz. Es

wurde früher wie heute streng auf den

Verwandtschaftsgrad geachtet. Im Chor hatte

man die Tumba (Scheinsarg) aufgestellt.
Während des Seelamtes sang der Jugendchor

die gregorianische Missa pro Defunc-
tis, die nach der Dichtung von Thomas von
Celano die Tage des Jüngsten Gerichtes
vorstellt: «Dies irae, dies illa, solvet

saeclum in favilla, teste David cum Sibilla.»
Der Jugendchor setzte sich zusammen aus

grösseren Schulkindern, die für die Gestaltung

von Begräbnisgottesdiensten
freigestellt und vom Organisten betreut wurden.

Die jungen, klaren Stimmen, die von
der obersten Empore über dem betenden

Volk schwebten, prägten den Trauergottesdienst.

Beim Opfergang gingen zu beiden Seiten

des Mittelganges die Männer und Frauen
reihenweise aus ihren Bänken zum Opferstock,

machten eine Kniebeuge und warfen

die Münze ein. Über den Kreuzgang
kehrten sie auf ihre Plätze zurück. Bei

grossen Begräbnissen dauerte der Opfergang

manchmal bis zum Schluss der Messe.

Die protestantischen Mitchristen verlies-

sen nach dieser Handlung die Kirche.
Die Totenmesse schloss mit dem Libera,
einer lateinisch gesungenen und gebeteten
Bitte um Sündenvergebung für den

Verstorbenen, abwechselnd von Chor und
Priester vorgetragen: «Libera me,
Domine, de morte aeterna.» Dann begab man
sich nochmals zum Grab, welches
unterdessen vom Totengräber zugedeckt und

mit den vorhandenen Blumen geschmückt
worden war.

Gedächtnisse und Fürbitten
Der gute Wille, für das Seelenheil eines

lieben Verstorbenen alles Menschenmögliche

zu tun, war in der ersten herben Zeit
nach dessen Hinscheiden besonders wach.

Die katholische Kirche feiert nach sieben

und nach dreissig Tagen die Gedächtnisse.
Bis zum Dreissigsten ging womöglich
jeden Tag ein Familienmitglied morgens
zur heiligen Messe und zum Grab. Am
Jahrzeit fanden sich möglichst alle
Verwandten zum Gedenken in der Heimatkirche

ein und suchten den Grabhügel auf.

Einmal monatlich gedachte die Pfarrei
nach der Sonntagsmesse ihrer Verstorbenen.

Die Gläubigen verliessen in
feierlicher Prozession die Kirche, angeführt
von Priester und Ministranten mit
Vortragskreuz, und umschritten betend den

Friedhof.
Wer ein mehreres tun wollte, stiftete die

Gregorianischen Messen zur baldigen
Befreiung der armen Seele aus dem Fegfeuer,
denn man war überzeugt, dass sie die Hilfe
der Lebenden dringend benötigte. Dem
allerorts üblichen Tischgebet wurde ein

Vaterunser für den Verstorbenen angefügt
mit der besonderen Bitte: «O Herr, gib ihm
die ewige Ruhe, und das ewige Licht
leuchte ihm.» Es gab Kloster- und
Ordensgemeinschaften, die sich gegen Entgelt
verpflichten liessen, auf lange Zeit hinaus
die Verstorbenen in ihr Gebet aufzunehmen.

Man konnte auch Ablässe gewinnen
und für die armen Seelen aufopfern.
Umgekehrt hatte man grosses Vertrauen zu
den armen Seelen und rief sie in kritischen
Lebenslagen als Helfer an.

Den Verlust eines nahen Familienmitgliedes

betrauerte man ein ganzes Jahr. In
dieser Zeit gingen die Frauen in schwarzen

Kleidern oder Schürzen. War eine Hochzeit

geplant, verschob man die Feierlichkeit

aufs Ende der Leidzeit. Es galt als

unschicklich, innerhalb des Trauerjahres an
Fasnachtstreiben oder Tanzanlässen
teilzunehmen. Das war ein herbes Opfer für
die jungen Leute, weil solche Festlichkeiten

ohnehin auf wenige Tage im Jahr
beschränkt waren.
Um die Toten im Gedächtnis zu behalten,
verteilte die Trauerfamilie Verwandten
und Bekannten kleine Bildchen mit Name

und Foto des Verstorbenen. Oft waren
Ablassgebete aufgedruckt, die für das Heil
der Armen Seele gesprochen werden sollten.

Ins Gebetbuch gelegt, gemahnten die

«Toetebildli» den Betrachter, während der
Messe des Entschlafenen zu gedenken.

119


	Von Geburt und Tod in der Gemeinschaft des Dorfes

