Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beitrdge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 5 (1992)

Artikel: Wie der Diakon Johannes von Grabs Bischof von Konstanz wurde : aus
den Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus

Autor: Hilty, Gerold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AR

50

Liizza, 44.3
Magnus, 44.3
Mang, 44.3

Maria, 39.1
Mathiius, 38.3,43.1, 44.2
Mathias, 43.1
Maurizi, 44.2
Menisch, 44.1
Michael, 44.1
Mreia, 29.3

Nesa, 43.1
Nikolaus, 38.3, 44.3
Oswald, 43.2
Pankraz,42.3
Paravicin, 29.3
Paul, 44.1

Paulin, 41.3
Peter,38.3,44.1
Philipp, 43.3,45.1
Pravi, 29.3
Rudolf,38.1,39.2,44.1
Schamun, 42.3,43.2
Silvester, 43.1
Simon, 42.3,43.2
Simplicius, 42.3
Stefan, 38.3

Stoffel, 44.1

Tebis, 43.1,44.2
Thomas, 38.3,43.3
Tis, 43.1

Toni, 44.3

Tschann, 43.1,44.3
Tumasch, 43.2

Ueli, 37.2
Ulrich,37.1,38.1,43.1, 44.1
Vigil, 36.2

Wilhelm, 38.1

Wortregister
Die Listen geben nur wieder, was oben im
Text explizit aufgefiihrt wird.

a) Lateinische Etyma (Grundworter)
Eine systematische etymologische Ana-
lyse der zitierten romanischen Namen wird
hier nicht beabsichtigt. Sie ist Sache der
entsprechenden regionalen Namenbiicher
(St.Galler Namenbuch, Liechtensteiner
Namenbuch, Vorarlberger Flurnamen-
buch, Ritisches Namenbuch).

ARSU ‘verbrannt’, 33.3

CABALLU ‘Pferd’, 29.3

CASTELLU ‘Schloss’, 13 N 21, 27.1

*CODA ‘Schwanz’, 24.2

CRUCE ‘Kreuz’, 24.2

FOSSATU ‘Graben’, 34.1

FRAXINARIA ‘Eschenwald’, 30.3
*MOLINANCU ‘zur Miihle gehorig’, 29 N 113
*pASCU ‘Weide’, 29 N 113

PRATU ‘Wiese’, 33.2, 33.3

RIPA‘Ufer’, 19 N 56

*RUNCALIA ‘Reute’, 30.2

*SOLAMEN ‘Boden’, 29 N 117

VETUSTU ‘alt, brach’, 31 N 132

b) Romanische Worter

aua ‘Wasser’, 46.1

barbeisch ‘Hammel’, 46.1
batter ‘schlagen’, 46.1

bein ‘gut’, 40.2, 46.1

bel ‘schon’, 46.1

caluoster ‘Mesmer’, 43.2,45.3
cantar ‘singen’, 40.2, 46.1
casa ‘Haus’, 44.1

caura ‘Ziege’, 25 N 94

cavagl ‘Pferd’, 29.3

chamma ‘Bein’, 46.1

chandan ‘Zusenn’, 45.3

char ‘lieb’, 46.1

corv ‘Rabe’, 46.1

cunt ‘Graf’, 44.1

dia(u)n ‘Gerichtsdiener’, 45.3
fatscha ‘Antlitz’, 46.1

faver ‘Schmied’, 44.2

favuogn ‘Fohn’, 46.1

funtanella ‘Quelle’, 30.3

fuorcla ‘Gabel’, 33.1

grass ‘fett’, 44.1

liver t ‘frei’, 41.3,45.3

lung ‘lang’, 46.1

magliar ‘essen’, 40.3

mamma ‘Mutter’, 46.1

paregl ‘paarweise’, 29.2

parler ‘Kessler’, 46.1

pigliuotta ‘Stampfe’, 30.1, 31 N 132
pluogl ‘Laus’, 46.1

riva ‘Ufer’, 19 N 56

rutitschell T ‘Neubruch’, 31 N 132
stuorn ‘verriickt, betrunken’, 46.1
tschaguola “Zwiebel’, 46.1

val ‘Tal’, 30.3

¢) Romanisch—deutsche Reliktworter
Briljoch ‘Doppeljoch’, 29.3

Fole ‘Riickstand beim Buttereinsieden’,
34N 173

Furgge ‘Mistgabel’, 34 N 173

Pfnille ‘Schopf’, 29.3

Plitli ‘Kiicken’, 29.3

Pritsche ‘griine Nussschale’, 29.3
Quader ‘Ackerland’, 31.2

Schrun ‘Kasemilch’, 29.3

Serle ‘Lattenverschluss’, 34 N 173

Wie der Diakdn Johannes von Grabs
Bischof von Konstanz wurde

Aus den Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus

Gerold Hilty, Oberrieden/Ziirich

Die Uberlieferung
Die Existenz des Dorfes Grabs wird zum
erstenmal in den Lebensbeschreibun-
gen des heiligen Gallus bezeugt. Da wird
folgendes erzihlt: Nachdem Gallus im Ar-
boner Forst an der Steinach jene Stelle ge-
funden hat, wo er seine Zelle bauen und
sein Leben in Abgeschiedenheit verbrin-

gen will, kehrt er fiir kurze Zeit zum
Priester Willimar nach Arbon zuriick.
Wihrend dieses Aufenthalts geschieht
zweierlei: Ein Bote bringt die Nachricht,
dass Gaudentius, der Bischof von Kon-
stanz, gestorben sei, und Willimar erhilt
einen Brief, «<worin stand, er habe sich, zu-
sammen mit dem Gottesmanne (Gallus),

nach Verlauf von zwolf Nidchten beim Her-
zog Cunzo im Hof Uberlingen (Iburninga)
einzufinden. Das geschah deshalb, weil
dessen einzige Tochter Fridiburga hoff-
nungslos darniederlag. Sie war ndmlich
von einem bosen Geist besessen, der sie
mit fiir jedermann unglaublichen Leiden
quélte. Speisen nahm sie kaum mehr zu

N



Zwei Seiten aus der Lebensbeschreibung des heiligen Gallus in der Fassung des
Walahfrid Strabo, geschrieben nach 850. (Bild aus Duft 1977/87, Anhang.)

sich; sie schaumte und wilzte sich auf der
Erde, und nur vier Manner vermochten sie
festzuhalten. Die Eigenart dieses Ddmons
bestand vorerst wihrend dreissig Tagen in
der Stummbheit, dann aber begann er zu re-
denis

Willimar wollte zum befohlenen Aufgebot
hingehen und riet dem Gottesmanne mit-
zukommen. Da erhielt er aber die Ant-
wort: ‘Diese Reise ist nicht meine, sondern
deine Sache. Geh du hin, Vater! Was habe
ich mit dem Fiirsten dieser Welt zu tun? Ich
will in meine Zelle zuriickkehren’. ‘Das
darf keineswegs geschehen!’, sagte ihm der
Priester, ‘sondern komm mit mir und troste
den Herzog in seiner Betriibnis, auf dass
du nicht vielleicht unfreiwillig zu ihm ge-
fiihrt wirst’. Doch es blieb beim Versuch:
Gallus floh weltliche Ehre, suchte eilig
wieder seine Zelle auf und verbarg sich so
vor menschlicher Nachstellung. Am ande-
ren Morgen sagte er seinen Briidern, kei-
ner diirfe einen bestimmten Ort, wo er zu
finden sei, angeben; wenn sie aber ein-
dringlicher bedrdngt wiirden, sollten sie
bezeugen, dass ein Brief seines Abtes Co-
lumban gekommen sei, wonach er rasche-
stens nach Italien zu kommen habe.

Mit zwei Jiingern begab er sich nun in die
verborgenste Einode, tiberschritt dann den
Alpstein (transgresso Alpe) und gelangte
in den sogenannten Sennwald (in silvam
vocatam Sennius), in dessen Nihe das Dorf
Grabs (Quaradaves vicus) liegt. Dort fan-
den sie einen Diakon namens Johannes,
der dem Herrn in Gerechtigkeit und Got-

tesfurcht diente. Dieser fiihrte sie in sein
Haus und diente ihnen wiahrend sieben Ta-
gen, als wiren sie auswartige Pilger, hatten
sie ihm doch vorgegeben, sie seien aus wei-
ter Ferne gekommen.

Sobald der Priester (Willimar) den Weg-
gang des Gottesmannes erfuhr, schiffte er
zum Herzog hiniiber und erzdhlte das
Fluchtgeschehen. Da sagte ihm der Her-
zog: ‘Schicke ihm rasch eine Botschaft und
rate ihm, zu mir zu kommen. Wenn niam-
lich Gott meine Tochter durch ihn befreien
wird, werde ich ihn reich beschenken und
ihm die Bischofswiirde der Stadt Konstanz
geben’. Fiir diesen Versuch kehrte der
Priester gleich wieder zurtick».

Willimar fiihrt den Befehl des Herzogs aus,
indem er selbst Gallus nachfolgt. «Er fand
den Gottesmann lesend in einer Hohle (in
Grabs) und sprach ihm mit beruhigenden
Worten zu: ‘Fiirchte dich nicht, Vater, zum
Herzog zu kommen, denn er hat mir durch
einen Eid versichert, dass dir nichts
Schlechtes zustossen werde; du mogest
einfach nur die Hand auf das Haupt des
Maédchens legen. Wenn dann Christus ihm
durch dich zur Hilfe komme, werde er dir
den Bischofssitz Konstanz geben.” Wih-
rend sie noch miteinander redeten, siehe,
da kam der Diakon Johannes und reichte
ihm ungesiuerte Brote, eine Schale Wein,
Ol und Butter mit Honig und gebratene
Fische zum Segen dar. Sie sagten Christus
Dank und begannen das Mahl. Dabei ver-
sprach der Mann Gottes, am morgigen Tag
hinzugehen. Der genannte Levit (Johan-

nes) wollte ihm fiir die Reise sein gesattel-
tes Maultier heranbringen, doch er lehnte
wie gewohnt jeden Aufwand ab. Er miisse,
so versicherte er, noch seine Briider in der
Zelle aufsuchen, komme dann aber mog-
lichst rasch zum Kastell (Arbon); auf die-
ses Versprechen verpflichtete ihn der Prie-
ster durch einen Eid. Johannes empfing
den Segen und blieb zuriick; und der Got-
tesmann begab sich auf dem Weg, den er
gekommen war, zu seiner Zelle.»'

Der zitierte Text stammt aus einer der drei
Lebensbeschreibungen des heiligen Gal-
lus, derjenigen des Reichenauer Monchs
Wetti, die kiirzlich von Johannes Duft neu
ins Deutsche iibersetzt worden ist. Die
Gallus-Vita von Wetti, die zwischen 816
und 824 entstanden ist, stellt die Uberar-
beitung einer dlteren Lebensbeschreibung
des Heiligen dar, der Vita S.Galli vetustis-
sima. Diese ist leider nur fragmentarisch
erhalten. Aufgrund der Fragmente hat je-
doch Walter Berschin den iiberzeugenden
Nachweis erbringen konnen, dass die Vita
vetustissima verschiedene Schichten auf-
weist, eine jlingste Schicht um 771, eine
mittlere Schicht um 720 und eine &lteste
Schicht um 680/90, die vom Zeitpunkt des
Todes von Gallus nur um eine Generation
getrennt sein diirfte’. Auf Geheiss des Ab-
tes Gozbert von St.Gallen sollte Wetti das
verwilderte merowingische Latein der da-
mals noch vollstidndig erhaltenen Vita ve-
tustissima gemass dem Stilideal der karo-
lingischen Renaissance «in eine verbes-
serte, veredelte Sprache umgiessen, auf
dass die Lebengeschichte des Griinders
auch wirklich der unter Abt Gozbert ein-
setzenden Bliitezeit der Abtei St. Gallen
[...]entspriche».” Wetti erreichte dieses
Ziel nur bedingt. Weil sein Stil «in jenen
Jahrzehnten eines sich steigernden Sprach-
und Bildungsbewusstseins schon bald als
zu schlicht erschien, bat derselbe Abt
Gozbert den Schiiler Wettis und lateini-
schen Sprachmeister Walahfrid Strabo
(1849) um eine wiirdigere dritte Fassung
des alten Stoffes. Dieser lieferte sie in den
Jahren 833/834, wobei er sich inhaltlich ge-
treu an die ihm noch vollstdndig vorgele-
genen Berichte hielt, ja sogar die Formu-
lierungen der Vita vetustissima moglichst
iibernahm, sie jedoch mit sprachkiinstleri-

1 Duft 1988, S. 30-33.

2 Duft 1988; zu den drei Gallus-Viten vgl. Duft
1977/1987, S. 9-15.

3 Berschin 1975.
4 Duft 1977/1987, S. 13.

5



52,

Der Raum Sennwald, in den Gallus auf der Flucht vor dem Herzog Cunzo her-
niederstieg. Dabei scheint er den Weg tiber die Saxerlicke (im Bild oben links)
gewdhlt zu haben; denkbar wére immerhin auch ein Abstieg Gber die Alp Rohr
(oben rechts, links vom Hohen Kasten) oder Gber die Kamoralpen (rechts aus-
serhalb des Bildes). Der Schlosswald in der Bildmitte stellt den letzten Rest der
«silva vocata Sennius» dar. (Bild Hans Jakob Reich, Salez.)

schem Schmuck umgab. So wurde sie be-
liebt und in zahlreichen Abschriften weit-
hin verbreitet und gelesen. Die Fakten
liess Walahfrid selbstverstidndlich beste-
hen, wenn auch gelegentlich eine seiner
Neuformulierungen schon beinahe einer
eigenen Interpretierung gleichkommt».’
Der Bericht von der Flucht des heiligen
Gallus nach Grabs ist in den Fragmenten
der Vita vetustissima leider nicht erhalten.
Es kann aber keinem Zweifel unterliegen,
dass er auch in dieser éltesten Fassung vor-
handen war. Inhaltlich stimmen die Erzih-
lungen von Wetti und Walahfrid im we-
sentlichen iiberein.

Mit dieser Episode der Gallus-Vita tritt
Grabs ins Bewusstsein der Geschichte, und
zwar in doppeltem Sinn, einerseits als Ort,
anderseits als Name.

Die Namen Grabs, Réppene und
Simmi

In welcher Form tritt der Name Grabs auf?
Die Gallus-Vita von Wetti ist nur in einem
einzigen Kodex erhalten, der wahrschein-
lichim 9. Jahrhundert im Kloster St.Gallen
geschrieben worden ist und sich heute in
der Stiftsbibliothek St.Gallen befindet. In
dieser Handschrift steht fiir den Namen
des Dorfes Grabs die Form quaradaues.’
Dabei findet sich nach der Anlautsilbe gua
eine Rasur, durch die wahrscheinlich ein d
getilgt worden ist. Die gleiche Form wie in

der einzigen Wetti-Handschrift findet sich
auch im Grossteil der Handschriften der
Gallus-Vita von Walahfrid Strabo, zum
Teil sogar mit einem Akzent auf dem zwei-
ten a versehen, was eindeutig die propa-
roxytone Aussprache (das heisst: Beto-
nung auf der drittletzten Silbe) beweist.
Diese Aussprache erklirt auch, warum das
—eben unbetonte —a der zweitletzten Silbe
in der Uberlieferung mit e, ja sogar mit i,
abwechselt. In einem Teil der Walahfrid-
Handschriften tritt ein zweiter Typus auf:
quadrauades (in zwei St.Galler Hand-
schriften ebenfalls mit einem Akzent auf
dem zweiten a). Dieser zweite Typus, der
seit dem 9. Jahrhundert in Handschriften
belegt ist, musste schon dem Schreiber des
Wetti-Kodex” bekannt sein. Das hat be-
wirkt, dass er zuerst den Anlaut quad
schrieb, sich dann aber selbst korrigierte
und das 4 tilgte. Neben den beiden Typen
quaradaues und quadrauades bestand
schliesslich, seit 841 belegt, ein dritter:
quarauedes. Dieser stellt die direkte
Grundlage fiir die spitere Entwicklung des
Namens dar, deren Etappen so angesetzt
werden konnen: kardvedes > gardvdes >
gardabdes > grabdis > grabs.

Um die Deutung des Namens Grabs haben
sich zahlreiche Forscher bemiiht. Ich
glaube, den Nachweis erbracht zu haben,
dass die Grundlage in der lateinischen Bil-
dung CAPUT RAPIDAE zu suchen ist, welche

«Beginn des reissenden Baches» bedeutet
und den Raum bezeichnete, wo das Tobel
eines reissenden Baches begann, der dort
in die Ebene austrat. Der Name erklért
sich aus der Tatsache, dass Grabs am Ein-
gang ins Simmitobel liegt. Die Simmi trug
in lateinischer Zeit den Namen RAPIDA.
Dieser Name wurden von den Alemannen
in der Form *rabja iibernommen und mit
Primdrumlaut und westgermanischer Kon-
sonantendehnung zu *rippe entwickelt.’
An diesen sonst untergegangenen Namen
erinnern noch zwei Flurnamen, welche
Stellen am Simmilauf bezeichnen. Sowohl
ein zur Simmi steil abfallender Gelidn-
derticken am hintersten Grabserberg im
Raum der Tobelsédge als auch ein ebenes
Wiesland in der Widen zwischen der Simmi
und dem Matteli siidlich von Gams heissen
Rappene. In beiden Fillen ist fiir frithere
Zeiten auch die Form Rdippele bezeugt,
welche die urspriingliche sein diirfte. Es
handelt sich wohl um eine Ableitung von
*Rdppe mit dem alemannischen Suffix -ila
> -ele, das im Schweizerdeutschen hiufig
zur Stellenbezeichnung an ein Grundwort
angehingt wird. Rappele ist also eine Stelle
bei der *Rdappe, an der *Rdippe. In der Tat
handelt es sich bei den beiden
Rippene/Réppele — und dies ist auch ihre
einzige Gemeinsamkeit — um Gelédndeteile
unmittelbar am Lauf der Simmi. Dass
schliesslich der Bach, der von Wildhaus
durch ein tief eingeschnittenes Tobel in
den Raum Grabs-Gams fliesst, nicht mehr
*Rdppe, sondern Simmi heisst, muss wahr-
scheinlich dem Einfluss der Alemannen
zugeschrieben werden. Der Name Simmi
gehort wohl zu einer germanischen Wurzel
sim «tropfeln, rinnen, feucht». Von diesem
Stamm abgeleitet ist ein Adjektiv — oder
ein Verbalabstraktum auf -i (n)." Der Name
wiirde also urspriinglich «die Niasse» oder
«das Rinnen» bedeuten und diente zur Be-
zeichnung eines nassen Gebietes oder ei-
nes Ortes, wo es rinnt. Damit war ur-
spriinglich das feuchte, nasse Gebiet des
Simmitobels gemeint. Diese Raumbe-
zeichnung wurde dann aber immer mehr
auch zur Bezeichnung des Baches, der den
betreffenden Raum durchquert, und ver-
dréngte damit den alten, aus dem Romani-
schen stammenden Bachnamen *Rippe,
der allerdings in den genannten Flurbe-
zeichnungen seine Spuren hinterlassen
hat.

Auch im Namen Grabs, zu dem wir nun
zurlickkehren, hat RAPIDA seine Spuren
hinterlassen. Wir haben als Grundlage der




Die Saxerliicke mit Blick ins Rheintal. (Bild Hans Jakob Reich, Salez.)

Dorfbezeichnung die lateinische Fiigung
CAPUT RAPIDAE genannt. In der Lautent-
wicklung war daraus zur Zeit des heiligen
Gallus wohl die Form *kavrdvede gewor-
den, an welche — wie bei vielen romani-
schen Namen Graubiindens und der Ale-
mannia Romana — ein von der lateinischen
Grundlage her in diesem Fall nicht ge-
rechtfertigtes analogisches -s angehéngt
wurde. Die Form *kavrdvedes wies jedoch
eine uniibersehbare phonetische Schwi-
che auf und war daher fiir lautliche Umge-
staltungen anfillig. Die erwdhnte Schwi-
che bestand in der Wiederholung der Laut-
folge av. Sie liess sich rein phonetisch leicht
beheben durch die Metathese (Lautum-
stellung) des ersten, in nebentoniger Silbe
stehenden av zu va bzw. wa (unter dem
Einfluss des vorangehenden k). Trat diese
Metathese ein, entstand *kwardvedes, das
heisst jene Form, die wir als direkte
Grundlage der weiteren Entwicklung des
Namens erkannt haben. Die genannte
phonetische Schwiche konnte jedoch nicht
nur durch eine Metathese in der ersten
Silbe behoben werden. Die metathetische
Umgestaltung konnte auch die zwei letzten
Silben treffen, die dadurch ihre Konsonan-
ten vertauschten: *kavravedes > *kavrade-
ves. Das so entstandene Resultat ent-
spricht weitgehend den Formen der Wetti-
Handschrift sowie des Grossteils der
Walahfrid-Handschriften. Allerdings tritt
der Typus in den Quellen immer mit qua-
Anlaut auf, was nach dem Dargelegten
lautlich nicht zu rechtfertigen ist, da die
Metathese ja gerade nicht die erste Silbe

traf. Entweder haben wir es hier mit einer
Beeinflussung durch quaravedes zu tun
oder aber mit einer latinisierenden Ver-
schriftung, die sich daraus erklart, dass das
Lateinische wohl den Anlaut qua- + Kon-
sonant, nicht aber cav- + Konsonant
kannte. Interessant ist iibrigens die Fest-
stellung, dass dieser Typus neben den ge-
nannten Gallus-Viten nur in einer einzigen
Urkunde aus Grabs selbst (aus dem Jahr
847) auftritt. Sein Schwerpunkt liegt ein-
deutig in den Schriften der beiden Rei-
chenauer Monche Wetti und Walahfrid
Strabo, und es macht ganz den Anschein,
als ob es sich um den Typus einer Schreib-
tradition des Bistums Konstanz handle.
Wie wir sehen werden, beginnen die Be-
ziehungen zwischen Grabs und dem Bis-
tum Konstanz mit der Wahl des Diakons
Johannes von Grabs zum Bischof von Kon-
stanz. Johannes, der Romane war, kann
sehr wohl die Form *kavravedes nach Kon-
stanz gebracht haben, die dort im Munde
von Alemannen die Metathese zu *kavrd-
deves erlebte. Was schliesslich die Ur-
kunde von 847 betrifft, istihr Schreiber ein
«Laueso presbiter», der offensichtlich ei-
nen hoheren Bildungsstand besass und
moglicherweise seine Ausbildung zum
presbiter (Priester) im Bistum Konstanz
erhalten hatte oder doch die Gallus-Viten
von Wetti und Walahfrid Strabo kannte.
Der dritte der oben erwihnten Uberliefe-
rungstypen fiir den Namen Grabs, gqua-
drauades, geht moglicherweise auf eine
Romanisierung der lateinischen Genitiv-
konstruktion CAPUT RAPIDAE zuriick, die

dadurch zu CAPU(T) DE RAPIDA wurde.
Diese frithromanische Neuerung diirfte
von Chur, dem damaligen Zentrum des
ratoromanischen Sprachraums, ausge-
strahlt sein. In der romanischen Sprache
von Grabs selbst vermochte sie gegeniiber
der alten lateinischen Genitivkonstruktion
nicht durchzudringen. Vom romanischen
Sprachraum aus gesehen, befand sich
Grabs in einer Randlage, und in dieser
Lage erhielt sich — was sprachgeographi-
schen Normen entspricht — die éltere Kon-
struktion, die der heutigen Namensform
zugrunde liegt. Der Typus quadrauades
war vor allem in den klosterlichen
Schreibtraditionen von Einsiedeln und
St.Gallen lebendig. In Einsiedeln l&sst er
sich bis ins 14. Jahrhundert nachweisen.
Sein letztes Auftreten ist bezeichnend:
«Quadravedes, quod Grabs dicitur». Die
beiden Typen quaradaues und quadraua-
des haben in der lautlichen Entwicklung
des Namens keine Spuren hinterlassen.

Wie kam Gallus nach Grabs?

Wir sind von der Flucht des heiligen Gallus
nach Grabs ausgegangen und haben fest-
gestellt, dass bei der Erzdhlung von dieser
Flucht in den Gallus-Viten Grabs zum er-
stenmal in der Geschichte erwéhnt wird.
Die Erklarung des Namens hat uns in r6-
mische Zeiten zuriickgefiihrt und uns eine
komplexe und lange dauernde Namentra-
dition gezeigt. Sicher ist, dass zur Zeit von
Gallus das Dorf Grabs romanisch war. Ro-
manische Alpnutzungen spielten offenbar
auch eine Rolle in bezug auf den Weg, den
Gallus und seine Begleiter von der Klause
an der Steinach nach Grabs einschlugen.
Der Text von Wetti sagt klar, dass sie dabei
den Alpstein iiberquert haben. Man nimmt
fiir gewohnlich an, Gallus sei durch das
Appenzellerland und iiber die Saxerliicke
ins Rheintal gelangt. Stefan Sonderegger
zieht allerdings als Ubergang eher die Ka-
moralpen in Betracht, mit der Begriin-
dung, von der Saxerliicke steige man nicht
nach Sennwald ab, «insbesondere auf dem
Weg nach Grabs nicht»’. Nun ist aber in

5 Duft 1985, S. 109.

6 Zu allen Problemen des Namens Grabs und sei-
ner Uberlieferung vgl. Hilty 1976a, 1976b und 1980,
S.38-43.

7 Zu den Namen *Rippe und RippenelRippele
vgl. Hilty 1980, S. 30-32, und 1992. (Mit vorgestell-
tem * bezeichnete Namenformen gelten sprachwis-
senschaftlich als bloss erschlossen.)

8 Vgl. Hilty 1980, S. 32-38, und Hilty 1992.
9 Sonderegger 1967, S. 18.

33




54

den Gallus-Viten nicht von einem Dorf
Sennwald die Rede. Die «silva vocata Sen-
nius», wie es bei Wetti heisst, bezeichnet
ohne Zweifel einen grosseren Raum in der
Rheinebene, einen Raum, der — wie die
Rheinebene ganz allgemein — bis ins Spét-
mittelalter charakterisiert war durch Wald-
partien, Stimpfe und grundlose Stellen.
Sennius (bei Walahfrid Sennia) wird denn
auch zurecht in Verbindung gebracht mit
einem vorromanischen, durch das Roma-
nische vermittelten Worttypus *sania / *se-
nia «Sumpfgebiet, Rohricht».” In die so ge-
staltete Ebene stieg Gallus hinunter und
strebte dem néchsten Dorfe zu. Dass dies
Grabs war, ist bezeichnend. Man wiirde ja
eher an Gams denken. Zu Beginn des 7.
Jahrhunderts bestand jedoch das Dorf
Gams noch nicht. Bezeugt ist seine Exi-
stenz erst zwei Jahrhunderte spéter.” Dies
zeigt, wie exakt das geographische Bild,
das den Lebensbeschreibungen des heili-
gen Gallus zugrunde liegt, den Verhéltnis-
sen des frithen 7. Jahrhunderts entspricht.
Auch die Frage, warum Gallus, um nach
Grabs zu gelangen, den Weg iiber das Ap-
penzellerland und die Saxerliicke ein-
schlug, lasst sich gerade von der Namen-
forschung her einigermassen plausibel be-
antworten. Dass Gallus, um seine Flucht
zu verheimlichen, nicht iiber den Boden-
seeraum an die alte Romerstrasse ziehen
wollte, welche rechtsrheinisch Bregenz mit
Chur verband, ist selbstverstindlich. Aber
hétte er nicht iber den Stoss oder den
Ruppen in den Raum Altstdtten absteigen
konnen? Thomas Arnold Hammer hat in
seiner Dissertation tiber die Orts- und
Flurnamen des unteren Rheintals gezeigt,
dass dieser Raum bis zum Hirschensprung
vor der Einwanderung der Alemannen
weitgehend siedlungsleer gewesen sein
muss. Dies diirfte mit der Tatsache im Zu-
sammenhang stehen, dass das Gebiet stén-
dig Uberschwemmungen des Rheins aus-
gesetzt war, der sich damals ohne festes
Bett in verzweigten Armen seinen Weg
zum Bodensee bahnte. Von solchen Vor-
aussetzungen aus war der Weg auf der lin-
ken Talseite des unteren Rheintals wenig
einladend. Anders die von Gallus gewihlte
Route. Natiirlich fithrte auch sie vorerst
durch unbesiedeltes Gebiet. Aber beim
Aufstieg aus dem Talkessel von Appenzell
liber Briilisau gelangte man bald auf Al-
pen, die von der Rheintaler Seite her be-
stossen waren. Dies beweisen romanische
Namen wie Lawanne, Laseier, Simtis,
Mar(wees), Mdren. Siamtis, der bekannte-

Der heilige Gallus macht den Diakon Johannes mit der monastischen Lebens-
weise und dem Verstdndnis der gottlichen Schriften vertraut. (Bild aus Duft
1977/87, Anhang Nr. 13.)

ste dieser Namen, der schliesslich auf das
ganze Bergmassiv und seinen hochsten
Gipfel iibertragen wurde, bezeichnete ur-
spriinglich eine Alp beim Samtiser See, die
einem Sambatinus (Sambutinus) gehorte,
wobei dieser lateinisch-romanische Perso-
nenname in Rétien gut belegt ist.” Nach
dem Zeugnis dieser Namen wurden die Al-
pen auf der Appenzeller Seite der Berg-
kette zwischen Hohem Kasten und Kreuz-
bergen vom Rheintal aus genutzt, ldngst
bevor der iibrige appenzellische Raum ge-
rodet und besiedelt war. Trotz ebenfalls be-
stehender Schwierigkeiten der gewihlten
Route konnte Gallus auf den Alpen im
Raum Samtiser See am raschesten An-
schluss an die lateinisch-romanische Welt
finden, in der Grabs damals lag.

Warum aber suchte er diesen Anschluss?
Um diese Frage zu beantworten, miissen
wir auf das Leben von Gallus zuriickblen-
den.

Gallus und Kolumban

Nach meiner Uberzeugung war Gallus
nicht Ire, wie allgemein angenommen
wird, sondern stammte aus dem Raum El-
sass-Vogesen und beherrschte deshalb so-
wohl das Alemannische als auch das

(Gallo-)Romanische. Er war im Voge-
senkloster Luxeuil Schiiler des irischen
Abtes Columban geworden. Als dieser von
Konig Theuderich II. von Burgund ver-
bannt wurde und sein Kloster verlassen
musste, begab er sich mit seinen Jiingern
an den Hof des austrasischen (ostfrianki-
schen) Konigs Theudebert I1. in Metz. Die-
ser hatte gerade in jener Zeit (das heisst im
Jahre 610) durch den Friedensvertrag von
Seltz im Elsass von seinem Halbbruder
Theuderich II. die Herrschaft iiber die
linksrheinischen Gebiete Siidalemanniens
erhalten. Im Gegensatz zu seinem Halb-
bruder war er Columban wohlgesinnt und
wollte diesen — auch aus politischen Griin-
den — zur Missionstétigkeit in seinem
Reich bewegen. Columban hingegen hatte
die Absicht, iiber die Alpenpésse nach Ita-
lien zu ziehen, und bat Theudebert dafiir
um Begleitschutz. In einem Kompromiss
einigten sich der Konig und der Glaubens-
bote darauf, dass Columban eine gewisse
Zeit in Theudeberts Reich missionieren,
dann aber nach Italien weiterziehen
wiirde.

Columban reise mit seinen Jiingern offen-
bar auf dem Wasserweg den Rhein und den
Unterlauf der Aare hinauf bis zur Einmiin-




dung der Limmat, folgte dann zu Fuss dem
Lauf der Limmat bis Ziirich, wanderte wei-
ter dem Ziirichsee entlang, der damals
noch bis weit in die Linthebene hinein-
reichte, und gelangte gegen dessen Ende
nach Tuggen. Dort nahm er seine Missions-
tatigkeit auf. Tuggen war im 6. Jahrhundert
von heidnischen Alemannen besiedelt und
benannt worden. Noch zu Beginn des 7.
Jahrhunderts — Columban und seine Jiin-
ger hielten sich dort wohl im Spédtsommer
611 auf — bildete es die Spitze des aleman-
nischen Vorstosses auf der Achse von
Ziirich nach Chur. Der Ort lag unmittelbar
an der Grenze zum romanischen und
christlichen Churrdatien. Auf dem Weg
iiber die Biindner Pisse nach Italien stellte
Tuggen fiir Columban die letzte Gelegen-
heit dar, sein Missionsversprechen einzulo-
sen. Dem Unternehmen war allerdings
kein Erfolg beschieden. Gallus ging allzu
forsch vor, verbrannte einen Tempel und
warf den Gotzen dargebrachte Opferga-
ben in den See. Darauf wollten ihn die Be-
wohner von Tuggen téten, und Columban
musste mit seinen Jiingern flichen.”

Das Missionsversprechen war damit noch
nicht erfiillt, und Columban reiste nicht
nach Chur weiter, sondern begab sich —
mehr oder weniger der Grenze von Theu-
deberts Reich entlang — an den Bodensee.
In Arbon trafen er und seine Jiinger eine
christliche Gemeinde unter dem bereits er-
wihnten Priester Willimar. Diese Ge-
meinde war wohl alemannisch-romanisch
zweisprachig und durch friedliche Durch-
mischung der urspriinglichen romanischen
Bevolkerung mit den alemannischen Ein-
wanderern, die das Christentum annah-
men, entstanden. In einer anderen romi-
schen Siedlung am Stidufer des Bodensees,
Bregenz, war die Alemannisierung mit Ge-
walt erfolgt. Die Stadt wurde weitgehend
zerstort, und die zuriickgebliebenen Ro-
manen gaben den christlichen Glauben
auf, nicht aber ihre romanische Sprache.
Das war, wie Willimar Columban und sei-
nen Jiingern versicherte, ein geeigneter
Ort fiir nochmalige Missionstatigkeit.
Auch dabei tat sich Gallus hervor. Sowohl
des Romanischen als auch des Alemanni-
schen méchtig, war er dafiir besonders ge-
eignet. Die Bregenzer Missionstétigkeit
endete allerdings schliesslich ebenfalls mit
einem Misserfolg. Aufgrund von Spannun-
gen zwischen der einheimischen Bevolke-
rung und den Glaubensboten befahl der
Alemannenherzog Cunzo Columban und
seinen Jiingern, die Gegend zu verlassen.

Den Hintergrund dieser Ausweisung bil-
dete wohl ein historisches Ereignis. In der
Schlacht bei Ziilpich hatte 612 Theuderich
II. von Burgund, der Feind Columbans,
seinen Halbbruder Theudebert II., den
Schutzherrn Columbans, besiegt und da-
mit seine Herrschaft tiber Alemannien
ausgedehnt. Columban seinerseits war so
von seinem Versprechen der Missionsté-
tigkeit im Reiche Theudeberts II. entbun-
den und verwirklichte nun seine Absicht,
nach Italien zu ziehen, wo er sein letztes
Kloster, Bobbio, griindete.”

Bei der Abreise kam es zum Streit zwi-
schen Columban wund Gallus. Wetti
schreibt: «Nun aber hinderte ein heftiges
Fieber den von Gott erwidhlten Gallus, an
diesem Weiterzug der christlichen Helden
teilzunehmen. Denn in eben jenem Au-
genblick der Abreise warf er sich seinem
Abte zu Fiissen und beteuerte, dass er ihm
wegen seiner Krankheit nicht folgen
konnte. Doch der heilige Mann, der ihn
gern bei sich behalten hitte, erwiderte un-
geriihrt: “‘Wenn du an meinen Miihen nicht
teilhaben willst, sollst du, so lange ich lebe,
keine Messe mehr feiern!” Damit wurde je-
ner (Gallus), welcher so lange unter der
Fihrung anderer herangebildet worden
war, fortan seiner eigenen Verantwortung
iiberlassen. Doch das geschah, wie wir
glauben, durch die gottliche Vorsehung,
auf dass der Gottesfreund Gallus jenem
Volke zu ewigem Gewinn erhalten bliebe»
(S:29):

Walter Berschin hat tiberzeugend darge-
legt, dass Wetti und Walahfrid mit dem
Hinweis auf die Suspension (Verbot, die
Messe zu lesen) einen Bogen schlagen «um
ein hartes Wort, das in der Vita vetustissima
mit Sicherheit in diesem Zusammenhang
vorkam. (Wir konnen das aus dem Kapitel
des Fragments erschliessen, in dem der
Tod Columbans und damit das Ende der
Strafe des Gallus berichtet wird.) Das
harte Wort der idltesten Gallusvita, das die
karolingischen Bearbeiter ihren Horern
oder Lesern nicht mehr zumuten wollten,
lautet excommunicatio ‘Exkommunika-
tion’. Als ‘Exkommunizierter’ verlésst
Gallus Bregenz». Auch wenn das Wort ex-
communicatio im frithen Mittelalter einen
weiteren, nicht immer so harten Sinn hatte
wie der moderne Begriff der Exkommuni-
kation, auch wenn es neben der «harten»
Exkommunikation, die von einer Synode
verhingt wurde, die weniger strenge «mo-
nastische» Exkommunikation gab, handelt
es sich doch um eine erstaunliche Strafe.

Im «Spannungsfeld zwischen der harmlo-
seren monastischen und der gravierenden
synodalen Exkommunikation steht die
Rede von excommunicatio in der altesten
Gallusvita. Es war eine gefdhrliche Rede,
excommunicatio als Abschiedswort zwi-
schen zwei Heiligen einzufiihren. Trotz al-
ler Parallelen ist es innerhalb der mero-
wingischen Hagiographie ungewohnlich,
bei genauer Betrachtung einzigartig, dass
in der kritischen Mitte eines Heiligenle-
bens die excommunicatio seitens des Mei-
sters steht».'

Grinde und Hindergrinde der
Flucht nach Grabs

Auf diesem Hintergrund spielt sich die
Episode ab, die wir eingangs zitiert haben.
Nach seiner Genesung in Arbon sucht und
findet Gallus an der Steinach die Stelle, wo
er seine Zelle baut, und kurz danach er-
reicht ihn bei einem Besuch in Arbon die
Nachricht vom Tode des Bischofs Gauden-
tius von Konstanz sowie der Befehl, zum
Herzog Cunzo nach Uberlingen zu kom-
men, um seine Tochter zu heilen. Doch
Gallus flieht nach Grabs.

Um diese Flucht zu verstehen, miissen wir
viererlei bedenken:

1. Von Anfang an steht offenbar die Hei-
lung der Herzogstochter in Beziehung mit
der Ubernahme der Bischofswiirde von
Konstanz. Nun gehort es zum Schema der
merowingischen Heiligenviten, dass den
Heiligen ein kirchliches Amt angeboten
wird, dem sie sich dann zu entziehen su-
chen. «Ein Hohepunkt der Lebensbe-
schreibung ist in unzdhligen Féllen der
Kampf, der den Heiligen erwartet, wenn
sein Ruf aus der entlegenen Klause zu den
Michtigen der Welt gedrungen ist. Da sind
die Tage der Sammlung und Kontempla-
tion, der stillen Kasteiung, zu Ende. Man
dringt in ihn, das eben vakante Bischofs-
amt zu iibernehmen. Er straubt sich lange;
ergreift sogar die Flucht, verbirgt sich in
der Einode, bis man ihn doch erreicht und
zur Annahme nétigt.»” Das Besondere in

10 Vgl. Hilty 1980, S. 36-37.
11 Vgl. UBSG, 38-39.

12 Hammer 1973.

13 Sonderegger 1967, S. 9-10.

14 Zu Herkunft und Tétigkeit von Gallus bis zur
Flucht aus Tuggen vgl. Hilty 1985.

15 Zur Tétigkeit von Kolumban und Gallus in Ar-
bon und Bregenz vgl. Hilty 1986, S. 94-108.

16 Berschin 1986, S. 162-163.
17 Helbling 1962, S. 23.

55




56

der Gallus-Vita besteht darin, dass sich
Gallus der Bischofswiirde mit Erfolg zu
entziehen vermag.

2. Gallus scheut sich davor, sich mit den
Michtigen dieser Welt einzulassen. Er hat
erlebt, wie Columban und die Seinen auf
Befehl von Theuderich II. aus Luxeuil ver-
bannt wurden. Er hat erlebt, wie der glei-
che alemannische Herzog, der jetzt um
seine Hilfe ersucht, Columban und seine
Jiinger von Bregenz weggewiesen hat. Wie
sollte er sich mit diesen Méchten einlas-
sen? Allerdings weiss er, dass es gefahrlich
sein kann, dem obersten Gebieter der be-
treffenden Gegend nicht zu gehorchen.
Deshalb flieht er tiber die Grenze, die po-
litische Grenze zwischen Alemannien und
Churritien, die kirchliche Grenze zwi-
schen dem Bistum Konstanz und dem Bis-
tum Chur, das damals sogar noch zu einem
anderen Erzbistum, namlich Mailand, ge-
horte, die sprachlich-kulturelle Grenze
zwischen einem alemannisch-romanisch
gemischten Raum und einem rein romani-
schen Raum. Seine Angst ist verstdndlich
und durchaus begriindet. Als Willimar
Gallus in Grabs findet, sagt er ihm aus-
driicklich: «Fiirchte dich nicht, Vater, zum
Herzog zu kommen, denn er hat mir durch
einen Eid versichert, dass dir nichts
Schlechtes zustossen werde» (S. 33).

3. Es geht um eine Ddmonenaustreibung.
Von Démonen ist schon vorher in der Vita
die Rede, zum Beispiel im siebten Kapitel,
wo Gallus, auf dem See fischend, das Zwie-
gespréch eines Damons auf der Spitze des
Berges mit seinem Gefédhrten in der Tiefe
des Sees hort und sie mit dem Kreuzzei-
chen besiegt. Als er in Bregenz ans Ufer
zuriickkehrt, ruft Columban die Briider
mit dem gewohnten Glockenzeichen in der
Kirche zusammen. «Doch welche verwun-
derliche Tollheit des Teufels: Eine Gespen-
sterstimme kam den Stimmen der Diener
Gottes zuvor, wobei man iiber die Berge
hin Gekreisch und Geheul in rauhem
Larm vernahm. Trauernd entschwand
schliesslich der neidische Damonenspuk,
wihrend das Gebet der Briider flehentlich
zum Herrn aufstieg. Der lobwiirdige Chri-
stus aber wurde um so mehr gepriesen, als
er sich gewiirdigt hatte, die schrecklichen
Dédmonen von ihnen zu vertreiben» (S.
23-24). Dieses mythische Sinnbild, das die
Christianisierung des Bodenseeraums an-
deutet, steht allerdings im Widerspruch
zur Ausage Columbans vor dem vom Her-
zog Cunzo verordneten Wegzug von Bre-
genz und dem Zerwiirfnis mit Gallus: «Wir

haben hier zwar eine goldene Schale ge-
funden, sie ist aber voller Schlangen» (S.
24). Offenbar waren doch nicht alle Dé-
monen besiegt, und vielleicht bestand die
Krankheit von Gallus, auf einer geistigen
Ebene, gerade darin, dass er weiterhin un-
ter alemannischen Menschen missionieren
wollte, bei einem Volk, das der Christiani-
sierung besonders hartnickig Widerstand
leistete, bei einem Volk, dessen Ober-
schicht formell das Christentum zwar an-
genommen hatte, aber einen Glauben be-
sass, der durch heidnische Vorstellungen
noch arg beeintrdchtigt war, bei einem
Volk, dem er vielleicht — aufgrund seiner
elsdssischen Herkunft — selbst angehorte
und dessen Sprache er sprach. Nach mei-
ner Uberzeugung wird von hier aus auch
die Reaktion Columbans auf die Weige-
rung des kranken Gallus, nach Italien mit-
zukommen, besser verstiandlich. Offenbar
befiirchtete Columban, Gallus werde sich
bei seinem Vorhaben der Alemannenmis-
sion selbst die Hiande beschmutzen, werde
selbst seine christliche Reinheit nicht be-
wahren konnen. Die Ddmonen, die Gallus
spater an der Steinach antrifft, fiirchten ihn
zwar und fliehen vor ihm. Doch wie steht
es mit einem Damon, der in einen Men-
schen gefahren ist? Bekam Gallus nicht
selbst Zweifel, ob er diese Priifung beste-
hen konne? Wollte er deshalb nicht doch
Columban folgen?

4. Die allfillige Aussicht auf die Uber-
nahme der Bischofswiirde von Konstanz
bringt mit aller Schérfe die Frage der Ex-
kommunikation (auch in der von Wetti
und Walahfrid verwendeten abgeschwiéch-
ten Form der Suspension) ins Bewusstsein
zuriick. Gallus selbst dussert sich nach der
Heilung der Fridiburga dem Herzog ge-
geniiber in dem Sinne, dass er fiir die Bi-
schofswiirde erst in Frage komme, wenn er
von Columban freigesprochen worden
sei.” Wenn nun Gallus seinen Jiingern vor
der Flucht nach Grabs gebietet, im Notfall
als Grund fiir sein Verschwinden anzuge-
ben, er sei durch Columban in einem Brief
aufgefordert worden, schleunigst zu ihm
nach Italien zu kommen, so deute ich dies
nicht als Notliige.” Vom Hinweis auf einen
Brief einmal abgesehen, scheint es mir
durchaus moglich, dass Gallus wirklich
nach Bobbio zu Columban ziehen wollte.
Das Element des Briefs kann sich sekun-
dér in die Uberlieferung eingeschlichen
haben. Die Notliige hitte ja auch véllig
wirkungslos sein miissen, wenn sie ein Auf-
finden von Gallus verhindern sollte. Gallus

schlug ja genau den Weg ein, der iiber
Grabs, Chur und die Biindner Pdsse nach
Italien fiihrte. Schliesslich hat ihn Willimar
in Grabs ja auch ohne weiteres gefunden.

Grabs als Wendepunkt

Die vier vorstehenden Uberlegungen
filhren zu folgendem Schluss: Die Flucht
des heiligen Gallus nach Grabs ist nicht
einfach ein — weitgehend unhistorisches —
Strukturelement des Schemas der mero-
wingischen Heiligenviten. Sie ist histori-
sche Realitit. Dafiir sprechen schon die
prézisen, dem frithen 7. Jahrhundert ent-
sprechenden Ortsangaben. Grund fiir
seine Flucht mag die Angst vor den Mich-
tigen dieser Welt gewesen sein und dane-
ben der Wunsch, das Verhiltnis zu seinem
Meister Columban zu bereinigen und die
Aufhebung der Exkommunikation (bzw.
der Suspension) zu bewirken. Vielleicht
spielte auch das Bewusstsein eine entschei-
dende Rolle, dass seine ehrgeizige Absicht,
den Bodenseeraum zu reinem Christen-
tum zu fiithren, durch die Krankheit der
Fridiburga in Frage gestellt war. Ein bisher
kaum beachtetes Detail dieser — symbol-
trachtigen — Krankheit scheint mir beson-
ders wichtig. Als Gallus nach seiner Riick-
kehr von Grabs Fridiburga zu heilen sucht,
erkennt der bose Geist, der die Tochter des
Herzogs quailt, sogleich, dass er Gallus
nicht widerstehen kann. Bevor er in Form
eines schwarzen Raben aus dem Méddchen
ausfahrt, erklédrt er, er sei in Fridiburga
gefahren, weil ihr Vater, der Herzog
Cunzo, Gallus und seine Gefidhrten aus
Bregenz vertrieben habe. So war eben die
oberfldchlich christianisierte alemanni-
sche Fiihrerschicht nicht frei von heidni-
schen Dédmonen. Deshalb konnten auch
zwei hochrangige friankische Bischofe, die
vom Hof des Konigs Theuderich zu Hilfe
geschickt worden waren, Fridiburga nicht
heilen, denn auch sie waren nicht frei von
Siinde.” Sollten da Gallus nicht Zweifel am
Erfolg seiner Alemannenmission gekom-
men sein?

In Grabs, einer alten romisch-christlichen
Gegend, findet Gallus neuen Mut in der
Begegnung mit dem Diakon Johannes,
«der dem Herrn in Gerechtigkeit und
Gottesfurcht diente» (S. 32), und in der
Lektiire der Heiligen Schrift. Sollte er den
Plan gehabt haben, wirklich nach Italien zu
ziehen, gibt er hier diesen Plan auf und
ldsst sich vom Priester Willimar von Ar-
bon, der ihm gefolgt ist, davon iiberzeugen,
dass seine Partie noch nicht verloren sei.




Neu gestéarkt — das Mahl vor dem Abschied
weist wohl sinnbildlich darauf hin — kehrt
Gallus an die Steinach und an den Boden-
see zuriick. Die Heilung der Fridiburga ge-
lingt ihm, und diese, obwohl einem Ko-
nigssohn verlobt, wird Braut Christi und
tritt in ein Kloster ein.” In einem Traum
wird Gallus der Tod von Columban geof-
fenbart, wodurch die Exkommunikation
(bzw. Suspension) hinfillig wird. Nach der
Vita vetustissima schickt Gallus seinen Jiin-
ger Maginald sogleich nach Bobbio, um
sich die Wahrheit des Traums bestétigen zu
lassen.” Fiir Wetti steht diese Wahrheit
zum vornherein fest. Maginald erfihrt ein-
fach das Néhere iiber Leben und Sterben
des Abtes von Bobbio und bringt seinen
Stab, die cambutta, mit, die nach dem letz-
ten Willen von Columban dem Schiiler die
Absolution anzeigen soll.”

Wetti berichtet zwar vom Tod des Colum-
ban und der Absolution des Gallus erst
nach der gleich zu besprechenden Bi-
schofswahl in Konstanz. Da aber Gallus in
Konstanz die Ablehnung seiner Wahl nicht
mehr mit der Exkommunikation (bzw.
Suspension) begriindet, ist wohl die umge-
kehrte Reihenfolge anzunehmen.

Diakon Johannes wird Bischof
Gallus hat in Grabs den Diakon Johannes
kennengelernt, und ihn will er nun fiir das
Bischofsamt von Konstanz vorbereiten. Er
lasst ihn zu sich an die Steinach kommen,
um ihn zu unterrichten. Johannes «iiber-
liess sich der Lehre des Gallus, mit dem er
zu den Quellen der Mutter Philosophie
vorstiess und tiefe Kenntnisse des gottli-
chen Gesetzes erwarb. Damit wurde er
dem evangelischen Schriftgelehrten, der
von Herzen Altes und Neues durch-
forschte, nicht unédhnlich» (S. 35). Er «er-
lernte vielféltige Einsicht, Auslegung der
gottlichen Biicher und die vom Manne
Gottes getdtigten Handfertigkeiten. Man
hielt ihn dort als seinen Schiiler in vielen
Belehrungen, und weil Christus in ihm
gnadenreich waltete, erfasste er, was er sah
und horte, sogleich von Herzen. Er ver-
blieb dort wihrend dreier Jahre und wuchs
an Gesittung und Demut im Herrn» (S.
38).

Fritz Blanke hat im einzelnen ausgefiihrt,
worin der Unterricht bestand, den Johan-
nes bei Gallus genoss: «Mit der Philoso-
phie sind die sieben freien Kiinste gemeint,
die Grundlage der hoheren Bildung im
Mittelalter: Grammatik, Rhetorik, Dialek-
tik, Arithmetik, Geometrie, Astronomie,

Bischofswahl in Konstanz. Diakon Johannes aus Grabs wird auf Fisrsprache
von Gallus ins hohe Amt berufen. (Bild aus Duft 1977/87, Anhang Nr. 17.)

Musik. Unter Grammatik verstand man
den Lateinunterricht, unter Rhetorik vor
allem den Unterricht in der Anfertigung
formelgemaésser lateinischer Briefe und
metrisch korrekter lateinischer Gedichte.
[...] Unter Dialektik versteht man Logik.
Arithmetik war wichtig wegen der Festbe-
rechnung, Geometrie wegen der Regulie-
rung der sieben Gebetszeiten bei Tag und
Nacht — man richtete sich mit Messinstru-
menten nach Sonne und Sternen —, die Mu-
sik war notwendig wegen des kirchlichen
Gesanges, die Astronomie wegen der
Kenntnis der Sternbilder und der Sonnen-
und Mondfinsternisse. [...] Neben die
Philosophie als Unterbau tritt in dem Pri-
vatunterricht, den Johannes von Gallus er-
hélt, die biblische Auslegung als Oberbau.
Uber die Schriftgelehrsamkeit des heiligen
Gallus wissen wir keine Einzelheiten, wohl
aber {iber die seines Abtes Columban; wir
diirfen tiberzeugt sein, dass Gallus, auch
wenn er vielleicht die umfassende Bibel-
kunde seines Meisters nicht hatte, doch
auch in diesem Stiick sein eifriger Schiiler
war.»”

Als dann der Herzog Cunzo eine Wahlsyn-
ode einberuft, um den vakanten Bischofs-
sitz von Konstanz neu zu besetzen, begibt

sich Gallus zusammen mit Johannes und
Maginald nach Konstanz. Auf Vorschlag
des Herzogs wird Gallus durch Akklama-
tion zum Bischof gewihlt. Er aber verzich-
tet, weil er ein Fremder sei und nach kano-
nischem Recht daher gar nicht gewaihlt
werden konne. An seiner Stelle schlédgt er
seinen Schiiler Johannes vor, indem er
sagt: «[...] hier bei mir ist der Diakon Jo-
hannes: er ist aus euerem Volk und ist mit
allen diesen Erweisen der Gnade Christi
begabt. Esist deshalb angemessen, ihm die
Last des Amtes aufzuerlegen» (S. 40). Jo-
hannes wird nach seiner Herkunft gefragt
und antwortet, seine Familie stamme aus
Churrétien. Wéhrend der weiteren Ver-
handlung zieht sich Johannes in aller De-
mut zuriick und flieht zur Stadt hinaus in
die Kirche des heiligen Stephanus. Viele

18 Duft 1988, S. 34.

19 Wie zum Beispiel Fritz Blanke; vgl. Blanke
1940, S. 124.

20 Duft 1988, S. 34.

21 Duft 1988, S. 32.

22 Duft 1988, S. 34 und 36-38.
23 Helbling 1962, S. 44-45.

24 Duft 1988, S. 42.

25 Blanke 1940, S. 148-149.

5%




98

Priester und Laien laufen ihm nach, er wird
widerstrebend zuriickgefithrt und unter
dem Beifall des Volkes zum Bischof ge-
wihlt. Auf die Wahl folgen die Bischofs-
weihe und ein Messegottesdienst. Auf
Waunsch aller wird dabei die Predigt von
Gallus gehalten. Seine Predigt gehort ei-
nem ganz bestimmten Predigttyp an. Es
handelt sich um eine Heilsverkiindigung,
deren Ziel die Missionierung und Unter-
weisung ist. Dieser Predigttyp, der sich bis
zum heiligen Augustin zuriickverfolgen
ldsst, enthdlt gewissermassen eine eiserne
Glaubensration, dargestellt an den wich-
tigsten Stationen der Heilsgeschichte. Bei
Wetti lautete dies so: «Hier durchging er
[Gallus] nun [predigend] [. . .] den Ur-
sprung der Schopfung von Himmel und
Erde sowie die Vertreibung der ersten Erd-
bewohner [aus dem Paradies] mit den Er-
mahnungen, das himmlische Erbe zu er-
streben. Dann wurden die Enthaltsamkeit
Noes und der Glaube Abrahams mit Bei-
spielen der Patriarchen und den Mosai-
schen Wunderzeichen berichtet, und aus
jenen Geschehnissen des Gesetzes die Hei-
lung aller Menschen abgeleitet. Die Tat-
kraft der [alttestamentlichen] Konige ver-
glich er mit den Helden des christlichen
Kriegsdienstes, die mit ihren Tugenden
den unaufhorlichen Kampf gegen die La-
ster austiben. Die Schau der Propheten
wandelte er zur Besserung der Sitten und
zur Sicherung des rechten Glaubens um.
Nachdem er so die Mysterien des Alten Te-
stamentes behandelt hatte, kam er zur
Frohbotschaft des giitigen Christus; dabei
sprach er um so eindringlicher, je mehr
dort das Heil gefunden wird. Er berichtete
also von den evangelischen Wundern und
den Geheimnissen des Leidens und der
Auferstehung [Jesu Christi]» (S. 40-41).

Nach meiner Uberzeugung predigte Gal-
lus auf Alemannisch, der Sprache der vie-
len zugereisten weltlichen und kirchlichen
Wiirdentrager und Gldubigen, wihrend
Johannes, der als neuer Bischof an der Pre-
digt beteiligt werden sollte, die Worte sei-
nes Lehrers ins Romanische iibersetzte,
das heisst in seine Muttersprache, welche
auch noch weitgehend die Sprache seiner
zukiinftigen Konstanzer Gemeinde war.”

Zusammenfassung

Gallus kam um 611 mit Columban an den
Bodensee. Auch wenn er nicht Ire war,
sondern aus dem Raum Vogesen/Elsass
stammte und in Luxeuil Jiinger von Co-
lumban geworden war, vertrat er jenes

reine und kompromisslose Christentum
irischer Prigung, wie es Columban ver-
kiindete, und sicher ist, dass er in St.Gallen
— spiter — als Ire galt. Schon beim Eintref-
fen im Bodenseeraum beherrschte Gallus
das Alemannische, und der tiefere Grund
seines Zuriickbleibens in der Nordost-
schweiz lag wohl in seinem Willen, gerade
die Alemannen fiir seine reine und kom-
promisslose Auffassung des Christentums
zu gewinnen und sie von heidnischem
Aberglauben zu befreien. Dieses schwie-
rige Vorhaben bedurfte des Riickhalts im
benachbarten romanischen Gebiet, des-
sen Christentum bereits eine lange Tradi-
tion und tiefe Wurzeln besass. Die Flucht
nach Grabs ist eine wichtige Station im Le-
ben von Gallus, als Ausdruck fiir die Not-
wendigkeit der Unterstiitzung seines Un-
ternehmens durch die geistige Verbindung
mit dem romanisch-christlichen Hinter-
land, und die Riickkehr an die Steinach
trigt die Verheissung des Erfolgs in sich.
Gallus bewegte sich im Spannungsfeld zwi-
schen zwei Welten, einerseits der roma-
nisch-spétantiken Geisteskultur und dem
bereits etablierten Christentum oberitalie-
nisch-ritischer Pragung, anderseits dem
missionarischen Eifer eines Columban-
schiilers, der sich zum Ziel gesetzt hatte,
die Alemannen zum wirklichen Christen-
tum zu bekehren. Dieses Ziel hat er unter
anderem dadurch zu erreichen gesucht,
dass er einen Romanen, den Diakon Jo-
hannes von Grabs, zu seinem Schiiler
machte und ihn zum Bischof von Konstanz
wihlen liess.

26 Zur Konstanzer Wahlsynode vgl. Wettis Text bei
Duft 1988, S. 3941, sowie meine beiden Studien
Hilty 1986, S. 109-115, und Hilty 1989.

Literatur

Berschin 1975: W. BERSCHIN, Gallus abbas vindica-
tus. — In: Historisches Jahrbuch 95 (1975), S.
257-2717.

Berschin 1986: W. BERSCHIN, Columban und Gal-
lus in Bregenz. — In: Montfort (Vierteljahresschrift
fiir Geschichte und Gegenwart Vorarlbergs) 38/2
(1986), S. 160-164.

Blanke 1940: F. BLANKE, Columban und Gallus. Ur-
geschichte des schweizerischen  Christentums.
Ziirich 1940.

Duft 1977/87: J. DuFrt, Die Gallus-Kapelle zu
St.Gallen und ihr Bilderzyklus. Sonderdruck aus
dem 117. Neujahrsblatt des Historischen Vereins des
Kantons St.Gallen 1977; Nachdruck (mit Litera-
turnachtridgen) 1987.

Duft 1985: J. DUFT, Friihes Christentum in Brigan-
tium. —In: Das rémische Brigantium, Ausstellungs-
katalog des Vorarlberger Landesmuseums Nr. 124.
Bregenz 1985.

Duft 1988: J. DUFT, Die Lebensgeschichten der Hei-
ligen Gallus und Otmar. Aus den lateinischen Viten
iibersetzt und herausgegeben von J. D.St.Gallen—
Sigmaringen 1988.

Hammer 1973: T. A. HAMMER, Die Orts- und Flur-
namen des St.Galler Rheintals. Namenstruktur und
Siedlungsgeschichte. Frauenfeld, Stuttgart 1973.

Helbling 1962: B. und H. HELBLING, Der heilige
Gallus in der Geschichte. — In: Schweizerische Zeit-
schrift fiir Geschichte 12 (1962), S. 1-62.

Hilty 1976a: G. HiLTY, Zur Herkunft des Ortsna-
mens Grabs. — In: Mélanges de langues et de littéra-
tures romanes offerts a Carl Theodor Gossen. Edités
par G. Colén et R. Kopp. Bd. I. Bern-Liege 1976, S.
363-394.

Hilty 1976b: G. HiLTY, Der Ortsname Grabs im
St.Galler Rheintal. — In: Onoma 20/1 (1976), S.
217-227.

Hilty 1980: G. HiLTY, Romanisch-germanische
Symbiose im Raum Grabs. — In: St. Gallische Orts-
namenforschung 2. Die Erforschung der Orts- und
Flurnamen in den Bezirken Werdenberg, Sargans
und Obertoggenburg. 120. Neujahrsblatt des Histo-
rischen Vereins des Kantons St.Gallen, 1980, S.
30-43.

Hilty 1981: G. HILTY, Die Flucht des heiligen Gallus
nach Grabs. — In: Terra Plana (Vierteljahreszeit-
schrift fiir Kultur, Geschichte, Tourismus und Wirt-
schaft) 1981/4, S. 32-34. — Der Text dieser Studie
entspricht dem ersten Teil und den Schlussab-
schnitten des Vortrags, den der Verfasser unter dem
gleichen Titel an der Stadtischen Gallusfeier am 16.
Oktober 1981 in St.Gallen gehalten hat. Wesentli-
che Gedanken des zweiten — unpublizierten — Teils
werden im vorliegenden Beitrag wieder aufgenom-
men und weiterentwickelt.

Hilty 1985: G. HiLty, Gallus in Tuggen. Zur Frage
der deutsch-romanischen Sprachgrenze im Linthge-
biet vom 6. bis zum 9. Jahrhundert. — In: Vox Roma-
nica 44 (1985), S. 125-155.

Hilty 1986: G. HiLtY, Gallus am Bodensee. Die
Kontakte des Glaubensboten mit Germanen und
Romanen in der Nordostschweiz des 7. Jahrhun-
derts. — In: Vox Romanica 45 (1986), S. 83-115.

Hilty 1989: G.HiLtY, Die Konstanzer Predigt des
heiligen Gallus und das Fortleben des Romanischen
am Siidufer des Bodensees bis ins 7. Jahrhundert. —
In: Geistesleben um den Bodensee im friihen Mittel-
alter (Literatur und Geschichte am Oberrhein, Band
2). Freiburg i. Br. 1989.

Hilty 1992: G. HiLTY, Alemannisch und Romanisch
im obersten Toggenburg. Zur Sprachgeschichte ei-
nes Grenzgebiets der althochdeutschen Schweiz. —
In: Verborum amor — Studien zur Geschichte und
Kunst der deutschen Sprache, Festschrift fiir Stefan
Soncl)eregger zum 65. Geburtstag. Berlin (erscheint
1992).

Sonderegger 1967: S. SONDEREGGER, Der Alpstein
im Lichte der Bergnamengebung. — In: Das Land
Appenzell 6/7. Herisau 1967.

UBSG: Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kan-
tons St.Gallen (Gaster, Sargans, Werdenberg). Hg.
vom Staats- und Stiftsarchiv St.Gallen. Bearb. von
F. PERRET. Bd. 1-2. Rorschach 1961, 1982.




	Wie der Diakon Johannes von Grabs Bischof von Konstanz wurde : aus den Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus

