
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 5 (1992)

Artikel: Wie der Diakon Johannes von Grabs Bischof von Konstanz wurde : aus
den Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus

Autor: Hilty, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lüzza, 44.3 Worfregister cavagl 'Pferd', 29.3

Magnus, 44.3 Die Listen geben nur wieder, was oben im chamma 'Bein', 46.1

Mang, 44.3 Text explizit aufgeführt wird. chandan 'Zusenn', 45.3

Maria, 39.1 char 'lieb', 46.1

Mathäus, 38.3, 43.1, 44.2 a) Lateinische Etyma (Grundwörter) corv 'Rabe', 46.1

Mathias, 43.1 Eine systematische etymologische Anacunt 'Graf', 44.1

Maurizi, 44.2 lyse der zitierten romanischen Namen wird dia(u)n 'Gerichtsdiener', 45.3

Menisch, 44.1 hier nicht beabsichtigt. Sie ist Sache der fatscha 'Antlitz', 46.1

Michael, 44.1 entsprechenden regionalen Namenbücher faver 'Schmied', 44.2

Mreia, 29.3 (St.Galler Namenbuch, Liechtensteiner favuogn 'Föhn', 46.1

Nesa, 43.1 Namenbuch, Vorarlberger Flurnamenfuntanella 'Quelle', 30.3

Nikolaus, 38.3, 44.3 buch, Rätisches Namenbuch). fuorcla 'Gabel', 33.1

Oswald, 43.2 arsu 'verbrannt', 33.3 grass 'fett', 44.1

Pankraz, 42.3 caballu 'Pferd', 29.3 liver f 'frei', 41.3, 45.3

Paravicin, 29.3 castellu 'Schloss', 13 N 21,27.1 lung 'lang', 46.1

Paul, 44.1 *coda 'Schwanz', 24.2 magliar 'essen', 40.3

Paulin, 41.3 cruce 'Kreuz', 24.2 mamma 'Mutter', 46.1

Peter, 38.3, 44.1 fossatu 'Graben', 34.1 paregl 'paarweise', 29.2

Philipp, 43.3,45.1 fraxinaria 'Eschenwald', 30.3 parier 'Kessler', 46.1

Prävi, 29.3 *molinancu 'zur Mühle gehörig', 29 N 113 pigliuotta 'Stampfe', 30.1,31 N 132

Rudolf, 38.1,39.2,44.1 *pascu 'Weide', 29 N 113 pluogl 'Laus', 46.1

Schamun, 42.3, 43.2 pratu 'Wiese', 33.2,33.3 riva 'Ufer', 19 N 56

Silvester, 43.1 RiPA'Ufer', 19 N 56 rutitschell f 'Neubruch', 31 N 132

Simon, 42.3,43.2 *runcalia 'Reute', 30.2 stuorn 'verrückt, betrunken', 46.1

Simplicius, 42.3 *SOLAMEN 'Boden', 29 N 117 tschaguola 'Zwiebel', 46.1

Stefan, 38.3 vetustu 'alt, brach', 31 N 132 val 'Tal', 30.3

Stoffel, 44.1

Tebis, 43.1,44.2 b) Romanische Wörter c) Romanisch-deutsche Reliktwörter
Thomas, 38.3,43.3 aua 'Wasser', 46.1 Briljoch 'Doppeljoch', 29.3

Tis, 43.1 barbeisch 'Hammel', 46.1 Föle 'Rückstand beim Buttereinsieden'.
Toni, 44.3 batter 'schlagen', 46.1 34 N 173

Tschann, 43.1, 44.3 bein 'gut', 40.2, 46.1 Furgge 'Mistgabel', 34 N 173

Tumasch, 43.2 bei 'schön', 46.1 Pfnille 'Schopf', 29.3

Ueli, 37.2 caluoster 'Mesmer', 43.2,45.3 Plätli 'Kücken', 29.3

Ulrich, 37.1,38.1,43.1,44.1 cantar 'singen', 40.2, 46.1 Prätsche 'grüne Nussschale', 29.3
Vigil, 36.2 casa 'Haus', 44.1 Quader 'Ackerland', 31.2
Wilhelm, 38.1 caura 'Ziege', 25 N 94 Schrun 'Käsemilch', 29.3

Serie 'Lattenverschluss', 34 N 173

Wie der Diakon Johannes von Grabs
Bischof von Konstanz wurde
Aus den Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus

Gerold Hilty, Oberrieden/Zürich

Die Uberlieferung

Die Existenz des Dorfes Grabs wird zum
erstenmal in den Lebensbeschreibungen

des heiligen Gallus bezeugt. Da wird
folgendes erzählt: Nachdem Gallus im Ar-
boner Forst an der Steinach jene Stelle
gefunden hat, wo er seine Zelle bauen und
sein Leben in Abgeschiedenheit verbrin¬

gen will, kehrt er für kurze Zeit zum
Priester Willimar nach Arbon zurück.
Während dieses Aufenthalts geschieht
zweierlei: Ein Bote bringt die Nachricht,
dass Gaudentius, der Bischof von
Konstanz, gestorben sei, und Willimar erhält
einen Brief, «worin stand, er habe sich,
zusammen mit dem Gottesmanne (Gallus),

nach Verlauf von zwölf Nächten beim Herzog

Cunzo im Hof Überlingen (Iburninga)
einzufinden. Das geschah deshalb, weil
dessen einzige Tochter Fridiburga
hoffnungslos darniederlag. Sie war nämlich
von einem bösen Geist besessen, der sie
mit für jedermann unglaublichen Leiden
quälte. Speisen nahm sie kaum mehr zu



A. W

jNNlOMlNl '

DNI N R I •

1H V X PI
NCI PIT VI
TABEAT1
CAM ICON
FFSSORIS

À S \ {f tyndtj, -J
aT V

»..It, cat i /jAiti ,/tiA
/Mz. W

PRAE
® Ura
SCISSIMl

incotiiMJACMj
uerfjcao pcromntm hbrmui crUbrirlntermir- 4uHira fplcn
Jtdum I ftn UhriiiW: rtnguUri dtcorr omnium Infeprvuoa
rAhmorrrn- tiarnderv prwfquxm rufccrobrr proutfbm «•
Utxr-^tftor>nn ipftufplejirrrrUidica-lrnerc^ervCquoffit
itummirum etufXrcnxenar Lxrtmtf betajfklh fatm dm

rcligiofl- äcundutn fcculurn nobilcf fduxm fuum primo AAX
Tif florewitrnwi cumofiUnone Jnô offerenrtf liliiif nu
grfane «mmoiiljufriim m mn^uUnfurr.re proficrro.'

.' imxrplurvmiffjtirTtaltrtrulim*- fecxmrrrT obo

TnrrnVr .VJrcumr proporta umtanrtir- exempLx "Oarnq-
botwn inr/olifuij- <*ro mrmrrH^r Xffnru trupno mrniom
cremt: Aitymrtuo/ supern* quo«}. 51x04 ffc ppir uotierrrr

C urde^bcfAitrv Hu>

Zwei Seiten aus der Lebensbeschreibung des heiligen Gallus in der Fassung des
Walahfrid Strabo, geschrieben nach 850. (Bild aus Duft 19/7/87, Anhang.)

sich; sie schäumte und wälzte sich auf der
Erde, und nur vier Männer vermochten sie

festzuhalten. Die Eigenart dieses Dämons
bestand vorerst während dreissig Tagen in
der Stummheit, dann aber begann er zu
reden

Willimar wollte zum befohlenen Aufgebot
hingehen und riet dem Gottesmanne
mitzukommen. Da erhielt er aber die
Antwort: 'Diese Reise ist nicht meine, sondern
deine Sache. Geh du hin, Vater! Was habe
ich mit dem Fürsten dieser Welt zu tun? Ich
will in meine Zelle zurückkehren'. 'Das
darf keineswegs geschehen!', sagte ihm der
Priester, 'sondern komm mit mir und tröste
den Herzog in seiner Betrübnis, auf dass

du nicht vielleicht unfreiwillig zu ihm
geführt wirst'. Doch es blieb beim Versuch:
Gallus floh weltliche Ehre, suchte eilig
wieder seine Zelle auf und verbarg sich so

vor menschlicher Nachstellung. Am anderen

Morgen sagte er seinen Brüdern, keiner

dürfe einen bestimmten Ort, wo er zu
finden sei, angeben; wenn sie aber
eindringlicher bedrängt würden, sollten sie

bezeugen, dass ein Brief seines Abtes Co-
lumban gekommen sei, wonach er rasche-

stens nach Italien zu kommen habe.

Mit zwei Jüngern begab er sich nun in die

verborgenste Einöde, überschritt dann den

Alpstein (transgresso Alpe) und gelangte
in den sogenannten Sennwald (in silvam

vocatam Sennius), in dessen Nähe das Dorf
Grabs (Quarcidaves vicus) liegt. Dort fanden

sie einen Diakon namens Johannes,
der dem Herrn in Gerechtigkeit und Got¬

tesfurcht diente. Dieser führte sie in sein
Haus und diente ihnen während sieben

Tagen, als wären sie auswärtige Pilger, hatten
sie ihm doch vorgegeben, sie seien aus weiter

Ferne gekommen.
Sobald der Priester (Willimar) den Weggang

des Gottesmannes erfuhr, schiffte er
zum Herzog hinüber und erzählte das

Fluchtgeschehen. Da sagte ihm der Herzog:

'Schicke ihm rasch eine Botschaft und
rate ihm, zu mir zu kommen. We'nn nämlich

Gott meine Tochter durch ihn befreien

wird, werde ich ihn reich beschenken und
ihm die Bischofswürde der Stadt Konstanz

geben'. Für diesen Versuch kehrte der
Priester gleich wieder zurück».
Willimar führt den Befehl des Herzogs aus,
indem er selbst Gallus nachfolgt. «Er fand
den Gottesmann lesend in einer Höhle (in
Grabs) und sprach ihm mit beruhigenden
Worten zu: 'Fürchte dich nicht, Vater, zum
Herzog zu kommen, denn er hat mir durch
einen Eid versichert, dass dir nichts
Schlechtes zustossen werde; du mögest
einfach nur die Hand auf das Haupt des

Mädchens legen. Wenn dann Christus ihm
durch dich zur Hilfe komme, werde er dir
den Bischofssitz Konstanz geben.' Während

sie noch miteinander redeten, siehe,
da kam der Diakon Johannes und reichte
ihm ungesäuerte Brote, eine Schale Wein,
Öl und Butter mit Honig und gebratene
Fische zum Segen dar. Sie sagten Christus
Dank und begannen das Mahl. Dabei
versprach der Mann Gottes, am morgigen Tag

hinzugehen. Der genannte Levit (Johan¬

nes) wollte ihm für die Reise sein gesatteltes

Maultier heranbringen, doch er lehnte
wie gewohnt jeden Aufwand ab. Er müsse,

so versicherte er, noch seine Brüder in der
Zelle aufsuchen, komme dann aber
möglichst rasch zum Kastell (Arbon); auf dieses

Versprechen verpflichtete ihn der Priester

durch einen Eid. Johannes empfing
den Segen und blieb zurück; und der
Gottesmann begab sich auf dem Weg, den er
gekommen war, zu seiner Zelle.»'
Der zitierte Text stammt aus einer der drei
Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus,

derjenigen des Reichenauer Mönchs

Wetti, die kürzlich von Johannes Duft neu
ins Deutsche übersetzt worden ist2. Die
Gallus-Vita von Wetti, die zwischen 816

und 824 entstanden ist, stellt die Überarbeitung

einer älteren Lebensbeschreibung
des Heiligen dar, der Vita S. Galli vetustis-
sima. Diese ist leider nur fragmentarisch
erhalten. Aufgrund der Fragmente hat
jedoch Walter Berschin den überzeugenden
Nachweis erbringen können, dass die Vita
vetustissima verschiedene Schichten
aufweist, eine jüngste Schicht um 771, eine

mittlere Schicht um 720 und eine älteste
Schicht um 680/90, die vom Zeitpunkt des

Todes von Gallus nur um eine Generation

getrennt sein dürfte3. Auf Geheiss des Abtes

Gozbert von St.Gallen sollte Wetti das

verwilderte merowingische Latein der
damals noch vollständig erhaltenen Vita
vetustissima gemäss dem Stilideal der karo-
lingischen Renaissance «in eine verbesserte,

veredelte Sprache umgiessen, auf
dass die Lebengeschichte des Gründers
auch wirklich der unter Abt Gozbert
einsetzenden Blütezeit der Abtei St. Gallen
[...]entspräche»/ Wetti erreichte dieses

Ziel nur bedingt. Weil sein Stil «in jenen
Jahrzehnten eines sich steigernden Sprach-
und Bildungsbewusstseins schon bald als

zu schlicht erschien, bat derselbe Abt
Gozbert den Schüler Wettis und lateinischen

Sprachmeister Walahfrid Strabo

(t 849) um eine würdigere dritte Fassung
des alten Stoffes. Dieser lieferte sie in den

Jahren 833/834, wobei er sich inhaltlich
getreu an die ihm noch vollständig vorgelegenen

Berichte hielt, ja sogar die
Formulierungen der Vita vetustissima möglichst
übernahm, sie jedoch mit sprachkünstleri-

1 Duft 1988, S. 30-33.

2 Duft 1988; zu den drei Gallus-Viten vgl. Duft
1977/1987, S. 9-15.

3 Berschin 1975.

4 Duft 1977/1987, S. 13.



Der Raum Sennwald, in den Gallus auf der Flucht vor dem Herzog Cunzo
herniederstieg. Dabei scheint er den Weg über die Saxerlücke (im Bild oben links)
gewählt zu haben; denkbar wäre immerhin auch ein Abstieg über die Alp Rohr
(oben rechts, links vom Hohen Kasten) oder über die Kamoralpen (rechts
ausserhalb des Bildes). Der Schlosswald in der Bildmitte stellt den letzten Rest der
«silva vocata Sennius» dar. (Bild Hans Jakob Reich, Salez.)

schem Schmuck umgab. So wurde sie
beliebt und in zahlreichen Abschriften weithin

verbreitet und gelesen. Die Fakten
liess Walahfrid selbstverständlich bestehen,

wenn auch gelegentlich eine seiner

Neuformulierungen schon beinahe einer
eigenen Interpretierung gleichkommt».3
Der Bericht von der Flucht des heiligen
Gallus nach Grabs ist in den Fragmenten
der Vita vetustissima leider nicht erhalten.
Es kann aber keinem Zweifel unterliegen,
dass er auch in dieser ältesten Fassung
vorhanden war. Inhaltlich stimmen die Erzählungen

von Wetti und Walahfrid im
wesentlichen überein.
Mit dieser Episode der Gallus-Vita tritt
Grabs ins Bewusstsein der Geschichte, und
zwar in doppeltem Sinn, einerseits als Ort,
anderseits als Name.

Die Namen Grabs, Räppene und
Simmi
In welcher Form tritt der Name Grabs auf?
Die Gallus-Vita von Wetti ist nur in einem
einzigen Kodex erhalten, der wahrscheinlich

im 9. Jahrhundert im Kloster St.Gallen
geschrieben worden ist und sich heute in
der Stiftsbibliothek St.Gallen befindet. In
dieser Handschrift steht für den Namen
des Dorfes Grabs die Form quaradaues
Dabei findet sich nach der Anlautsilbe qua
eine Rasur, durch die wahrscheinlich ein d
getilgt worden ist. Die gleiche Form wie in

der einzigen Wetti-Handschrift findet sich
auch im Grossteil der Handschriften der
Gallus-Vita von Walahfrid Strabo, zum
Teil sogar mit einem Akzent auf dem zweiten

a versehen, was eindeutig die propa-
roxytone Aussprache (das heisst: Betonung

auf der drittletzten Silbe) beweist.
Diese Aussprache erklärt auch, warum das

- eben unbetonte - a der zweitletzten Silbe
in der Überlieferung mit e, ja sogar mit i,
abwechselt. In einem Teil der Walahfrid-
Handschriften tritt ein zweiter Typus auf:

quadrauades (in zwei St.Galler
Handschriften ebenfalls mit einem Akzent auf
dem zweiten a). Dieser zweite Typus, der
seit dem 9. Jahrhundert in Handschriften
belegt ist, musste schon dem Schreiber des

Wetti-Kodex' bekannt sein. Das hat
bewirkt, dass er zuerst den Anlaut quad
schrieb, sich dann aber selbst korrigierte
und das d tilgte. Neben den beiden Typen
quaradaues und quadrauades bestand
schliesslich, seit 841 belegt, ein dritter:
quarauedes. Dieser stellt die direkte
Grundlage für die spätere Entwicklung des
Namens dar, deren Etappen so angesetzt
werden können: karâvedes > garâvdes >
garâbdes > grâbdis > grabs.
Um die Deutung des Namens Grabs haben
sich zahlreiche Forscher bemüht. Ich
glaube, den Nachweis erbracht zu haben,
dass die Grundlage in der lateinischen
Bildung caput RAPiDAE zu suchen ist, welche

«Beginn des reissenden Baches» bedeutet
und den Raum bezeichnete, wo das Tobel
eines reissenden Baches begann, der dort
in die Ebene austrat. Der Name erklärt
sich aus der Tatsache, dass Grabs am

Eingang ins Simmitobel liegt. Die Simmi trug
in lateinischer Zeit den Namen rapida.
Dieser Name wurden von den Alemannen
in der Form *rabja übernommen und mit
Primärumlaut und westgermanischer
Konsonantendehnung zu *räppe entwickelt.7

An diesen sonst untergegangenen Namen
erinnern noch zwei Flurnamen, welche
Stellen am Simmilauf bezeichnen. Sowohl
ein zur Simmi steil abfallender
Geländerücken am hintersten Grabserberg im
Raum der Tobelsäge als auch ein ebenes

Wiesland in der Widen zwischen der Simmi
und dem Mätteli südlich von Gams heissen

Räppene. In beiden Fällen ist für frühere
Zeiten auch die Form Räppele bezeugt,
welche die ursprüngliche sein dürfte. Es

handelt sich wohl um eine Ableitung von
*Räppe mit dem alemannischen Suffix -ila
> -ele, das im Schweizerdeutschen häufig
zur Stellenbezeichnung an ein Grundwort
angehängt wird. Räppele ist also eine Stelle
bei der *Räppe, an der *Räppe. In der Tat
handelt es sich bei den beiden
Räppene /Räppele - und dies ist auch ihre
einzige Gemeinsamkeit - um Geländeteile
unmittelbar am Lauf der Simmi. Dass
schliesslich der Bach, der von Wildhaus
durch ein tief eingeschnittenes Tobel in
den Raum Grabs-Gams fliesst, nicht mehr
*Räppe, sondern Simmi heisst, muss
wahrscheinlich dem Einfluss der Alemannen
zugeschrieben werden. Der Name Simmi
gehört wohl zu einer germanischen Wurzel
sim «tröpfeln, rinnen, feucht». Von diesem
Stamm abgeleitet ist ein Adjektiv - oder
ein Verbalabstraktum auf -/(«).8 Der Name
würde also ursprünglich «die Nässe» oder
«das Rinnen» bedeuten und diente zur
Bezeichnung eines nassen Gebietes oder
eines Ortes, wo es rinnt. Damit war
ursprünglich das feuchte, nasse Gebiet des
Simmitobels gemeint. Diese
Raumbezeichnung wurde dann aber immer mehr
auch zur Bezeichnung des Baches, der den
betreffenden Raum durchquert, und
verdrängte damit den alten, aus dem Romanischen

stammenden Bachnamen *Räppe,
der allerdings in den genannten
Flurbezeichnungen seine Spuren hinterlassen
hat.

Auch im Namen Grabs, zu dem wir nun
zurückkehren, hat rapida seine Spuren
hinterlassen. Wir haben als Grundlage der



Die Saxerlücke mit Blick ins Rheintal. (Bild Hans Jakob Reich, Salez.)

Dorfbezeichnung die lateinische Fügung
caput RAPiDAE genannt. In der
Lautentwicklung war daraus zur Zeit des heiligen
Gallus wohl die Form *kavravede geworden,

an welche - wie bei vielen romanischen

Namen Graubündens und der
Alemannia Romana - ein von der lateinischen

Grundlage her in diesem Fall nicht
gerechtfertigtes analogisches -s angehängt
wurde. Die Form *kavrâvedes wies jedoch
eine unübersehbare phonetische Schwäche

auf und war daher für lautliche
Umgestaltungen anfällig. Die erwähnte Schwäche

bestand in der Wiederholung der Lautfolge

av. Sie liess sich rein phonetisch leicht
beheben durch die Metathese (Lautumstellung)

des ersten, in nebentoniger Silbe
stehenden av zu va bzw. wa (unter dem
Einfluss des vorangehenden k). Trat diese

Metathese ein, entstand *kwarâvedes, das

heisst jene Form, die wir als direkte
Grundlage der weiteren Entwicklung des

Namens erkannt haben. Die genannte
phonetische Schwäche konnte jedoch nicht
nur durch eine Metathese in der ersten
Silbe behoben werden. Die metathetische

Umgestaltung konnte auch die zwei letzten
Silben treffen, die dadurch ihre Konsonanten

vertauschten: *kavrâvedes > *kavrâde-
ves. Das so entstandene Resultat
entspricht weitgehend den Formen der Wetti-
Handschrift sowie des Grossteils der
Walahfrid-Handschriften. Allerdings tritt
der Typus in den Quellen immer mit qua-
Anlaut auf, was nach dem Dargelegten
lautlich nicht zu rechtfertigen ist, da die
Metathese ja gerade nicht die erste Silbe

traf. Entweder haben wir es hier mit einer
Beeinflussung durch quaravedes zu tun
oder aber mit einer latinisierenden Ver-

schriftung, die sich daraus erklärt, dass das

Lateinische wohl den Anlaut qua- +
Konsonant, nicht aber cav- + Konsonant
kannte. Interessant ist übrigens die
Feststellung, dass dieser Typus neben den
genannten Gallus-Viten nur in einer einzigen
Urkunde aus Grabs selbst (aus dem Jahr

847) auftritt. Sein Schwerpunkt liegt
eindeutig in den Schriften der beiden
Reichenauer Mönche Wetti und Walahfrid
Strabo, und es macht ganz den Anschein,
als ob es sich um den Typus einer
Schreibtradition des Bistums Konstanz handle.
Wie wir sehen werden, beginnen die

Beziehungen zwischen Grabs und dem Bistum

Konstanz mit der Wahl des Diakons
Johannes von Grabs zum Bischofvon
Konstanz. Johannes, der Romane war, kann
sehr wohl die Form *kavrâvedes nach
Konstanz gebracht haben, die dort im Munde
von Alemannen die Metathese zu *kavrä-
deves erlebte. Was schliesslich die
Urkunde von 847 betrifft, ist ihr Schreiber ein
«Laueso presbiter», der offensichtlich
einen höheren Bildungsstand besass und

möglicherweise seine Ausbildung zum
presbiter (Priester) im Bistum Konstanz
erhalten hatte oder doch die Gallus-Viten
von Wetti und Walahfrid Strabo kannte.
Der dritte der oben erwähnten
Überlieferungstypen für den Namen Grabs, qua-
drauades, geht möglicherweise auf eine

Romanisierung der lateinischen
Genitivkonstruktion caput RAPiDAE zurück, die

dadurch zu capu(t) de rapida wurde.
Diese frühromanische Neuerung dürfte
von Chur, dem damaligen Zentrum des

rätoromanischen Sprachraums,
ausgestrahlt sein. In der romanischen Sprache

von Grabs selbst vermochte sie gegenüber
der alten lateinischen Genitivkonstruktion
nicht durchzudringen. Vom romanischen

Sprachraum aus gesehen, befand sich

Grabs in einer Randlage, und in dieser

Lage erhielt sich - was sprachgeographischen

Normen entspricht - die ältere
Konstruktion, die der heutigen Namensform
zugrunde liegt. Der Typus quadrauades

war vor allem in den klösterlichen
Schreibtraditionen von Einsiedeln und
St.Gallen lebendig. In Einsiedeln lässt er
sich bis ins 14. Jahrhundert nachweisen.
Sein letztes Auftreten ist bezeichnend:

«Quadravedes, quod Grabs dicitur». Die
beiden Typen quaradaues und quadrauades

haben in der lautlichen Entwicklung
des Namens keine Spuren hinterlassen.

Wie kam Gallus nach Grabs?
Wir sind von der Flucht des heiligen Gallus
nach Grabs ausgegangen und haben
festgestellt, dass bei der Erzählung von dieser
Flucht in den Gallus-Viten Grabs zum
erstenmal in der Geschichte erwähnt wird.
Die Erklärung des Namens hat uns in
römische Zeiten zurückgeführt und uns eine

komplexe und lange dauernde Namentradition

gezeigt. Sicher ist, dass zur Zeit von
Gallus das Dorf Grabs romanisch war.
Romanische Alpnutzungen spielten offenbar
auch eine Rolle in bezug auf den Weg, den

Gallus und seine Begleiter von der Klause

an der Steinach nach Grabs einschlugen.
Der Text von Wetti sagt klar, dass sie dabei
den Alpstein überquert haben. Man nimmt
für gewöhnlich an, Gallus sei durch das

Appenzellerland und über die Saxerlücke
ins Rheintal gelangt. Stefan Sonderegger
zieht allerdings als Übergang eher die
Kamoralpen in Betracht, mit der Begründung,

von der Saxerlücke steige man nicht
nach Sennwald ab, «insbesondere auf dem

Weg nach Grabs nicht»'. Nun ist aber in

5 Duft 1985, S. 109.

6 Zu allen Problemen des Namens Grabs und seiner

Überlieferung vgl. Hilty 1976a. 1976b und 1980.
S. 38-43.

7 Zu den Namen *Räppe und RäppenelRäppele
vgl. Hilty 1980, S. 30-32, und 1992. (Mit vorgestelltem

* bezeichnete Namenformen gelten
sprachwissenschaftlich als bloss erschlossen.)

8 Vgl. Hilty 1980, S. 32-38, und Hüty 1992.

9 Sonderegger 1967, S. 18.



den Gallus-Viten nicht von einem Dorf
Sennwald die Rede. Die «silva vocata Sen-

nius», wie es bei Wetti heisst, bezeichnet
ohne Zweifel einen grösseren Raum in der

Rheinebene, einen Raum, der - wie die

Rheinebene ganz allgemein - bis ins

Spätmittelalter charakterisiert war durch
Waldpartien, Sümpfe und grundlose Stellen.
Sennius (bei Walahfrid Sennia) wird denn

auch zurecht in Verbindung gebracht mit
einem vorromanischen, durch das Romanische

vermittelten Worttypus *sania I *se-

nia «Sumpfgebiet, Röhricht».10 In die so

gestaltete Ebene stieg Gallus hinunter und

strebte dem nächsten Dorfe zu. Dass dies

Grabs war, ist bezeichnend. Man würde ja
eher an Garns denken. Zu Beginn des 7.

Jahrhunderts bestand jedoch das Dorf
Garns noch nicht. Bezeugt ist seine
Existenz erst zwei Jahrhunderte später." Dies

zeigt, wie exakt das geographische Bild,
das den Lebensbeschreibungen des heiligen

Gallus zugrunde liegt, den Verhältnissen

des frühen 7. Jahrhunderts entspricht.
Auch die Frage, warum Gallus, um nach

Grabs zu gelangen, den Weg über das Ap-
penzellerland und die Saxerlücke
einschlug, lässt sich gerade von der
Namenforschung her einigermassen plausibel
beantworten. Dass Gallus, um seine Flucht
zu verheimlichen, nicht über den
Bodenseeraum an die alte Römerstrasse ziehen

wollte, welche rechtsrheinisch Bregenz mit
Chur verband, ist selbstverständlich. Aber
hätte er nicht über den Stoss oder den

Ruppen in den Raum Altstätten absteigen
können? Thomas Arnold Hammer hat in
seiner Dissertation über die Orts- und
Flurnamen des unteren Rheintals gezeigt,
dass dieser Raum bis zum Hirschensprung
vor der Einwanderung der Alemannen
weitgehend siedlungsleer gewesen sein

muss. Dies dürfte mit der Tatsache im
Zusammenhang stehen, dass das Gebiet ständig

Überschwemmungen des Rheins
ausgesetzt war, der sich damals ohne festes
Bett in verzweigten Armen seinen Weg
zum Bodensee bahnte. Von solchen
Voraussetzungen aus war der Weg auf der
linken Talseite des unteren Rheintals wenig
einladend. Anders die von Gallus gewählte
Route. Natürlich führte auch sie vorerst
durch unbesiedeltes Gebiet. Aber beim
Aufstieg aus dem Talkessel von Appenzell
über Brülisau gelangte man bald auf
Alpen, die von der Rheintaler Seite her be-
stossen waren. Dies beweisen romanische
Namen wie Lawanne, Laseier; Sämtis,
Mar(wees), Mären. Sämtis, der bekannte-

Der heilige Gallus macht den Diakon Johannes mit der monastischen Lebensweise

und dem Verständnis der göttlichen Schriften vertraut. (Bild aus Duft
1977/87, Anhang Nr. 13.)

ste dieser Namen, der schliesslich auf das

ganze Bergmassiv und seinen höchsten

Gipfel übertragen wurde, bezeichnete
ursprünglich eine Alp beim Sämtiser See, die
einem Sambatinus (Sambutinus) gehörte,
wobei dieser lateinisch-romanische
Personenname in Rätien gut belegt ist.13 Nach
dem Zeugnis dieser Namen wurden die

Alpen auf der Appenzeller Seite der Bergkette

zwischen Hohem Kasten und
Kreuzbergen vom Rheintal aus genutzt, längst
bevor der übrige appenzellische Raum
gerodet und besiedelt war. Trotz ebenfalls
bestehender Schwierigkeiten der gewählten
Route konnte Gallus auf den Alpen im
Raum Sämtiser See am raschesten
Anschluss an die lateinisch-romanische Welt
finden, in der Grabs damals lag.
Warum aber suchte er diesen Anschluss?
Um diese Frage zu beantworten, müssen
wir auf das Leben von Gallus zurückblen-
den.

Gallus und Kolumban
Nach meiner Überzeugung war Gallus
nicht Ire, wie allgemein angenommen
wird, sondern stammte aus dem Raum El-
sass-Vogesen und beherrschte deshalb
sowohl das Alemannische als auch das

(Gallo-)Romanische. Er war im Voge-
senkloster Luxeuil Schüler des irischen
Abtes Columban geworden. Als dieser von
König Theuderich II. von Burgund
verbannt wurde und sein Kloster verlassen

musste, begab er sich mit seinen Jüngern
an den Hof des austrasischen (ostfränkischen)

Königs Theudebert II. in Metz. Dieser

hatte gerade in jener Zeit (das heisst im
Jahre 610) durch den Friedensvertrag von
Seltz im Elsass von seinem Halbbruder
Theuderich II. die Herrschaft über die
linksrheinischen Gebiete Südalemanniens
erhalten. Im Gegensatz zu seinem
Halbbruder war er Columban wohlgesinnt und
wollte diesen - auch aus politischen Gründen

- zur Missionstätigkeit in seinem
Reich bewegen. Columban hingegen hatte
die Absicht, über die Alpenpässe nach
Italien zu ziehen, und bat Theudebert dafür
um Begleitschutz. In einem Kompromiss
einigten sich der König und der Glaubensbote

darauf, dass Columban eine gewisse
Zeit in Theudeberts Reich missionieren,
dann aber nach Italien weiterziehen
würde.
Columban reise mit seinen Jüngern offenbar

auf dem Wasserweg den Rhein und den
Unterlauf der Aare hinauf bis zur Einmün-



dung der Limmat, folgte dann zu Fuss dem
Lauf der Limmat bis Zürich, wanderte weiter

dem Zürichsee entlang, der damals
noch bis weit in die Linthebene
hineinreichte, und gelangte gegen dessen Ende
nach Tuggen. Dort nahm er seine Missionstätigkeit

auf. Tuggen war im 6. Jahrhundert
von heidnischen Alemannen besiedelt und
benannt worden. Noch zu Beginn des 7.

Jahrhunderts - Columban und seine Jünger

hielten sich dort wohl im Spätsommer
611 auf - bildete es die Spitze des alemannischen

Vorstosses auf der Achse von
Zürich nach Chur. Der Ort lag unmittelbar
an der Grenze zum romanischen und
christlichen Churrätien. Auf dem Weg
über die Bündner Pässe nach Italien stellte

Tuggen für Columban die letzte Gelegenheit

dar, sein Missionsversprechen einzulösen.

Dem Unternehmen war allerdings
kein Erfolg beschieden. Gallus ging allzu
forsch vor, verbrannte einen Tempel und
warf den Götzen dargebrachte Opfergaben

in den See. Darauf wollten ihn die
Bewohner von Tuggen töten, und Columban
musste mit seinen Jüngern fliehen."
Das Missionsversprechen war damit noch
nicht erfüllt, und Columban reiste nicht
nach Chur weiter, sondern begab sich -
mehr oder weniger der Grenze von
Theudeberts Reich entlang - an den Bodensee.
In Arbon trafen er und seine Jünger eine
christliche Gemeinde unter dem bereits
erwähnten Priester Willimar. Diese
Gemeinde war wohl alemannisch-romanisch

zweisprachig und durch friedliche
Durchmischung der ursprünglichen romanischen

Bevölkerung mit den alemannischen
Einwanderern, die das Christentum annahmen,

entstanden. In einer anderen
römischen Siedlung am Südufer des Bodensees,

Bregenz, war die Alemannisierung mit
Gewalt erfolgt. Die Stadt wurde weitgehend
zerstört, und die zurückgebliebenen
Romanen gaben den christlichen Glauben
auf, nicht aber ihre romanische Sprache.
Das war, wie Willimar Columban und
seinen Jüngern versicherte, ein geeigneter
Ort für nochmalige Missionstätigkeit.
Auch dabei tat sich Gallus hervor. Sowohl
des Romanischen als auch des Alemannischen

mächtig, war er dafür besonders
geeignet. Die Bregenzer Missionstätigkeit
endete allerdings schliesslich ebenfalls mit
einem Misserfolg. Aufgrund von Spannungen

zwischen der einheimischen Bevölkerung

und den Glaubensboten befahl der
Alemannenherzog Cunzo Columban und
seinen Jüngern, die Gegend zu verlassen.

Den Hintergrund dieser Ausweisung
bildete wohl ein historisches Ereignis. In der
Schlacht bei Zülpich hatte 612 Theuderich
II. von Burgund, der Feind Columbans,
seinen Halbbruder Theudebert II., den

Schutzherrn Columbans, besiegt und
damit seine Herrschaft über Alemannien
ausgedehnt. Columban seinerseits war so

von seinem Versprechen der Missionstätigkeit

im Reiche Theudeberts II. entbunden

und verwirklichte nun seine Absicht,
nach Italien zu ziehen, wo er sein letztes

Kloster, Bobbio, gründete.15
Bei der Abreise kam es zum Streit
zwischen Columban und Gallus. Wetti
schreibt: «Nun aber hinderte ein heftiges
Fieber den von Gott erwählten Gallus, an
diesem Weiterzug der christlichen Helden
teilzunehmen. Denn in eben jenem
Augenblick der Abreise warf er sich seinem
Abte zu Füssen und beteuerte, dass er ihm

wegen seiner Krankheit nicht folgen
könnte. Doch der heilige Mann, der ihn

gern bei sich behalten hätte, erwiderte
ungerührt: 'Wenn du an meinen Mühen nicht
teilhaben willst, sollst du, so lange ich lebe,
keine Messe mehr feiern! ' Damit wurde
jener (Gallus), welcher so lange unter der
Führung anderer herangebildet worden

war, fortan seiner eigenen Verantwortung
überlassen. Doch das geschah, wie wir
glauben, durch die göttliche Vorsehung,
auf dass der Gottesfreund Gallus jenem
Volke zu ewigem Gewinn erhalten bliebe»
(S. 25).
Walter Berschin hat überzeugend dargelegt,

dass Wetti und Walahfrid mit dem
Hinweis auf die Suspension (Verbot, die
Messe zu lesen) einen Bogen schlagen «um
ein hartes Wort, das in der Vita vetustissima
mit Sicherheit in diesem Zusammenhang
vorkam. (Wir können das aus dem Kapitel
des Fragments erschliessen, in dem der
Tod Columbans und damit das Ende der
Strafe des Gallus berichtet wird.) Das
harte Wort der ältesten Gallusvita, das die

karolingischen Bearbeiter ihren Hörern
oder Lesern nicht mehr zumuten wollten,
lautet excommunicatio 'Exkommunikation'.

Als 'Exkommunizierter' verlässt
Gallus Bregenz». Auch wenn das Wort
excommunicatio im frühen Mittelalter einen

weiteren, nicht immer so harten Sinn hatte
wie der moderne Begriff der Exkommunikation,

auch wenn es neben der «harten»

Exkommunikation, die von einer Synode
verhängt wurde, die weniger strenge «mo-
nastische» Exkommunikation gab, handelt
es sich doch um eine erstaunliche Strafe.

Im «Spannungsfeld zwischen der harmloseren

monastischen und der gravierenden
synodalen Exkommunikation steht die
Rede von excommunicatio in der ältesten
Gallusvita. Es war eine gefährliche Rede,
excommunicatio als Abschiedswort
zwischen zwei Heiligen einzuführen. Trotz
aller Parallelen ist es innerhalb der mero-
wingischen Hagiographie ungewöhnlich,
bei genauer Betrachtung einzigartig, dass

in der kritischen Mitte eines Heiligenlebens

die excommunicatio seitens des Meisters

steht».16

Gründe und Hindergründe der
Flucht nach Grabs
Auf diesem Hintergrund spielt sich die

Episode ab, die wir eingangs zitiert haben.
Nach seiner Genesung in Arbon sucht und
findet Gallus an der Steinach die Stelle, wo
er seine Zelle baut, und kurz danach
erreicht ihn bei einem Besuch in Arbon die
Nachricht vom Tode des Bischofs Gauden-
tius von Konstanz sowie der Befehl, zum
Herzog Cunzo nach Überlingen zu kommen,

um seine Tochter zu heilen. Doch
Gallus flieht nach Grabs.
Um diese Flucht zu verstehen, müssen wir
viererlei bedenken:
1. Von Anfang an steht offenbar die
Heilung der Herzogstochter in Beziehung mit
der Übernahme der Bischofswürde von
Konstanz. Nun gehört es zum Schema der

merowingischen Heiligenviten, dass den

Heiligen ein kirchliches Amt angeboten
wird, dem sie sich dann zu entziehen
suchen. «Ein Höhepunkt der
Lebensbeschreibung ist in unzähligen Fällen der

Kampf, der den Heiligen erwartet, wenn
sein Ruf aus der entlegenen Klause zu den

Mächtigen der Welt gedrungen ist. Da sind
die Tage der Sammlung und Kontemplation,

der stillen Kasteiung, zu Ende. Man
dringt in ihn, das eben vakante Bischofsamt

zu übernehmen. Er sträubt sich lange;
ergreift sogar die Flucht, verbirgt sich in
der Einöde, bis man ihn doch erreicht und

zur Annahme nötigt.»" Das Besondere in

10 Vgl. Hilty 1980, S. 36-37.

11 Vgl. UBSG 1,38-39.

12 Hammer 1973.

13 Sonderegger 1967, S. 9-10.

14 Zu Herkunft und Tätigkeit von Gallus bis zur
Flucht aus Tuggen vgl. Hilty 1985.

15 Zur Tätigkeit von Kolumban und Gallus in
Arbon und Bregenz vgl. Hilty 1986, S. 94-108.

16 Berschin 1986, S. 162-163.

17 Helbling 1962, S. 23.



der Gallus-Vita besteht darin, dass sich

Gallus der Bischofswürde mit Erfolg zu
entziehen vermag.
2. Gallus scheut sich davor, sich mit den

Mächtigen dieser Welt einzulassen. Er hat

erlebt, wie Columban und die Seinen auf
Befehl von Theuderich II. aus Luxeuil
verbannt wurden. Er hat erlebt, wie der gleiche

alemannische Herzog, der jetzt um
seine Hilfe ersucht, Columban und seine

Jünger von Bregenz weggewiesen hat. Wie

sollte er sich mit diesen Mächten einlassen?

Allerdings weiss er, dass es gefährlich
sein kann, dem obersten Gebieter der
betreffenden Gegend nicht zu gehorchen.
Deshalb flieht er über die Grenze, die
politische Grenze zwischen Alemannien und

Churrätien, die kirchliche Grenze
zwischen dem Bistum Konstanz und dem
Bistum Chur, das damals sogar noch zu einem
anderen Erzbistum, nämlich Mailand,
gehörte, die sprachlich-kulturelle Grenze
zwischen einem alemannisch-romanisch

gemischten Raum und einem rein romanischen

Raum. Seine Angst ist verständlich
und durchaus begründet. Als Willimar
Gallus in Grabs findet, sagt er ihm
ausdrücklich: «Fürchte dich nicht, Vater, zum
Herzog zu kommen, denn er hat mir durch
einen Eid versichert, dass dir nichts
Schlechtes zustossen werde» (S. 33).
3. Es geht um eine Dämonenaustreibung.
Von Dämonen ist schon vorher in der Vita
die Rede, zum Beispiel im siebten Kapitel,
wo Gallus, auf dem See fischend, das

Zwiegespräch eines Dämons auf der Spitze des

Berges mit seinem Gefährten in der Tiefe
des Sees hört und sie mit dem Kreuzzeichen

besiegt. Als er in Bregenz ans Ufer
zurückkehrt, ruft Columban die Brüder
mit dem gewohnten Glockenzeichen in der
Kirche zusammen. «Doch welche verwunderliche

Tollheit des Teufels: Eine
Gespensterstimme kam den Stimmen der Diener
Gottes zuvor, wobei man über die Berge
hin Gekreisch und Geheul in rauhem
Lärm vernahm. Trauernd entschwand
schliesslich der neidische Dämonenspuk,
während das Gebet der Brüder flehentlich
zum Herrn aufstieg. Der lobwürdige Christus

aber wurde um so mehr gepriesen, als

er sich gewürdigt hatte, die schrecklichen
Dämonen von ihnen zu vertreiben» (S.

23-24). Dieses mythische Sinnbild, das die
Christianisierung des Bodenseeraums
andeutet, steht allerdings im Widerspruch
zur Ausage Columbans vor dem vom Herzog

Cunzo verordneten Wegzug von
Bregenz und dem Zerwürfnis mit Gallus: «Wir

haben hier zwar eine goldene Schale

gefunden, sie ist aber voller Schlangen» (S.

24). Offenbar waren doch nicht alle

Dämonen besiegt, und vielleicht bestand die

Krankheit von Gallus, auf einer geistigen

Ebene, gerade darin, dass er weiterhin unter

alemannischen Menschen missionieren

wollte, bei einem Volk, das der Christianisierung

besonders hartnäckig Widerstand

leistete, bei einem Volk, dessen

Oberschicht formell das Christentum zwar

angenommen hatte, aber einen Glauben be-

sass, der durch heidnische Vorstellungen
noch arg beeinträchtigt war, bei einem

Volk, dem er vielleicht - aufgrund seiner

elsässischen Herkunft - selbst angehörte
und dessen Sprache er sprach. Nach meiner

Überzeugung wird von hier aus auch

die Reaktion Columbans auf die Weigerung

des kranken Gallus, nach Italien
mitzukommen, besser verständlich. Offenbar
befürchtete Columban, Gallus werde sich

bei seinem Vorhaben der Alemannenmission

selbst die Hände beschmutzen, werde
selbst seine christliche Reinheit nicht
bewahren können. Die Dämonen, die Gallus

später an der Steinach antrifft, fürchten ihn
zwar und fliehen vor ihm. Doch wie steht
es mit einem Dämon, der in einen
Menschen gefahren ist? Bekam Gallus nicht
selbst Zweifel, ob er diese Prüfung bestehen

könne? Wollte er deshalb nicht doch
Columban folgen?
4. Die allfällige Aussicht auf die
Übernahme der Bischofswürde von Konstanz

bringt mit aller Schärfe die Frage der
Exkommunikation (auch in der von Wetti
und Walahfrid verwendeten abgeschwächten

Form der Suspension) ins Bewusstsein
zurück. Gallus selbst äussert sich nach der
Heilung der Fridiburga dem Herzog
gegenüber in dem Sinne, dass er für die
Bischofswürde erst in Frage komme, wenn er
von Columban freigesprochen worden
sei." Wenn nun Gallus seinen Jüngern vor
der Flucht nach Grabs gebietet, im Notfall
als Grund für sein Verschwinden anzugeben,

er sei durch Columban in einem Brief
aufgefordert worden, schleunigst zu ihm
nach Italien zu kommen, so deute ich dies

nicht als Notlüge." Vom Hinweis auf einen
Brief einmal abgesehen, scheint es mir
durchaus möglich, dass Gallus wirklich
nach Bobbio zu Columban ziehen wollte.
Das Element des Briefs kann sich sekundär

in die Überlieferung eingeschlichen
haben. Die Notlüge hätte ja auch völlig
wirkungslos sein müssen, wenn sie ein
Auffinden von Gallus verhindern sollte. Gallus

schlug ja genau den Weg ein, der über

Grabs, Chur und die Bündner Pässe nach

Italien führte. Schliesslich hat ihn Willimar
in Grabs ja auch ohne weiteres gefunden.

Grabs als Wendepunkt
Die vier vorstehenden Überlegungen
führen zu folgendem Schluss: Die Flucht
des heiligen Gallus nach Grabs ist nicht
einfach ein - weitgehend unhistorisches -
Strukturelement des Schemas der mero-
wingischen Heiligenviten. Sie ist historische

Realität. Dafür sprechen schon die

präzisen, dem frühen 7. Jahrhundert
entsprechenden Ortsangaben. Grund für
seine Flucht mag die Angst vor den Mächtigen

dieser Welt gewesen sein und daneben

der Wunsch, das Verhältnis zu seinem
Meister Columban zu bereinigen und die

Aufhebung der Exkommunikation (bzw.
der Suspension) zu bewirken. Vielleicht
spielte auch das Bewusstsein eine entscheidende

Rolle, dass seine ehrgeizige Absicht,
den Bodenseeraum zu reinem Christentum

zu führen, durch die Krankheit der

Fridiburga in Frage gestellt war. Ein bisher
kaum beachtetes Detail dieser -
symbolträchtigen - Krankheit scheint mir besonders

wichtig. Als Gallus nach seiner Rückkehr

von Grabs Fridiburga zu heilen sucht,
erkennt der böse Geist, der die Tochter des

Herzogs quält, sogleich, dass er Gallus
nicht widerstehen kann. Bevor er in Form
eines schwarzen Raben aus dem Mädchen
ausfährt, erklärt er, er sei in Fridiburga
gefahren, weil ihr Vater, der Herzog
Cunzo, Gallus und seine Gefährten aus

Bregenz vertrieben habe. So war eben die
oberflächlich christianisierte alemannische

Führerschicht nicht frei von heidnischen

Dämonen. Deshalb konnten auch
zwei hochrangige fränkische Bischöfe, die

vom Hof des Königs Theuderich zu Hilfe
geschickt worden waren, Fridiburga nicht
heilen, denn auch sie waren nicht frei von
Sünde.21 Sollten da Gallus nicht Zweifel am

Erfolg seiner Alemannenmission gekommen

sein?

In Grabs, einer alten römisch-christlichen
Gegend, findet Gallus neuen Mut in der
Begegnung mit dem Diakon Johannes,
«der dem Herrn in Gerechtigkeit und
Gottesfurcht diente» (S. 32), und in der
Lektüre der Heiligen Schrift. Sollte er den
Plan gehabt haben, wirklich nach Italien zu
ziehen, gibt er hier diesen Plan auf und
lässt sich vom Priester Willimar von Ar-
bon, der ihm gefolgt ist, davon überzeugen,
dass seine Partie noch nicht verloren sei.



Bischofswahl in Konstanz. Diakon Johannes aus Grabs wird auf Fürsprache
von Gallus ins hohe Amt berufen. (Bild aus Duft 1977/87, Anhang Nr. 17.)

Neu gestärkt - das Mahl vor dem Abschied
weist wohl sinnbildlich darauf hin - kehrt
Gallus an die Steinach und an den Bodensee

zurück. Die Heilung der Fridiburga
gelingt ihm, und diese, obwohl einem
Königssohn verlobt, wird Braut Christi und

tritt in ein Kloster ein/2 In einem Traum
wird Gallus der Tod von Columban
geoffenbart, wodurch die Exkommunikation
(bzw. Suspension) hinfällig wird. Nach der
Vita vetustissima schickt Gallus seinen Jünger

Maginald sogleich nach Bobbio, um
sich die Wahrheit des Traums bestätigen zu
lassen.23 Für Wetti steht diese Wahrheit
zum vornherein fest. Maginald erfährt
einfach das Nähere über Leben und Sterben
des Abtes von Bobbio und bringt seinen

Stab, die cambutta, mit, die nach dem letzten

Willen von Columban dem Schüler die
Absolution anzeigen soll.24

Wetti berichtet zwar vom Tod des Columban

und der Absolution des Gallus erst
nach der gleich zu besprechenden
Bischofswahl in Konstanz. Da aber Gallus in
Konstanz die Ablehnung seiner Wahl nicht
mehr mit der Exkommunikation (bzw.
Suspension) begründet, ist wohl die
umgekehrte Reihenfolge anzunehmen.

Diakon Johannes wird Bischof
Gallus hat in Grabs den Diakon Johannes

kennengelernt, und ihn will er nun für das

Bischofsamt von Konstanz vorbereiten. Er
lässt ihn zu sich an die Steinach kommen,
um ihn zu unterrichten. Johannes «über-
liess sich der Lehre des Gallus, mit dem er
zu den Quellen der Mutter Philosophie
vorstiess und tiefe Kenntnisse des göttlichen

Gesetzes erwarb. Damit wurde er
dem evangelischen Schriftgelehrten, der
von Herzen Altes und Neues
durchforschte, nicht unähnlich» (S. 35). Er
«erlernte vielfältige Einsicht, Auslegung der
göttlichen Bücher und die vom Manne
Gottes getätigten Handfertigkeiten. Man
hielt ihn dort als seinen Schüler in vielen
Belehrungen, und weil Christus in ihm
gnadenreich waltete, erfasste er, was er sah

und hörte, sogleich von Herzen. Er
verblieb dort während dreier Jahre und wuchs

an Gesittung und Demut im Herrn» (S.

38).
Fritz Blanke hat im einzelnen ausgeführt,
worin der Unterricht bestand, den Johannes

bei Gallus genoss: «Mit der Philosophie

sind die sieben freien Künste gemeint,
die Grundlage der höheren Bildung im
Mittelalter: Grammatik, Rhetorik, Dialektik,

Arithmetik, Geometrie, Astronomie,

Musik. Unter Grammatik verstand man
den Lateinunterricht, unter Rhetorik vor
allem den Unterricht in der Anfertigung
formelgemässer lateinischer Briefe und
metrisch korrekter lateinischer Gedichte.

[... ] Unter Dialektik versteht man Logik.
Arithmetik war wichtig wegen der
Festberechnung, Geometrie wegen der Regulierung

der sieben Gebetszeiten bei Tag und
Nacht - man richtete sich mit Messinstrumenten

nach Sonne und Sternen -, die Musik

war notwendig wegen des kirchlichen
Gesanges, die Astronomie wegen der
Kenntnis der Sternbilder und der Sonnen-
und Mondfinsternisse. [...] Neben die

Philosophie als Unterbau tritt in dem
Privatunterricht, den Johannes von Gallus
erhält, die biblische Auslegung als Oberbau.
Über die Schriftgelehrsamkeit des heiligen
Gallus wissen wir keine Einzelheiten, wohl
aber über die seines Abtes Columban; wir
dürfen überzeugt sein, dass Gallus, auch

wenn er vielleicht die umfassende
Bibelkunde seines Meisters nicht hatte, doch
auch in diesem Stück sein eifriger Schüler
war.»25

Als dann der Herzog Cunzo eine Wahlsynode

einberuft, um den vakanten Bischofssitz

von Konstanz neu zu besetzen, begibt

sich Gallus zusammen mit Johannes und
Maginald nach Konstanz. Auf Vorschlag
des Herzogs wird Gallus durch Akklamation

zum Bischof gewählt. Er aber verzichtet,

weil er ein Fremder sei und nach
kanonischem Recht daher gar nicht gewählt
werden könne. An seiner Stelle schlägt er
seinen Schüler Johannes vor, indem er
sagt: «[...] hier bei mir ist der Diakon
Johannes: er ist aus euerem Volk und ist mit
allen diesen Erweisen der Gnade Christi
begabt. Es ist deshalb angemessen, ihm die
Last des Amtes aufzuerlegen» (S. 40).
Johannes wird nach seiner Herkunft gefragt
und antwortet, seine Familie stamme aus
Churrätien. Während der weiteren
Verhandlung zieht sich Johannes in aller
Demut zurück und flieht zur Stadt hinaus in
die Kirche des heiligen Stephanus. Viele

18 Duft 1988, S. 34.

19 Wie zum Beispiel Fritz Blanke; vgl. Blanke
1940, S. 124.

20 Duft 1988, S. 34.

21 Duft 1988, S. 32.

22 Duft 1988, S. 34 und 36-38.

23 Helbling 1962, S. 44-45.

24 Duft 1988, S. 42.

25 Blanke 1940, S. 148-149.



Priester und Laien laufen ihm nach, er wird
widerstrebend zurückgeführt und unter
dem Beifall des Volkes zum Bischof
gewählt. Auf die Wahl folgen die Bischofsweihe

und ein Messegottesdienst. Auf
Wunsch aller wird dabei die Predigt von
Gallus gehalten. Seine Predigt gehört
einem ganz bestimmten Predigttyp an. Es

handelt sich um eine Heilsverkündigung,
deren Ziel die Missionierung und
Unterweisung ist. Dieser Predigttyp, der sich bis

zum heiligen Augustin zurückverfolgen
lässt, enthält gewissermassen eine eiserne

Glaubensration, dargestellt an den

wichtigsten Stationen der Heilsgeschichte. Bei

Wetti lautete dies so: «Hier durchging er

[Gallus] nun [predigend] [. .] den

Ursprung der Schöpfung von Himmel und
Erde sowie die Vertreibung der ersten
Erdbewohner [aus dem Paradies] mit den

Ermahnungen, das himmlische Erbe zu
erstreben. Dann wurden die Enthaltsamkeit
Noes und der Glaube Abrahams mit
Beispielen der Patriarchen und den Mosaischen

Wunderzeichen berichtet, und aus

jenen Geschehnissen des Gesetzes die Heilung

aller Menschen abgeleitet. Die
Tatkraft der [alttestamentlichen] Könige
verglich er mit den Helden des christlichen

Kriegsdienstes, die mit ihren Tugenden
den unaufhörlichen Kampf gegen die
Laster ausüben. Die Schau der Propheten
wandelte er zur Besserung der Sitten und

zur Sicherung des rechten Glaubens um.
Nachdem er so die Mysterien des Alten
Testamentes behandelt hatte, kam er zur
Frohbotschaft des gütigen Christus; dabei

sprach er um so eindringlicher, je mehr
dort das Heil gefunden wird. Er berichtete
also von den evangelischen Wundern und
den Geheimnissen des Leidens und der

Auferstehung [Jesu Christi]» (S. 4CM1).
Nach meiner Überzeugung predigte Gallus

auf Alemannisch, der Sprache der vielen

zugereisten weltlichen und kirchlichen
Würdenträger und Gläubigen, während
Johannes, der als neuer Bischof an der Predigt

beteiligt werden sollte, die Worte seines

Lehrers ins Romanische übersetzte,
das heisst in seine Muttersprache, welche
auch noch weitgehend die Sprache seiner
zukünftigen Konstanzer Gemeinde war.26

Zusammenfassung
Gallus kam um 611 mit Columban an den
Bodensee. Auch wenn er nicht Ire war,
sondern aus dem Raum Vogesen/Elsass
stammte und in Luxeuil Jünger von
Columban geworden war, vertrat er jenes

reine und kompromisslose Christentum

irischer Prägung, wie es Columban
verkündete, und sicher ist, dass er in St.Gallen

- später - als Ire galt. Schon beim Eintreffen

im Bodenseeraum beherrschte Gallus

das Alemannische, und der tiefere Grund
seines Zurückbleibens in der Nordostschweiz

lag wohl in seinem Willen, gerade

die Alemannen für seine reine und

kompromisslose Auffassung des Christentums

zu gewinnen und sie von heidnischem

Aberglauben zu befreien. Dieses schwierige

Vorhaben bedurfte des Rückhalts im
benachbarten romanischen Gebiet, dessen

Christentum bereits eine lange Tradition

und tiefe Wurzeln besass. Die Flucht
nach Grabs ist eine wichtige Station im
Leben von Gallus, als Ausdruck für die

Notwendigkeit der Unterstützung seines

Unternehmens durch die geistige Verbindung
mit dem romanisch-christlichen Hinterland,

und die Rückkehr an die Steinach

trägt die Verheissung des Erfolgs in sich.

Gallus bewegte sich im Spannungsfeld
zwischen zwei Welten, einerseits der
romanisch-spätantiken Geisteskultur und dem

bereits etablierten Christentum oberitalie-
nisch-rätischer Prägung, anderseits dem
missionarischen Eifer eines Columban-
schülers, der sich zum Ziel gesetzt hatte,
die Alemannen zum wirklichen Christentum

zu bekehren. Dieses Ziel hat er unter
anderem dadurch zu erreichen gesucht,
dass er einen Romanen, den Diakon
Johannes von Grabs, zu seinem Schüler
machte und ihn zum Bischof von Konstanz
wählen liess.

26 Zur Konstanzer Wahlsynode vgl.Wettis Text bei
Duft 1988, S. 39M1, sowie meine beiden Studien
Hilty 1986, S. 109-115, und Hilty 1989.

Literatur
Berschin 1975: W. Berschin, Gallus abbas vindica-
tus. - In: Historisches Jahrbuch 95 (1975), S.
257-277.

Berschin 1986: W. Berschin, Columban und Gallus

in Bregenz - In: Montfort (Vierteljahresschrift
für Geschichte und Gegenwart Vorarlbergs) 38/2
(1986), S. 160-164.

Blanke 1940: F. Blanke, Columban und Gallus.
Urgeschichte des schweizerischen Christentums.
Zürich 1940.

Duft 1977/87: J. Duft, Die Gallus-Kapelle zu
St.Gallen und ihr Bilderzyklus. Sonderdruck aus

dem 117. Neujahrsblatt des Historischen Vereins des

Kantons St.Gallen 1977; Nachdruck (mit
Literaturnachträgen) 1987.

Duft 1985: J. Duft, Frühes Christentum in Brigan-
tium. - In: Das römische Brigantium, Ausstellungskatalog

des Vorarlberger Landesmuseums Nr. 124.

Bregenz 1985.

Duft 1988: J. Duft, Die Lebensgeschichten der
Heiligen Gallus und Otmar. Aus den lateinischen Viten
übersetzt und herausgegeben von J. D. St.Gallen-
Sigmaringen 1988.

Hammer 1973: T. A. Hammer, Die Orts- und
Flurnamen des St. Galler Rheintals. Namenstruktur und
Siedlungsgeschichte. Frauenfeld, Stuttgart 1973.

Helbling 1962: B. und H. Helbling, Der heilige
Gallus in der Geschichte. - In: Schweizerische
Zeitschrift für Geschichte 12 (1962), S. 1-62.

Hilty 1976a: G. Hilty, Zur Herkunft des Ortsnamens

Grabs. - In: Mélanges de langues et de littératures

romanes offerts à Carl Theodor Gossen. Edités
par G. Colön et R. Kopp. Bd. 1. Bern-Liège 1976, S.

363-394.

Hilty 1976b: G. Hilty, Der Ortsname Grabs im
St.Galler Rheintal. - In: Onoma 20/1 (1976), S.

217-227.

Hilty 1980: G. Hilty, Romanisch-germanische
Symbiose im Raum Grabs. - In: St.Gallische
Ortsnamenforschung 2. Die Erforschung der Orts- und
Flurnamen in den Bezirken Werdenberg, Sargans
und Obertoggenburg. 120. Neujahrsblatt des
Historischen Vereins des Kantons St.Gallen, 1980, S.

30-43.

Hilty 1981: G. Hilty, Die Flucht des heiligen Gallus
nach Grabs. - In: Terra Plana (Vierteljahreszeitschrift

für Kultur, Geschichte, Tourismus und
Wirtschaft) 1981/4, S. 32-34. - Der Text dieser Studie
entspricht dem ersten Teil und den Schlussabschnitten

des Vortrags, den der Verfasser unter dem
gleichen Titel an der Städtischen Gallusfeier am 16.

Oktober 1981 in St.Gallen gehalten hat. Wesentliche

Gedanken des zweiten - unpublizierten - Teils
werden im vorliegenden Beitrag wieder aufgenommen

und weiterentwickelt.

Hilty 1985: G. Hilty, Gallus in Tuggen. Zur Frage
der deutsch-romanischen Sprachgrenze im Linthge-
biet vom 6. bis zum 9. Jahrhundert. - In: Vox Roma-
nica 44 (1985), S. 125-155.

Hilty 1986: G. Hilty, Gallus am Bodensee. Die
Kontakte des Glaubensboten mit Germanen und
Romanen in der Nordostschweiz des 7. Jahrhunderts.

- In: Vox Romanica 45 (1986), S. 83-115.

Hilty 1989: G.Hilty, Die Konstanzer Predigt des

heiligen Gallus und das Fortleben des Romanischen
am Südufer des Bodensees bis ins 7. Jahrhundert. -
In: Geistesleben um den Bodensee im frühen Mittelalter

(Literatur und Geschichte am Oberrhein, Band
2). Freiburg i. Br. 1989.

Hilty 1992: G. Hilty, Alemannisch und Romanisch
im obersten Toggenburg. Zur Sprachgeschichte
eines Grenzgebiets der althochdeutschen Schweiz. -
In: Verborum amor - Studien zur Geschichte und
Kunst der deutschen Sprache, Festschrift für Stefan
Sonderegger zum 65. Geburtstag. Berlin (erscheint
1992).

Sonderegger 1967: S. SONDEREGGER, Der Alpstein
im Lichte der Bergnamengebung. - In: Das Land
Appenzell 6/7. Herisau 1967.

UBSG: Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons

St. Gallen (Gaster, Sargans, Werdenberg). Hg.
vom Staats- und Stiftsarchiv St.Gallen. Bearb. von
F. Perret. Bd. 1-2. Rorschach 1961,1982.


	Wie der Diakon Johannes von Grabs Bischof von Konstanz wurde : aus den Lebensbeschreibungen des heiligen Gallus

