
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 95 (2008)

Heft: 3: Archaismen = Archaïsmes = Archaisms

Artikel: Architektur der Architektur : Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf von
Peter Zumthor, Haldenstein

Autor: Confurius, Gerrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Architektur der Architektur
Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf von Peter Zumthor

Text: Gerrit Confurius, Bilder: Walter Mair Peter Zumthors Bauten provozieren in Kommentaren

vielfach einen Jargon der Eigentlichkeit, bei dem zuständige Worte signalhaft

einschnappen und auf Anhieb überzeugen. Seine Bruder Klaus Kapelle rührt

tiefer. Sie verkörpert gleichsam eine besondere Mystik und lässt uns am eigenen

Leibe erfahren, was das Denken der Mystiker mit Architektur gemein hat.

3|2008 werk, bauen + wohnen 17

Peter Zumthors Bauten provozieren einen bestimmten
Jargon. Es heisst, ihnen fehle alles Triumphalische. Sie

scheinen frei von den arroganten Gebärden und der

Grandiosität zeitgenössischer Star-Architektur, frei vom
Zwang, im öffentlichen Raum auffallen zu müssen,

ohne deshalb ängstlich aller Artikulation auszuweichen.

Zumthors Architektur hebesich abvon ihrer Umgebung

und brauche doch nicht mit grosser Geste auf sich

aufmerksam zu machen. Sie sei auf eine einfache Weise

markant, selbstbewusst und zugleich so, als sei sie schon

immer da gewesen. Es liege eine starke Würde über diesem

Werk, ein Respekt auch vor der Schutzbedürftigkeit

derBauorte wie der Kostbarkeit der Baustoffe.Man habe

bei Peter Zumthor den zwingenden Eindruck, die Form
verantworte sich immer wieder vor dem Leben, seine

Wände seien mehrals nur Mauern, sie hätteneineeigene

Hermetik, aber keine, die an Gefangenschaft denken
lässt, sondern an Aufgehobensein, Geborgensein.

Mit solchen Worten bescheinigt man diesem Architekten

Gewissenhaftigkeit, Authentizität, Würde, frei
vonEitelkeit, eine ehrliche Haut. Zugleich gehorchensie

einer Rhetorik der Leisetreterei, der Sonntagsreden, so

wie man über einen Toten nicht schlecht redet. Über
den «Jargon der Eigentlichkeit» sagte der Erfinder dieses

Etiketts, er kreise um «zuständige Worte, die signalhaft

einschnappen» wie «echtes Gespräch» «Anliegen» «gültige

Aussage» die «unabhängig vom Kontext wie vom

begrifflichen Inhalt klingen, wie wenn sie ein Höheres
sagten» – «marktgängige Edelsubstantive» die das Erle-



sene markieren und blindsind für die Klischeehaftigkeit,

im Wahn, «der vorschriftsmässig wählerische Klang sei

der von einem selber» «Aussage möchte anmelden,
dass ein Gesagtes aus der Tiefe des redenden Subjekts

komme, dem Fluch der Oberflächenverständigung
entrückt sei,» vor entmenschlichter Massenkommunikation

gefeit. «Die Gestimmtheit des Jargons hat etwas von

Augurenernst, beliebig verschworen mit jeglichen
Geweihten» 1

Er hat ein Pendant in der Weise, wie wir über Architektur

reden. Da wird ein Haus, wenn es nur
festgemauert in der Erden steht, zur Weihestätte, zum Ortder

Begegnung, d.h. nicht blosser Diskussion, sondern echten

Gesprächs, das sich zwischen lebendig existierenden

Menschen ereignet. Es ist nicht bloss ein Gemachtes,

sondern ein Seiendes, das als Seiendes mehr ist, als ist.
Zumthor ist besonders gefährdet, zum Opfer solch
klappernder Rhetorik zu werden, umso mehr, wo es

sich um ein sakrales Bauwerk handelt. Wieviel mehr
Geborgenheit verspricht doch ein solches in Zeiten
«tranzendentaler Obdachlosigkeit» Ein Ort, an dem
Körper und Geist sich ganz überlassen sind, an dem das

Sich-Besinnen und Erinnern nicht bloss inszeniert sind.

Der Jargon ist geneigt, den Menschen ein positives
Verhältnis zur Religion bereits als ein Positivium anzurechnen.

«Er macht Religion zum Selbstzweck ohne Rücksicht

auf ihren Gehalt, als blosse Gesinnung, schliesslich

als Beschaffenheit von Subjekten, auf Kosten von Religion

selbst » So etwas geht besonders gut zusammen

mit einer aus einem Gefühl dankbarer Zustimmung
zum Dasein, aus «Seinsgläubigkeit» gestifteten
Privatkapelle. Es wird auch nicht gemindert durch die
Beimischung einer Dosis Ungeborgenheit und Unheimlichkeit

durch einen mit einem Sinn für das ostentativ

Exquisite ausgestatteten Architekten. Im Gegenteil:
Gerade diese Mischung nährt das Pathos einer
Glaubwürdigkeit an sich. Wenn schon die Ich-Du-Beziehung

als Ort der Wahrheit gilt, dann wird die von Mensch

zu Gott zu etwas, das diesem auf die Schulter klopft.
Wir müssen also doppelt wachsam sein.

Das Steingebilde reklamiert die Mitte

Das Abenteuer beginnt auf demWeg dorthin. Das

mitgebrachte Bild wird Schritt für Schritt ersetzt durch
das mit eigenen Augen Geprüfte. Man erfährt am eigenen

Leib die Aufforderung, sich von der standardisierten

Allgemeinsprache zu befreien und sich der harten Arbeit
an seiner Privatsprache zuunterziehen.Eher ein massives

Steingebilde, als ein ummauertes Gehäuse, ein Unding,
mit Anklängen an die megalithischen Menhire der

Bretagne, sandfarben und erratisch, unmotiviert in der
Landschaft aufgerichtet, und doch, ist es einmal da,

reklamierend, eine Mitte zu sein von der es ja paradoxerweise

mehrere gibt).
Archaische und frühe Hochkulturen versuchten, die

Stabilität des sozialen Seins durch dessen Befestigung

im Zentrum des Raumes zu erreichen, also im
buchstäblichen Sinne zu begründen. Wenn auch heute die
einzelne Wohnstätte nicht mehr im Weltmittelpunkt
verankert sein muss und auch das die Einheit repräsentierende

Moment, die Hauptstadt, der Tempel, der heilige

Bezirk, nicht mehr im Weltzentrum gründen muss,

um den Kosmos zu verankern, ja nicht einmal mehr die

raumsymbolische Repräsentation von Bestimmtheit
und Bestimmbarkeit, etwa in der Symbolisierung der
allein seienden Wahrheit durch die Kugelform bei
Parmenides oder in der gnostischen Deutung Gottes als

einer Kugel, deren Zentrum überall, deren Peripherie

nirgends sei, erforderlich ist, so empfinden wir doch
nach wie vor die Wechselwirkung von Verankerung im
Raum und Stabilisierung des Raumes und die erhöhte

Wirklichkeitsdichte der Mitte, wo diese Setzung erfolg-

Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf

1 Theodor W. Adorno, Jargon der

Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Suhrkamp,

Frankfurt am Main 1965.

18 werk, bauen + wohnen 3|2008



reich war. Wenn heute auch der ökologisch-geografische

Aspekt solcher Metaphysik seine Relevanz verloren hat,
so betrachten wir noch immer im Allgemeinen, so Addison,

«den besonderen Ort unseres Daseins als eine Art
Zentrum für diese Ausdehnung» Der zentrierte Raum

verspricht nach wie vor eine «höhere Seinsgewissheit

» Heidegger).

Für einen Moment kann ich mich der Assoziation

mit der Anfangssequenz der «Odyssee 2001» nicht
erwehren, und ich denke an jenen schwarzen Quader von

unerklärlicher Herkunft, der von den Affenmenschen

aufgeregt beschnüffelt und betastet wird, und dessen

Entdeckung den Auftakt bildet für die Erklärung aller

Kultur, auch der Religion, aus dem ersten Mord der

Menschheit. Die monolithische Glätte löst sich beim
Näherkommen auf und gibt eine schroffe, spröde

Oberfläche preis, mit Schichten, jeweils unten dicht oben
poröser, eine Spur der Stufen mesopotamischer Zikku-rat-

Weltberge, deren Regionen als Stockwerke
veranschaulicht wurden.

Stampfbeton und ein konischer Innenraum auf
tropfenförmigem Grundriss

Beton, der aus Flusskies, rötlichgelbem Sand und weissem

Zement besteht und in vierundzwanzig Lagen von
je fünfzig Zentimeter Höhe nach alter Handwerkstradition

der Region geschichtet wurde, weitgehend in
Eigenleistung von einer eigens aus Freunden und
Bekannten des Bauherrn gebildeten «Stampfmannschaft»

Die Oberfläche ist perforiert durch Edelstahlrohre, die

in unterschiedlichen Winkeln ins Innere hineinführen.
Das silbern glänzende spitze Dreieck wirkt appliziert,
wie ein Medaillon mit Abwehrzauber. Obwohl wir
wissen, dass es sich um eineTür handeln muss, weigert
es sich bis zuletzt, seine Natur preiszugeben und kann
sie erst aus grosser Nähe nicht mehr leugnen. Die Tür
ist ohne Berührung mit dem Mauerwerk, exzentrisch

und lautlos auf einem Zapfen drehend, so dass sie wie

von Geisterhand den Weg freigibt. Der zeltförmige
Eingang ist dunkel und niedrig, zwingt einen, sich zu
ducken, und dreht einen korkenziehergleich ins Innere.

Der Gang öffnet sich dann in einen Raum mit kommaoder

tropfenförmig gerundetem Grundriss. Der kantige,

hochstrebende Block liess keine Aufschlüsse über ein
Inneres zu, innen aber erhält das Fünfeck der Aussenhaut

mit einem spitzen und vier stumpfen Winkeln als

Abstraktion der Tropfenform seinen Sinn. DieFurchung

der Wände lenkt den Blick nach oben auf eine ebenfalls

tropfenförmig ausgeschnittene Öffnung auf den Himmel
und die vorüberziehenden Wolken, wie einst die Spitze

des Zeltkegels auf den Polarstern als Weltnagel wies.

Es riecht verbrannt. An den Wänden tropft Wasser

vom letzten Regenschauer herab, so dass die
russgeschwärzten Furchen glänzen. In den glimmenden
Glaskugeln erkennt man die Rohre wieder, die das Tageslicht

sublimieren und in dieser metaphysischen Funktion
zusammenlaufen. Der Boden aus Blei wirkt wie eine

Materialisierung des Lichtkegels, obwohl er nie senk-

Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf



recht auftrifft, ein kleiner See im Wald einer Parzival-

Legende, eine Lichtung. Während die Weltberge mit
ihren Gipfeln symbolisch an den Himmel grenzen,

dient das Fundament dazu, das Tor zur Unterwelt zu

verschliessen. An der Wandung erkennt man den
Abdruck von Baumstämmen. Wie immer setzt Zumthor
Holz und Beton miteinander in Beziehung, wie um
den Prozess umzukehren, den die Moderne in ihrer
apokalyptischenWut in Gang setzte, die sich am Dekor
einer gusseisernen Laterne entzündete, das so tut, als sei

sie aus Holz.

Man denkt an Holzkohlenmeiler

Das Bauwerk wuchs auf einem ein Meter dicken
Betonfundament um eine Innenschalung herum in die Höhe,
die aus 112 in einem Wald bei Bad Münstereifel gefällten

Bäumen bestand, die zeltartig aufgerichtet, mit
Beton umgossen wurden. Dann wurde der Zylinder drei
Wochen lang einem Köhlerfeuer ausgesetzt, bevor die

verkohlte Schalung mit einem Kran von oben aus der

Öffnung des «Zeltes» herausgezogen wurde. Zuvor wurden

alle Öffnungen verstopft. Auch die 500 Edelstahlrohe,

die die Aussenwände durchlöchern und die

zunächst zur Befestigung der Aussenschalung dienten,
wurden luftdicht verschlossen. Der Betonboden wurde

schliesslich mit einer zwei Zentimeter dicken Zinnbleischicht

belegt. Die Bundöffnungen im Beton, mit
denen die Schalung gespannt wurde, werden durch mehr

als dreihundert Glaspfropfen verschlossen. Man denkt
an Holzkohlenmeiler, die Arbeit der Köhler, und damit
an physikalische Gesetze und aus ihnen abgeleitete

Apparate, auch daran, dass Architektur die ganze Welt
in einen Apparat verwandelt hat.

Gebaute Erkenntnistheorie

Damals wurde die veredelnde Verwandlung des Menschen

noch mitgedacht, etwa wenn die Alchimie geistige

Prozesse im Bild chemischer Prozesse begriff. Diese
geistige Dimension inbegriffen, ist Architektur ein
Apparat zur Umwandlung von Aussen in Innen, von
kontingent in selbstverständlich, von negativen in positive

Affekte. Es handelt sich hier um eine im Medium der

Architektur formulierte Alchimie, gebaute
Erkenntnistheorie, die – wie die der Mystik – auch Ethik ist.
Zugleich wird deutlich, dieser Apparat arbeitet wie der

Glaube: Wir stellen etwas her und vergessen, dass es

hergestellt ist und dass wir selber es waren, die es

herstellten. Indem wir es aufrichten, gibt es uns Halt. Wir
benutzen es, um uns selber unschuldig zu machen. Ich
bin davon überzeugt, nicht wir haben ihn erzeugt,

sondern er hat uns gezeugt und unsere ganze Welt. Wir
selber sind die Vorgeschichte des zeugenden Gottes,

Initiatoren der Inversion des zeugenden Symbols. Das

Subjekt der magischen Maschine muss auf ihn übergehen.

Glauben ist aktives Nichtwissenwollen, mit dem

Zweck, die Vorgeschichte dieses Glaubenkönnens zu

tilgen, ungeschehen zu machen, dass wir uns selber

dazu überreden mussten. Indem wir uns selber in dem

Geschaffenen nicht wiedererkennen, betretenwir einen

Raum, indem wir ihn verlassen. Dieser Raum befindet
sich gleichsam hinter uns, wie ein Schatten, wie die

Kehrseite unserer selbst, unsere Hinterwelt, in der man
gleichwohl nicht an sich selbst vorbeilaufen kann.

Wenn vielfach Architektur als Kunst aufgefasst wird,
dann bestünde ihre eigentliche Kunst in diesem

staunenswerten Taschenspielertrick, etwas herzuzaubern

und sich dabei selber wegzuzaubern. Zumthors Kapelle

lässt sich dabei über die Schulter schauen, sie lässt uns

am eigenen Leibe erleben, wie Architektur arbeitet,

und erlaubt uns zugleich zu erkennen, was das Denken
der Mystiker mit Architektur gemein hat.

Ein begehbarer Destillierkolben

Niklaus von Flüe 1417 in Sachseln in der Nähe von
Luzern geboren und 1487 siebzigjährig gestorben) ist

diese Kapelle gewidmet. In seiner Person schneiden

sich die Biographien des Bauherrn und des Architekten

– beider Mütter haben ihn in ihre Gebete eingeschlossen

–, und an ihn erinnert ein Bronzekopf des Schweizer

Bildhauers Hans Josephsohn sowie ein Meditationszeichen

aus Messingguss, das wie das Steuerrad in einer

Jules-Verne-Rakete aus der Wand ragt. Zumthor hat es

nach dem Bild jenes Rades geformt – drei Speichen

zeigen als Pfeiler nach aussen, drei nach innen –, das der
wohltätige und Zwietracht schlichtende Eremit in seiner

Zelle konstruierte. Seine Begriffe von Gott und Glauben

münden in die Idee einer Energietransformation, die
den anthropomorph vorgestellten lieben Gott ersetzt. In
seinem Radbild werden die Schwertklingen und Lanzenspitzen,

die in einer Vision Gottes Antlitz durchstiessen

und ihn seiner Sinne beraubten, zu Speichen in einer
Weise, die an Symbole der Alchimisten erinnert, vor
allem an das sechseckige Siegel Salomos Davidstern),
das Wahrzeichen des alchimistischen Opus.

Die Alchimisten zweifelten an der orthodoxen
Definition eines ewig gleichbleibenden Gottes und kamen
zu dem häretischen Schluss, dass der Gott der Christen

altert, krank wird, stirbt und in die Materie, in den
menschlichen Körper oder in dessen Triebsphäre
versinkt, wenn nicht jeder Einzelne an einer Erlösung dieser

in der Materie versinkenden Gottheit mitwirkt. Die
durch Transformation zu erlösende «prima materia» ist

jeder selbst mit seinem Konfikt zwischen der triebhaften

unteren und der christlichen oberen Trinität. Die
angestrebte Sublimation stellt eine Vereinigung von Geist

und Psyche, d.h. von Logos und Eros dar. Um diese

Vereinigung zu erreichen, muss der Körper vorerst «

abgetötet» oder «mumifiziert» oder verbrannt werden, um
wiederbelebt werden zu können. Dabei findet ein «

Austausch der Attribute» statt: Der Körper wird psychisch,

die Geist-Psyche wird materiell.

Dieser Prozess – getreu dem alchimistischen
Wahlspruch: Mach das Feste flüchtig und das Flüchtige fest

– vollzieht sich in einem Gefäss zur Trennung von

Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf

20 werk, bauen+ wohnen 3|2008





Stoffen durch Erhitzen und anschliessendes Abkühlen
Destillation). Der aus der erhitzten Flüssigkeit aufsteigende

Dampf kondensiert an den Wänden des

Kolbens und fliesst durch den schnabelartigen Ausguss ab.

Eine Fortentwicklung des kommaförmigen Alembic,
war die zwiebelförmige Destillierblase. Eine weitere ein

Pelikan genanntes doppelbauchiges Gefäss, das im oberen

Teil zwei charakteristische Rohre besitzt, welche

wieder in den unterenTeil hinunterführen.Während des

Prozesses des Siedens und Verdampfens einer Flüssigkeit

wurde das Gefäss luftdicht verschlossen, so dass

der Dampf wieder in die Flüssigkeit hinuntergeleitet
und derart kondensiert wurde. Die zirkuläre, rotierende

Destillation bewirkte, dass das Destillat immer
konzentrierter und schliesslich zur Essenz der prima materia

wurde. Analog findet, wie C. G.Jung erläuterte, eine

Psychifizierung der Materie und eine relativ gleichzeitige

Rematerialisierung der Psyche statt, da «sich die Psyche

benimmt), als ob sie materiell wäre, oder die Materie,
als ob sie zu unserer Psyche gehörte» Die «destillatio»

ist – neben «calcinatio» «coagulatio» und «sublimatio»

– Abbild des Verfahrens, mit dem Gott die Welt aus

dem Chaos erschuf. In der Terminologie der Alchimisten

ist der Alembic ein Miniatur-Kosmos, in dem die

destillierten Substanzen von der Erde zum Himmel
aufsteigen. Der sakrale Raum ist entsprechend ein
begehbarer Destillationskolben, eine Art ontologischer
Wärmetauscher, den wir mit unserem Eintreten in
Betrieb nehmen.

Dr. phil.Gerrit Confurius, geb. 1946 in Lübeck. Studium der Germanistik,

Soziologie und Kunstgeschichte inHamburg, Wien und München. Von 1980–
1989 Verlagslektor und Herausgeber des Greno-Verlages. 1989–1992 Redaktor

der «Bauwelt» in Berlin. 1992–2001 Chefredaktor von «Daidalos» Seit 2000
freier Journalist in Berlin. Veröffentlichungen: «Sabbioneta oder die schöne

Kunstder Stadtgründung» München 1984; mit Isolde Ohlbaum, «Denn alle

Lust will Ewigkeit» Nördlingen 1986. Beiträge in diversen Büchern und
Zeitschriften, Vorträge, Moderationen und Ausstellungen.

Bauherren: Trudel und Hermann Josef Scheidtweiler, Mechernich-Wachendorf

Architekt: Peter Zumthor, Haldenstein CH; Mitarbeiter: Michael Hemmi,

Frank Furrer, Pavlina Lucas und Rosa Goncalves

Tragwerksplanung: Jürg Buchli, Haldenstein CH; Jung-Consult, Euskirchen D
Zimmermann: Zimmermeister Markus Ressmann, Nörvenich D
Förster: Forstamt Bad Münstereifel D

Bauunternehmer: Anton Mahlberg& Söhne GmbH, Bad Münstereifel-Schönau D

Vermessungsbüro: Dipl.-Ing. W. Gerhards & Dipl.-Ing. A. Kluss, Euskirchen D
Metallbau: Metallbau Müller, Mechernich Hostel D
Bronzeguss: Dagmar u.Miroslav Stransky, Nörvenich D
Planungs- und Bauzeiten: 2005 Baubeginn, 2007 Fertigstellung

résumé L’architecture de l’architecture La

Chapelle St-Nicolas de Flüe à Wachendorf de Peter Zumthor Les

bâtiments de Peter Zumthor produisent un «jargon de

l’authenticité» Theodor Adorno) et ce d’autant plus quand il
s’agit, comme dans le cas présent, de bâtiments religieux. La

construction en pierre réclame la centralité et établit ainsi

une interaction métaphysique entre le lieu d’implantation et

l’assurance d’une existence supérieure. Le volume haut, un

parallélogramme à base pentagonale, présente une surface

rugueuse en béton de gravier damé couleur molasse. À l’intérieur,

des parois portant la trace d’un coffrage noirci par la

carbonisation – elles se lisent comme une tentede fûts d’arbre

parsemée de prismes de verre lumineux – marquent l’espace

dont le plan et l’ouverture vers le ciel sont en forme de goutte.

La chapelle symbolise la théorie de la croyance

mystiquealchimique de Saint Nicolas à qui elle est consacrée. Elle met

en scène son idée d’une transformation affective de l’énergie.

En même temps, elle illustre le mode opératoire de l’architecture;

en tant que théorie de la connaissance construite et, en

même temps, énigmatique, un peu comme un alambic dans

lequel on peut entrer.

summary The Architecture of Architecture
Brother Klaus Field Chapel in Wachendorf by Peter Zumthor Peter

Zumthor’s buildings tend to provoke a jargon of authenticity,

especially where – as in the present case – we are dealing

with a religious building. The stone structure reclaims the

centre and establishes a metaphysical interplay between

anchoring in space and the promises of a higher certainty of

being. Layers of rammed concrete made using a sandstonecoloured

aggregate enliven the taciturn surface of the pentagonal

cylinder. The sooty imprint left by the shuttering that
was removed after being charred, a tent of tree trunks scattered

with glowing glass prisms, dominates the interior that is

based on a drop-shaped floor plan and has a drop-shaped

opening to the sky.

The chapel embodies the mystical alchemical religious theory

of Saint Klaus to whom it is dedicated, presents its idea of

an affective transformation of energy and at the same time

demonstrates the way that architecture works: as a built and

at the same time puzzling epistemology, like an accessible

boiling flask.

Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf

22 werk, bauen + wohnen 3|2008


	Architektur der Architektur : Bruder Klaus Kapelle in Wachendorf von Peter Zumthor, Haldenstein

