
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 94 (2007)

Heft: 6: Transit

Artikel: Transit, das Leben

Autor: Meier, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Transit, das Leben
Text: Marco Meier, Bilder: Nott Caviezel An mentalen und gebauten Räumen des

Übergangs macht sich der Mensch das Prekäre der eigenen Existenz begreifbar.1

Eine Binsenwahrheit. Das menschliche Leben ist ein

einziger Transit, vielleicht nichts mehr als eine passagere

Krise, eine zeitbedingte Illusion gewissermassen,

ein symbolisches Begängnis zwischen Geburt und Tod.

Und jeder Mensch hat nur einen Durchlauf. Das tönt
nach Spiel und Skandalon zugleich.Wie kann man das

begreifen? Wie geht es dem Menschen, der dies begriffen

hat und keinen anderen gangbaren Weg kennt, als

den, den er gerade geht? Hauptsache er geht. Hauptsache

er kann gehen, kann seine Existenz sinnvoll als

transitorisches Gefüge von Raum und Zeit gestalten.

Wir alle sind Passagiere der Zeit, Grenzgänger des

Zeitlichen. Oder, frei nach Dante, Seelenwanderer

zwischen Himmel und Hölle. Warum haben wir uns je

auf den Weg gemacht? Gewiss ist uns nur eines. Die
Reise wird ein Ende haben. Wir machen uns trotzdem
auf den Weg oder erst recht. Erhoffen wir uns, wie es

der griechische Philosoph Parmenides beschrieben hat,

den Zugang zur Welt der reinen Wahrheit? Unser
Leben als eine ständige Suche nach dem sonnenhellen

Licht der Erkenntnis, auf der jeder als ein himmelwärts

drängender Denker unterwegs ist – in einem von
Stuten gezogenen Himmelswagen, gelenkt von
Sonnenmädchen? Der Prophet Mohammed warnte
allerdings vor falscher Hoffnung. Nicht in der Welt soll der

Wanderer suchen, sondern in sich selbst. Am Ende

verirrt sich der Wanderer im Nebel der eigenen Seele.

Das ist das Paradox unserer grossen Wanderung als

transitorischer Existenz. Wir drängen unaufhaltsam

von uns weg, um schliesslich immer wieder bei uns

selbst anzukommen.

Nur vorwärts müsse es gehen, so hatte einst Friedrich
Nietzsche gefordert: «Vorwärts. – Und damit vorwärts

auf der Bahn der Weisheit, guten Schrittes, guten
Vertrauens. Wie du auch bist, so diene dir selber als Quell
der Erfahrung. Wirf das Missvergnügen über dein Wesen

ab, verzeihe dir dein eigenes Ich, denn in jedem

Fall hast du an dir eine Leiter mit hundert Sprossen,

auf welcher du zur Erkenntnis steigen kannst.» Im
geistigen Durchlaufen der Zeit zwischen Geburt und Tod
lernt der Mensch, die Welt zu begreifen. Im Wort «

begreifen» steckt ein doppelter Weg der Erkenntnis. Was

der Mensch haptisch greifen kann, davon macht er
sich auch mental einen Begriff. Diesen Zusammenhang

bestätigen auch die neuesten Erkenntnisse der

Hirnforschung. Arnold Gehlen, der streitbare und
umstrittene Klassiker der modernen Anthropologie,
hat den Sachverhalt schon in den 60er Jahren treffend
beschrieben. «Wir erfahren die Wirklichkeiten nur,
indem wir uns praktisch mit ihnen auseinandersetzen

oder dadurch, dass wir sie durch die Mehrheit unserer

Sinne hindurchziehen: die gesehenen betasten, befühlen

oder endlich indem wir sie ansprechen und so eine

dritte Art rein menschlicher Aktivität gegen sie setzen.»

Im Akt des Gehens wird diese doppelte Struktur
menschlicher Erkenntnis als transitorische Bewegung

beispielhaft wirksam. Das scheinbar schlichte Wort
«Gehen» erschliesst sich einen Bedeutungsraum, der
weit über seine Semantik hinaus weist. Fast macht es

den Eindruck, als entstehe sprachlich damit so etwas

wie eine existenzielle Textur der menschlichen
Befindlichkeit. Zwar bezeichnet das Wort nichts weiter als

eine elementare Form von Bewegung und Mobilität.
Es steckt im Gehen aber darüber hinaus die ganz

spezifische Kraft einer anthropologischen Dringlichkeit.
Der aufrechte Gang des Menschen ist in gewisser

Weise die Urmetapher seiner transitorischen Existenz,

deren spezifische Ausprägung erst dort erfahrbar wird,
wo sie das Gelände der reinen biologischen Notwendigkeit

verlässt. WoTiere in Bewegung sind, sind sie es

im schieren Überlebenskampf als instinktgeladene,
zweckgerichtete Lebewesen. Das war in den Urzeiten
der Menschwerdung wohl auch noch so. Die
Sesshaftigkeit, die sich der Mensch durch Werkzeuge und

1 Die Gedanken in diesem Text basieren auf

einem grösseren Essay des Autors.

36 werk, bauen +wohnen 06|2007





Waffen erkämpfte und durch Hütten ermöglichte,
signalisiert den Paradigmenwechsel. Zivilisation und
Kultur haben die radikale Abweichung menschlichen

Lebens von der tierischen Existenz zum Menetekel
eines neuen Naturbegriffs erklärt. Der Mensch setzt

sich fortan nur noch gehend in Bewegung, wenn er es

will. Wenn der moderne Mensch geht, tut er dies mit
dem Impetus einer kulturellen Behauptung. Die
transitive Bewegung deutet auf einen Prozess menschlicher

Selbstvergewisserung hin, dem zunehmend symbolische

und rituelle Bedeutung zukommt. Womöglich
wird der Mensch bald nur noch auf dem Laufband
seines Hometrainers im Sinne einer ritualisierten
Erinnerungsarbeit die Mechanik des Gehens vollziehen, wie
überhaupt Bewegung zunehmend zum Akt blosser

Simulation und Mimesis verkommt. Raum und Zeit
sind nicht mehr die zwingenden Parameter einer
gerichteten Bewegung.

Warum soll sich der Mensch überhaupt noch
fortbewegen, gar mit eigenen Kräften gehen, wo sich doch
eine über Jahrhunderte forcierte Beschleunigung in ihr
pures Gegenteil verdreht hat – den physischen
Stillstand? Das Drinnen und das Draussen sind einerlei
und verschmelzen in der imaginären Kraft transitorischer

Räume. Der Mensch muss nicht mehr in die

Welt hinaus. Die Welt sucht ihn Heim. Semiotisch

überlagern sich die mythischen Bilder menschlichen

Transits: Das ungeborene Kind im Mutterleib, über

die Nabelschnur im lebensnotwendigen Austausch mit
der Welt. Und dann der Astronaut, der im Weltraum
schwebt und nur noch über ein Kabel zum Raumschiff

und damit zur Erde in Kontakt steht. Und gleichen

sich in Haltung und Ausdruck nicht auch der mittelalterliche

Mönch in seiner mystischen Vertiefung vor
der Schrift und der zeitgenössische Daten-Surfer im
freien Flug durchs Internet? Im mentalen Transit
durch die Welt ist somit auch das meditative In-
sichgehen angelegt. Der transitive Akt des Gehens hat sich

im Lauf der Zeit sichtlich von seinen primären kulturellen

und physischen Bedeutungen befreit. Umso
drängender scheinen für den, der geht, die mimetischen

und zeichenhaften Aspekte einer Denkbewegung

wirksam zu werden. Im Gehen ereignet sich –

rhythmisch und ritualisiert – eine mentale Suchbewegung

und wird damit zum beispielhaften Rite de

passage. Hat der Mensch als Kind erst einmal den Mutterleib

verlassen, ist er sein Leben lang im prekären
Zustand des Übergangs. An mentalen und gebauten

Räumen des Übergangs begreift der Mensch beispielhaft

das Prekäre seiner Existenz.

«Unser Leben ist tagtäglich von Ungewissheiten umgeben,

die es zu überwinden oder aber auszuhalten gilt.»
So sagt es der deutsche Theologe Eberhard Jüngel:

«Doch an markanten Lebensschwellen wächst die unser

Leben begleitende Ungewissheit so sehr, dass man

in früheren Zeiten übernatürliche Kräfte beschwor,

38 werk, bauen + wohnen 06|2007

Krematorium La Chaux-de-Fonds,

unterder Leitung von Charles

L’Epplatenier 1908 fertiggestellt.



um die sich steigernde Ungewissheit zu überwinden
oder doch wenigstens zu bändigen. Was uns mehrfach

aufgeklärte Menschenarchaisch und mythisch anmutet,

ist indessen noch immer mitten unter uns.» Darum
sind nicht zuletzt auch Transiträume – öffentliche
Plätze, Bahnhöfe, Wartsäle, Häfen, Hotels, aber auch

Brücken und Lifte – zu modernen mythischen Orten
geworden, an denen sich unsere Denk- und
Suchbewegungen wie anekdotische Girlanden nach innen
und nach aussen räkeln. Das sind die Bühnen kollektiver

Selbstvergewisserung, Räume ritualisierter
Sinnsuche. Hier werden Alltagsmythen sichtbar, Mimesis

wird räumlich. «Wenn man in einem eleganten Hotel
sitzt, ist man selber elegant» schrieb Tucholsky.
Ungewissheiten sind zwar nicht überwunden, aber sie werden

gestaltbar und damit erträglicher. Das 1908 in La

Chaux-de-Fonds unter der künstlerischen Ägide von
Charles L’Epplatenier fertiggestellte städtische
Krematorium erzeugt zu unserem Thema eine kaum zu

überbietende Sichtbarkeit. Zum Eingang des eher

bescheidenen Baukörpers führt eine unverhältnismässig

monumentale Treppe. Damit wird das Portal des

Totenhauses symbolisch zum Himmelstor. Hat man dieses

erst einmal passiert, überkommt einen ein Gefühl
von Raum- und Zeitlosikeit, steht hier plötzlich
umrahmt von einem vierteiligen gemalten Fries, das die

wichtigsten menschlichen Lebensphasen abbildet,
schaut hoch und spürt unvermittelt einen Sog nach

oben. Unter sich weiss man die Öfen. Und vor einem

steht der Sarkophag, in den man dereinst zu liegen

käme. Dass sich existenzielle Übergänge baulich fassen

lassen, macht dieser Ort herrlich erfahrbar.

Marco Meier, geb. 1954, ist Philosoph und Journalist, war Redaktor bei

der «Weltwoche» und beim «Magma» Sieben Jahre war er Stellvertretender

Chefredaktor der Kulturzeitschrift «du » fünf Jahre deren Chefredaktor.

Er leitete zwei Jahre die Journalistenschule MAZ in Luzern und istseit 2003

Redaktionsleiter der «Sternstunden» beim Schweizer Fernsehen. Er lebt in
Luzern und ist Vater zweier Kinder.

résumé Transit, la vie Dans son essai, l’auteur réfléchit

au caractère transitoire de la vie humaine. Le cheminement y

occupe un rôle central. L’homme traverse la vie; il ne fait que

passer. Le déplacement de l’homme en position debout est,

d’une certaine manière, la métaphore originelle de son

existence transitoire. Le transit mental à travers le monde

comporte aussi l’examen de conscience méditatif. Le chemine¬

ment produit, de manière rythmique et ritualisée, un mouvement

de recherche mental et devient ainsi un rite de passage

exemplaire. Le crématoire à La Chaux-de-Fonds 1908) explicite

notre thème de manière on ne peut plus claire. À l’intérieur,

une frise peinte qui représente les plus importantes

phases de la vie humaine entoure le visiteur, s’il regarde vers

le haut, il perçoit un mouvement ascendant. Il sait que les

fours sont situés au-dessous. Et, devant lui, se trouve le

sarcophage dans lequel il pourrait un jour reposer. Le fait que

l’architecture rende perceptible des transitions de l’existence

magnifie l’expérience de ce lieu.

summary Transit, Life In his essay the author reflects on

the transitory nature of human life, in which goingor walking

plays a central role. Man walks through life and passes this

way only once. In fact man’s upright gait is in a certain sense

a primal metaphor of his transitory existence. The meditative

aspect of going inside oneself is also part of our mental transit

through the world. In walking a kind of mental searching

motion occurs – rhythmicaland ritualised – and thus becomes

an exemplary rite de passage. The crematorium in La Chaux-de-

Fonds 1908) presents our theme with a clarity that can

hardly be surpassed. In the interior one is surrounded by a

painted frieze depicting the most important phases of human

life, on looking up one immediately feels drawn upwards.

Below must be the furnaces, and in front stands the sarcophagus

in which, one day, one could come to lie. In a wonderful

way this place helps us grasp the fact that existential transitions

can be expressed through building.

Transit, das Leben


	Transit, das Leben

