Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 94 (2007)

Heft: 6: Transit

Artikel: Transit, das Leben

Autor: Meier, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Transit, das Leben

Text: Marco Meier, Bilder: Nott Caviezel An mentalen und gebauten Raumen des Uber-

gangs macht sich der Mensch das Prekére der eigenen Existenz begreifbar.

1 Die Gedanken in diesem Text basieren auf
einem grosseren Essay des Autors.

36 werk, bauen + wohnen 06|2007

Eine Binsenwahrheit. Das menschliche Leben ist ein
einziger Transit, vielleicht nichts mehr als eine passa-
gere Krise, eine zeitbedingte Illusion gewissermassen,
ein symbolisches Begingnis zwischen Geburt und Tod.
Und jeder Mensch hat nur einen Durchlauf. Das tént
nach Spiel und Skandalon zugleich. Wie kann man das
begreifen? Wie geht es dem Menschen, der dies begrif-
fen hat und keinen anderen gangbaren Weg kennt, als
den, den er gerade gehe? Hauptsache er geht. Haupt-
sache er kann gehen, kann scine Existenz sinnvoll als
transitorisches Gefiige von Raum und Zeit gestalten.
Wir alle sind Passagiere der Zeit, Grenzginger des
Zeitlichen. Oder, frei nach Dante, Seelenwanderer
zwischen Himmel und Hélle. Warum haben wir uns je
auf den Weg gemacht? Gewiss ist uns nur eines. Die
Reise wird ein Ende haben. Wir machen uns trotzdem
auf den Weg oder erst recht. Erhoffen wir uns, wic es
der griechische Philosoph Parmenides beschrieben hat,
den Zugang zur Welt der reinen Wahrheit? Unser Le-
ben als eine stindige Suche nach dem sonnenhellen
Licht der Erkenntnis, auf der jeder als ein himmel-
wirts dringender Denker unterwegs ist — in einem von
Stuten gezogenen Himmelswagen, gelenkt von Son-
nenmidchen? Der Prophet Mohammed warnte aller-
dings vor falscher Hoffnung. Nicht in der Welt soll der
Wanderer suchen, sondern in sich selbst. Am Ende
verirrt sich der Wanderer im Nebel der cigenen Seele.
Das ist das Paradox unserer grossen Wanderung als
transitorischer Existenz. Wir dringen unaufhaltsam
von uns weg, um schliesslich immer wieder bei uns
selbst anzukommen.

Nur vorwirts miisse es gehen, so hatte einst Friedrich
Nietzsche gefordert: «Vorwirts. — Und damit vorwirts
auf der Bahn der Weisheit, guten Schrittes, guten Ver-
trauens. Wie du auch bist, so diene dir selber als Quell
der Erfahrung. Witf das Missvergniigen tiber dein We-
sen ab, verzeihe dir dein eigenes Ich, denn in jedem

Fall hast du an dir eine Leiter mit hundert Sprossen,
auf welcher du zur Erkenntnis steigen kannst.» Im geis-
tigen Durchlaufen der Zeit zwischen Geburt und Tod
lernt der Mensch, die Welt zu begreifen. Im Wort «be-
greifen» steckt ein doppelter Weg der Erkenntnis. Was
der Mensch haptisch greifen kann, davon macht er
sich auch mental einen Begriff. Diesen Zusammen-
hang bestitigen auch die neuesten Erkenntnisse der
Hirnforschung. Arnold Gehlen, der streitbare und
umstrittene Klassiker der modernen Anthropologie,
hat den Sachverhalt schon in den 60er Jahren treffend
beschrieben. «Wir erfahren die Wirklichkeiten nur, in-
dem wir uns praktisch mit ihnen auseinandersetzen
oder dadurch, dass wir sie durch die Mehrheit unserer
Sinne hindurchzichen: die gesehenen betasten, befiih-
len oder endlich indem wir sie ansprechen und so eine
dritte Art rein menschlicher Aktivitit gegen sic setzen.»

Im Akt des Gehens wird diese doppelte Struktur
menschlicher Erkenntnis als transitorische Bewegung
beispielhaft wirksam. Das scheinbar schlichte Wort
«Gehen» erschliesst sich einen Bedeutungsraum, der
weit iiber seine Semantik hinaus weist. Fast macht es
den Eindruck, als entstehe sprachlich damit so etwas
wie eine existenzielle Textur der menschlichen Befind-
lichkeit. Zwar bezeichnet das Wort nichts weiter als
eine elementare Form von Bewegung und Mobilitdt.
Es steckt im Gehen aber dariiber hinaus die ganz spe-
zifische Kraft ciner anthropologischen Dringlichkeit.
Der aufrechte Gang des Menschen ist in gewisser
Weise die Urmetapher seiner transitorischen Existenz,
deren spezifische Ausprigung erst dort erfahrbar wird,
wo sie das Geldnde der reinen biologischen Notwen-
digkeit verlisst. Wo Tiere in Bewegung sind, sind sie es
im schieren Uberlebenskampf als instinktgeladene,
zweckgerichtete Lebewesen. Das war in den Urzeiten
der Menschwerdung wohl auch noch so. Die Sess-
haftigkeit, die sich der Mensch durch Werkzeuge und






38 werk, bauen + wohnen 062007

Waffen erkimpfte und durch Hiitten erméglichte, sig-

nalisiert den Paradigmenwechsel. Zivilisation und
Kultur haben die radikale Abweichung menschlichen
Lebens von der tierischen Existenz zum Menetekel
cines neuen Naturbegriffs erklirt. Der Mensch setzt
sich fortan nur noch gehend in Bewegung, wenn er es
will. Wenn der moderne Mensch geht, tut er dies mit
dem Impetus einer kulturellen Behauptung. Die tran-
sitive Bewegung deutet auf einen Prozess menschlicher
Selbstvergewisserung hin, dem zunehmend symbo-
lische und rituelle Bedeutung zukommt. Woméglich
wird der Mensch bald nur noch auf dem Laufband sei-
nes Hometrainers im Sinne einer ritualisierten Erinne-
rungsarbeit die Mechanik des Gehens vollzichen, wie
iiberhaupt Bewegung zunchmend zum Akt blosser
Simulation und Mimesis verkommt. Raum und Zeit
sind nicht mehr die zwingenden Parameter einer ge-
richteten Bewegung.

Warum soll sich der Mensch iiberhaupt noch fort-
bewegen, gar mit eigenen Kriften gehen, wo sich doch
cine {iber Jahrhunderte forcierte Beschleunigung in ihr
pures Gegenteil verdreht hat — den physischen Still-
stand? Das Drinnen und das Draussen sind einerlei
und verschmelzen in der imaginédren Kraft transito-
rischer Riume. Der Mensch muss nicht mehr in die
Welt hinaus. Die Welt sucht ihn Heim. Semiotisch
iiberlagern sich die mythischen Bilder menschlichen
Transits: Das ungeborene Kind im Mutterleib, iiber

Krematorium La Chaux-de-Fonds,
unter der Leitung von Charles
L'Epplatenier 1908 fertiggestellt.

die Nabelschnur im lebensnotwendigen Austausch mit
der Welt. Und dann der Astronaut, der im Weltraum
schwebt und nur noch tiber ein Kabel zum Raumschiff
und damit zur Erde in Kontakt steht. Und gleichen
sich in Haltung und Ausdruck nicht auch der mittelal-
terliche Ménch in seiner mystischen Vertiefung vor
der Schrift und der zeitgendssische Daten-Surfer im
freien Flug durchs Internet? Im mentalen Transit
durch die Welt ist somit auch das meditative In-sich-
gehen angelegt. Der transitive Akt des Gehens hat sich
im Lauf der Zeit sichtlich von seinen primiren kultu-
rellen und physischen Bedeutungen befreit. Umso
dringender scheinen fiir den, der geht, die mimeti-
schen und zeichenhaften Aspekte einer Denkbewe-
gung wirksam zu werden. Im Gehen ereignet sich —
rhythmisch und ritualisiert — eine mentale Suchbewe-
gung und wird damit zum beispiclhaften Rite de pas-
sage. Hat der Mensch als Kind erst einmal den Mutter-
leib verlassen, ist er sein Leben lang im prekidren
Zustand des Ubergangs‘ An mentalen und gebauten
Riumen des Ubergangs begreift der Mensch beispiel-
haft das Prekire seiner Existenz.

«Unser Leben ist tagtiglich von Ungewissheiten umge-
ben, dic es zu iiberwinden oder aber auszuhalten gilt.»
So sagt es der deutsche Theologe Eberhard Jiingel:
«Doch an markanten Lebensschwellen wichst die un-
ser Leben begleitende Ungewissheit so schr, dass man
in fritheren Zeiten iibernatiirliche Krifte beschwor,



um die sich steigernde Ungewissheit zu iiberwinden
oder doch wenigstens zu bindigen. Was uns mehrfach
aufgeklirte Menschen archaisch und mythisch anmutet,
ist indessen noch immer mitten unter uns.» Darum
sind nicht zuletzt auch Transitriume — &ffentliche
Plitze, Bahnhofe, Wartsile, Hifen, Hotels, aber auch
Briicken und Lifte — zu modernen mythischen Orten
geworden, an denen sich unsere Denk- und Such-
bewegungen wie anckdotische Girlanden nach innen
und nach aussen rikeln. Das sind die Biithnen kollek-
tiver Selbstvergewisserung, Riume ritualisierter Sinn-
suche. Hier werden Alltagsmythen sichtbar, Mimesis
wird rdumlich. «Wenn man in einem eleganten Hotel
sitzt, ist man selber elegant», schrieb Tucholsky. Unge-
wissheiten sind zwar nicht iberwunden, aber sie wer-
den gestaltbar und damit ertréglicher. Das 1908 in La
Chaux-de-Fonds unter der kiinstlerischen Agide von
Charles LEpplatenier fertiggestellte stadtische Kre-
matorium erzeugt zu unserem Thema eine kaum zu
tiberbictende Sichtbarkeit. Zum Eingang des cher be-
scheidenen Baukérpers fiihrt eine unverhéltnismassig
monumentale Treppe. Damit wird das Portal des To-
tenhauses symbolisch zum Himmelstor. Hat man die-
ses erst einmal passiert, iiberkommt einen ein Gefiihl
von Raum- und Zeitlosikeit, steht hier plétzlich um-
rahmt von einem vierteiligen gemalten Fries, das die
wichtigsten menschlichen Lebensphasen abbildet,
schaut hoch und spiirt unvermittelt einen Sog nach
oben. Unter sich weiss man die Ofen. Und vor einem
steht der Sarkophag, in den man dereinst zu liegen
kime. Dass sich existenzielle Uberginge baulich fassen
lassen, macht dieser Ort herrlich erfahrbar. ]

Marco Meier, geb. 1954, ist Philosoph und Journalist, war Redaktor bei
der «Weltwoche» und beim «Magman. Sieben Jahre war er Stellvertretender
Chefredaktor der Kulturzeitschrift «dus, finf Jahre deren Chefredaktor.

Er leitete zwei Jahre die Joumalistenschule MAZ in Luzem und ist seit 2003
Redaktionsleiter der «Stemnstunden» beim Schweizer Femsehen. Er lebt in
Luzern und ist Vater zweier Kinder.

résumé  Transit, |a vie Dans son essai, l'auteur réfléchit
au caractére transitoire de la vie humaine. Le cheminement y
occupe un role central. 'homme traverse la vie; il ne fait que
passer. Le déplacement de I'homme en position debout est,
d'une certaine maniére, la métaphore originelle de son exis-
tence transitoire. Le transit mental a travers le monde com-
porte aussi I'examen de conscience méditatif. Le chemine-

ment produit, de maniére rythmique et ritualisée, un mouve-
ment de recherche mental et devient ainsi un rite de passage
exemplaire. Le crématoire a La Chaux-de-Fonds (1908) expli-
cite notre théme de maniére on ne peut plus claire. A l'inté-
rieur, une frise peinte qui représente les plus importantes
phases de la vie humaine entoure le visiteur, s'il regarde vers
le haut, il percoit un mouvement ascendant. Il sait que les
fours sont situés au-dessous. Et, devant lui, se trouve le sarco-
phage dans lequel il pourrait un jour reposer. Le fait que l'ar-
chitecture rende perceptible des transitions de I'existence
magpnifie I'expérience de ce lieu. [ ]

summary  Transit, Life In his essay the author reflects on
the transitory nature of human life, in which going or walking
plays a central role. Man walks through life and passes this
way only once. In fact man's upright gait is in a certain sense
a primal metaphor of his transitory existence. The meditative
aspect of going inside oneself is also part of our mental tran-
sit through the world. In walking a kind of mental searching
motion occurs — rhythmical and ritualised — and thus becomes
an exemplary rite de passage. The crematorium in La Chaux-
de-Fonds (1908) presents our theme with a clarity that can
hardly be surpassed. In the interior one is surrounded by a
painted frieze depicting the most important phases of human
life, on looking up one immediately feels drawn upwards. Be-
low must be the furnaces, and in front stands the sarcopha-
gus in which, one day, one could come to lie. In a wonderful
way this place helps us grasp the fact that existential transi-
tions can be expressed through building. [ ]

Transit, das Leben



	Transit, das Leben

