Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 92 (2005)

Heft: 9: Sakralbauten = Architecture sacrée = Sacred Architecture
Artikel: Sakralitat und Kirchenbau

Autor: Brentini, Fabrizio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-68498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-68498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sakralitat und Kirchenbau

Fabrizio Brentini Der Begriff des «Sakralen» wird in der Architekturkritik haufig miss-

brauchlich verwendet, etwa im Zusammenhang mit Museen und Konzerthallen.

Unbesehen aller Baugattungen, jenseits der architektonischen Qualitat eines

Gebaudes und kaum nachvollziehbarer Setzungen des Begriffs gehort er eigent-

lich in den religionswissenschaftlichen Diskurs. Aber was macht denn einen

Raum zum sakralen Raum?

Franz Fiieg, Kirche St. Pius in Meggen,
1962-1964; rechte Seite: Innenansicht.
Bilder: Nott Caviezel

4 werk, bauen+wohnen g|2005

In der von der Gesellschaft fiir Schweizerische Kunst-
geschichte herausgegebenen Zeitschrift «Kunst + Archi-
tektur in der Schweiz» unternimmt Joseph Imorde den
Versuch, die 1962—64 von Franz Fiieg errichtete Kir-
che St. Pius in Meggen neu zu interpretieren, um ab-
schliessend zu monieren, dass der Baumeister zwar ein
«modernes Kunstwerk> von abstrake expressiver Bild-
haftigkeit» entworfen habe, das jedoch «quer zur kom-
plexen Sinnhaftigkeit des katholischen Sakralraumes»
stehe.! Der Autor bleibt dem Leser schuldig, was ein
Kunstwerk von einem katholischen Sakralraum unter-
scheidet. Im Grunde begeht er einen klassischen Kate-
gorienfehler, der in vielen Berichterstattungen iiber
den Typus Kirchenbau aufraucht. Sakralitit wird in
der Architekturkritik hiufig verwendet, um eine be-
stimmte, den Artefakten innewohnende Eigenschaft
zu erfassen, was zu unnotigen exegetischen Kraftakten
zwingt, statt den Ausdruck dort zu belassen, wo er hin-
gehort, nimlich im religionswissenschaftlichen Dis-
kurs.? Das Sakrale wird in diesem Falle als das Gegen-
teil des Profanen verstanden und bezieht sich auf alles,
was durch eine Person oder Institution vom Profanen
ausgegrenzt wird, eine Handlung, eine Landschaft, ein
Raum, eine Gemeinschaft (es braucht uns hier nicht
zu interessieren, wie in der Religionsphinomenologie
In- und Extension der beiden Ausdriicke bestimmt
werden). Die Kriterien fiir eine entsprechende Aus-
wahl sind rational nicht nachzuvollziehen, es sind nicht
hinterfragbare Setzungen von Schamanen, Priestern,
religiésen Institutionen oder einer religios affizierten
Schar. Solche Setzungen sind an keine Gattungsgren-
zen gebunden, so wie auch Aspekte der Qualitit dabei

praktisch keine Rolle spielen. Wenn es beispielsweise
darum geht, ein Gebiude zu einem Sakralbereich
umzuwandeln, so ist weniger entscheidend, ob ein sol-
ches Gebiude so genannten architektonischen Quali-
titskriterien geniigen kann, als vielmehr ob die Zere-
monie der Umwandlung giiltig vollzogen wurde. Der
Bischof beispielsweise, der in der rémisch-katholischen
Konfession zu einer solchen Umwandlung autorisiert
ist, kénnte auch eine Fabrikhalle oder eine Wellblech-
hiitte sakralisieren. St. Pius in Meggen wurde am 26.
Juni 1966 eingeweiht und ist somit ein katholischer
Sakralraum.

Irrationale Einfliisse

Obwohl der evangelische Theologe Christof Martin
Werner mit seiner konzisen Studie «Sakralitit. Ergeb-
nisse neuzeitlicher Architekturisthetik» bereits 1979
den Missbrauch des Begriffes Sakralitit in der Ar-
chitekturkritik minutiés untersucht hat und davon
ausgehend sich heute zahlreiche Theologen im deutsch-
sprachigen Raum hiiten, Sakralitit in Gebiuden nach-
weisen zu wollen, bleibt er in den Texten der Architek-
turhistoriker erstaunlicherweise unausrottbar. Es wire
nichts dagegen einzuwenden, wenn «Kirchenbau» und
«Sakralbau» Synonyme wiren, denn dann wiren sie
Begriffe fiir Gebdude mit einer bestimmten Funktion,
sie wiirden einen Bautypus bezeichnen, der auf dersel-
ben Ebene zu beurteilen wire wie Schul-, Sport- oder
Hausbau. Doch selbst konfessionell nicht gebundene
Architekturkritiker und -kritikerinnen scheinen beim
Thema Kirchenbau irrationalen Einfliissen ausgesetzt
zu sein. In der Einleitung des Spezialheftes «Sakrale
Bauten» der Zeitschrift «Detail» schreibt beispielsweise
Andreas Gabriel im Vorwort: «Einen Sakralbau zu ent-
werfen und zu realisieren war immer eine der grossten
Herausforderungen fiir Architekten. Uber Zweckerfiil-
lung und rein formal-dsthetische Anspriiche hinaus
eine riumliche Atmosphire zu schaffen, in der sich das
Spirituelle entfalten kann, erfordert gestalterische Si-
cherheit und Einfiihlungsvermégen in liturgische und
gesellschaftliche Zusammenhiinge.»® Es wird in einem
solche Statement nicht plausibel, warum der Kirchen-
bau gestalterisch die grossere Herausforderung sein soll
als ein Kioskumbau, auch nicht, warum es eine beson-
dere Architektur braucht, damit sich das Spirituelle



(was das auch immer heissen mag) entfalten kann.
Und warum sind nur beim Kirchenbau gestalterische
Sicherheit und Einfithlungsvermégen in gesellschaftli-

che Zusammenhinge vonnsten?

Nach Ronchamp

Ich vermute, dass der Kirchenbau deswegen als ein be-
sonderes Gebilde betrachtet wird, weil er in der Ver-
gangenheit meist ausschliesslich, im 20. Jahrhundert
noch hiufig genug, einer Siedlungsstruktur eine Mitte
verlichen hat. Ein bestimmtes, nur diesem Typus vor-
behaltenes Vokabular lisst es schon aus Distanz zum
Blickfang werden, mit dem biografisch einschnei-
dende und sich an der Kunstgeschichte (wo dem Kir-
chenbau schon fast das Primat zukommt) orientie-
rende Assoziationen einhergehen. Die Dualitit von
Turm und Schiff, die betrichtliche Hohe sowie eine
an mittelalterliche Kirchen gemahnende Axialitit im
Innern waren implizit notwendige Bedingungen fiir die
Etikettierung eines «heiligen» beziehungsweise sakra-
len Architekturwerkes. Spitestens mit Le Corbusiers
Kapelle in Ronchamp stand die bewihrte Partitur
nicht mehr zur Verfiigung, was die kirchlich interes-
sierten Baumeister dadurch aufzufangen versuchten,
dass sie eine Kirche als spektakulire Geste demons-
trierten, mit gekriimmten Schalen, Aufsehen erregen-
den Dachkonstruktionen oder Effekt hascherischen

“ By WA B
\4 WAV b/ \ K/ 3
v hs | 78 A g’:‘ ‘\‘ =
m«p 8 m\ Yo m‘ yae ‘ “
el A \
ll l ) Y =y

Lichtinszenierungen. Gerade der europiische Kirchen-
bau der 1960er Jahre hinterliess viele erratische, schwer
zu entsorgende Findlinge, die heute manieristisch
selbstgefillig wirken.

In der opulenten, 2004 erschienenen Publikation
«Neue Sakrale Architektur» versteigt sich die Autorin
Phyllis Richardson zur Behauptung: «Obwohl zeit-
gendssische religiose Bauten gemeinhin nicht als Weg-
bereiter fiir innovative Entwicklungen gelten, zeigen
die hier vorgestellten Projekte, dass sie genau das sind.»*
Es bleibt im Dunkeln, an welche Beispiele Richardson
fiir die Stiitzung ihrer These denkt. Doch schon allein
Mario Botta widerspricht dieser Optik. Sein erster Kir-
chenbau in Mogno, der die Aufmerksamkeit der Ar-
chitekturkritiker nach einem langen Unterbruch wie-
der auf diesen Typus lenkte, war hchstens in Bezug
auf die kirchliche Architektur, jedoch nicht auf das
Gesamtwerk von Botta bezogen, innovativ. Mogno
fiigte sich konsequent in die Sprache seiner Einfamilien-
hiuser der frithen 1980er Jahre ein. Weitere Kirchen
von Weltstars liess man von diesen in den letzten Jah-
ren nicht deswegen entwerfen, weil sie damit einen
Quantensprung in der (Kirchen-) Architekeur vollzie-
hen sollten, sondern weil man vom Bewihrten ausge-
hend zum Beispiel von Rafael Moneo (Kathedrale in
Los Angeles, 2002), Richard Meier (Jubiliumskirche
in Rom, 2004) oder Renzo Piano (San Giovanni

1Joseph Imorde, Die Piuskirche in Meggen
von Franz Fiieg (1964-1966), in: Kunst +
Architektur in der Schweiz, 1/2005, S. 56.

2 Die religionsphanomenologische Literatur
zu diesem Thema ist kaum zu tiberblicken.
Als mdgliche Einfiithrung sei verwiesen auf:
Udo Tworuschka, Was ist ein heiliger Ort?
Deutungsansatze der Religionsphanomeno-
logie, in: kunst und kirche 2/2000,
S.60-65; Thomas Sternberg, Unalltégliche
Orte. Sind katholische Kirchen heilige
Raume?, in: kunst und kirche 3/2003,
$.138-142.

3 Andreas Gabriel, Uber das Stoffliche
hinaus, in: Detail 44. Serie 2004, 9 Sakrale
Bauten, S.930.

4 Phyllis Richardson, Neue Sakrale Architek-
tur. Kirchen und Synagogen, Tempel und
Moscheen, Miinchen 2004, S. 77.

9|2005 werk, bauen+wohnen §



5 Vgl. Themenheft «Neue Kultstatte Muse-
umy, kunst und kirche 1/1987. Dazu: Kerstin
Englert, Das Sakrale im Profanen? Uber das
Besondere in der Museumsarchitektur, in:
kunst und kirche 3/2002, 5.165-168.

6 Bei einer Fiihrung durch das KKL in
Luzern soll ein Besucher bedauert haben,
dass auf der Dachterrasse, bedingt durch
das ausladende Dach, optisch die Ttirme
der Hofkirche abgeschnitten seien. Darauf
soll der Meister ironisch bemerkt haben,
dass man nur knien misse (und das wiirde
schliesslich dem Selbstversténdnis einer
katholischen Kirche entsprechen), um die
ganze Hohe der Tiirme in den Blick zu
bekommen. Beim Opernhaus in Lyon soll
Nouvel das Foyer deswegen so niedrig konzi-
piert haben, um die Besucher schon vor dem
Eintritt in den schwarzen Saal ehrfiirchtig
einzustimmen.

7 Walter M. Forderer, Kirchenbau von heute
ftir morgen? Fragen heutiger Architektur
und Kunst (Sakrale Kunst 7), Zirich 1964,
S.54f.

8 Vigl. Franz Fiieg, Kirchenbau ... Gestalt als
Bild ihrer Zeit, in: Franz Fiieg, Wohltaten der
Zeit und andere Essays iiber Architektur und
die Arbeit des Architekten, Niederteufen
1982, S.210-214.

1 Mario Botta, Kirche in Mogno, 1986-
1998. - Bild: Enrico Cano.

2 Mario Botta, Casa Rotonda in Stabio,
1980-1982. - Bild: Alberto Flammer

3 Frank Gehry, Guggenheim-Museum in
Bilbao, 1993-1997. - Bild: zVg

4 Santiago Calatrava, Auditorium in Santa
Cruz Teneriffa, 1996-2003. - Bild: zVg

Rotondo in Foggia, 2004) eben auch eine Kirche
wollte. Fiir das 20. Jahrhundert kann wohl einzig
Rudolf Schwarz erwihnt werden, der seine ganze
Energie fiir den architektonischen Entwurf aus seinen
Uberlegungen iiber den Kirchenbau gewann — und

dabei glaubwiirdig blieb.

Ersatzkult

Zur Ausflucht «sakral» greift man iiblicherweise, wenn
man vor oder in einem architektonischen Werk steht
und von der Raffinesse einer gestalterischen Losung
tiberwiltigt ist. Gebiude mit einer Fiille von Wahr-
nehmungsméglichkeiten haben eher die Chance, durch
das besagte Label dem Gewdhnlichen (dem Profanen)
enthoben zu werden. Das Kunstmuseum erlebte als
Typus in den 1980er Jahren einen ungeahnten Schub,
der noch heute nachwirkt. Da wurde scheinbar ein
Ersatz fiir den in der sikularisierten Gesellschaft mar-
ginalisierten Kirchenbau gefunden und mit plakati-
ven, lauten Gesten eine Selbstbeweihriucherung be-
trieben, die vergessen liess, wofiir ein solches Gebidude
eigentlich stand: im Grunde nur als Verpackungskiste
fiir Kunstwerke. Man sprach von der neuen Kultstitte
Museum’ und scheute sich nicht, Parallelen zum religié-
sen Bauwerk zu ziehen, abgesehen davon, dass die Aus-
stellungsmacher alles taten, um am Kultort das ent-
sprechende Ritual anzubieten. In den letzten Jahren
scheint der Konzertsaal die Funktion der neuen Kult-
stitte {ibernommen zu haben, was Kurt W. Forster, der
Kurator der Architekturbiennale 2004 in Venedig, mit

einer Auswahl von rund 40 geplanten oder schon rea-

lisierten Beispielen zu untermauern versuchte (wenn er
es auch tunlichst vermied, explizit eine Verbindung
zum Kirchenbau herzustellen). Auch hier traf man auf
eine Mitte besetzende Architektur, die auffallen muss
und die Besucherinnen mit allen méglichen Tricks in
die Knie zwingt — beim diesbeziiglich paradigmati-
schen KKL in Luzern von Jean Nouvel teilweise sogar
im wortlichen Sinne.®

Mitte setzen

Bei allen diesen kritischen Anmerkungen muss doch
zugegeben werden, dass viele Menschen sich nach ei-
ner besonderen Architektur sehnen und dass bis in die
jiingste Zeit die Institution Kirche an etlichen Orten
imstande war, ein entsprechendes Angebot zu machen.
Dass andere Bautypen in letzter Zeit dem Kirchenbau
den Rang ablaufen, deckt aber auf, dass das Besondere
in der Architektur nicht religionsphinomenologisch
zu deuten ist. Walter M. Forderer, selber einer der
bekanntesten Kirchenarchitekten der Nachkriegszeit,
prigte schon 1964 einen Ausdruck, der meiner Mei-
nung nach immer noch exakt das trifft, was man im-
plizit wiinscht, nimlich «Gebilde von hoher [spiter
notwendiger] Zwecklosigkeit». Dazu Forderer: «Ein
Gesamtkunstwerk also von hoher Zwecklosigkeiv —
mit Folgen von offenen und geschlossenen, rium-
lichen Erfindungen, mit Weitem und Engem, Hohem
und Niedrigem, Leichtem und Schwerem, mit Licht
und Schatten, mit Glattem und Rauhem, und noch
mit vielen anderen Gestaltungswerten — ein Gesamt-
kunstwerk, das seinen Gehalten nach Vision sein
kénnte von all dem Gebauten, welchem es kiinftig
Mitte> zu bedeuten hiitte und das rundum neu ent-
stehen sollte [...].»” Mit anderen Worten postuliert
Forderer das Mitte besetzende architektonische Werk,
dessen einzige Aufgabe darin besteht, Ausdruck héch-
ster Gestaltungsbemiihungen zu sein. Wird einem Ar-
chitekt eine solche Chance geboten, dann ist die Funk-
tion zweitrangig. Ein solches Gebiude wird sich,
sofern es dem Baumeister gelingt, um mit Fiieg zu
sprechen, eine «tragende Idee» umzusetzen®, behaup-
ten, was immer sich in ihm und um ihn herum ab-
spielt. Férderer verdffentlichte 1972 eine Skizze, auf
der die von ihm 1968-71 gebaute Kirche in Héré-
mence nur mit geringsten Anpassungen zu einem Tou-
ristenzentrum mutiert und dabei die bildhafte Prisenz
im Dorf nicht verliert. Fiiegs Kirche in Meggen diirfte
auch im Falle einer Anderung der Funktion — immer
unter der Voraussetzung, dass keine einschneidenden
architektonischen Eingriffe vorgenommen werden —
eine stark bildhafte, immer von Neuem verbliiffende,
anziehende, eben besondere Architektur bleiben. m

Fabrizio Brentini, geb.1957, Studium der Kunstgeschichte, Philosophie und
Theologie. 1994 Promotion mit einer Arbeit tiber den modernen katholischen
Kirchenbau in der Schweiz. Lebt in Luzern. Fiir weitere Informationen siehe
www.architekturgeschichte.ch



Sacralité et églises La notion de wacralité» est sou-
vent employée a mauvais escient dans I'architecture, notam-
ment en rapport a des musées et des salles de concert. Indé-
pendamment du type de batiment, au-dela de sa qualité
architecturale et d'acceptions hasardeuses du terme, celui-ci
appartient au discours des sciences de la religion et ne de-
vrait pas étre employé de maniére inadaptée en dichotomie
avec le «profane». Dans le passé et encore au XXe siécle, une
église conférait un centre a un ensemble bati. Sa structure dé-
clinée en de nombreux de types au cours des siécles offrait un
cadre aux architectes et orientait la conception des espaces
«sacrésn. Mais au plus tard dans la chapelle de Ronchamp de
Le Corbusier, la partition qui avait fait ses preuves n'était plus
disponible. Cet événement entraina, en particulier dans les
années 1960, de nombreuses constructions qui paraissent au-
jourd'hui maniéristes et prétentieuses.

L'affirmation selon laquelle les constructions religieuses
contemporaines préparent des développements novateurs
n'est pas défendable. Par exemple, le premier batiment reli-
gieux de Mario Botta, I'église de Mogno, s'inscrit résolument
dans le langage de ses villas du début des années 1980. Ce
n'est pas non plus le besoin d'innovation, mais plutét le dé-
sird'icones a forte visibilité qui conduit des maitres de I'ouv-
rage a confier des constructions religieuses a des stars de
I'architecture.

Le «label» de la sacralité est venu ennoblir en particulier le
musée d'art dont le type ainsi a été élevé au-dessus de «'ordi-
nairen. || est devenu le nouveau lieu de culte se substituant,
pour ainsi dire, @ une construction religieuse fortement mar-
ginalisée. Malgré toutes les critiques, I'institution religieuse a
su produire en plusieurs endroits d'excellents batiments.
Entre autres, ils ont la qualité que Walter Forderer, un célébre
architecte d'église, décrivit déja en 1964 comme étant celle
«d'une ceuvre d'art globale d'une grande inutilité [..] qui, du
point de vue de ses contenus, pourrait étre la vision de toutes
les constructions autour dont elle constitue le futur 'centre’
[..]» En d'autres termes, Forderer émet le postulat de I'ceuvre
architecturale occupant le centre et dont la seule mission est
d'étre I'objet des plus grands efforts créatifs. La fonction ne
revét qu'une importance secondaire. ]

Sacrality and church architecture The concept
“sacred" is frequently misused in architecture, for example in
connection with museums and concert halls. Leaving aside all
the different forms of architecture, over and above the archi-
tectural quality of a building and baroquely comprehensible
contexts in which the term is used, the concept belongs in the
realm of religious study and should not be used in inappropri-
ate dichotomous connection with “profane”. In the past, and
as late as the 20th century, church architecture provided a
housing estate with a “middle”, and its structure, developed
variously over the centuries, gave the architects orientation
and support when they were designing “holy" buildings. With
Le Corbusier's chapel in Ronchamp at the latest, the tried and
tested repertoire was no longer at their disposal, an occur-
rence which, particularly in the 1960s, resulted in many

buildings that make a mannered and complacent impression
on our contemporary way of thinking and seeing.

The sweeping assertion that contemporary religious build-
ings are precursors of innovative developments is untenable.
The language of Mario Botta's first work of church architec-
ture in Mogno, for example, was thoroughly compatible with
that of his single-family houses dating from the 1980s. And it
is not so much the need for innovation as the desire for con-
spicuous icons that persuades clients to engage star archi-
tects to construct their churches. The "label” sacrality was
used primarily to ennoble art museums, which experienced a
huge new impetus in the 1980s and, as it were as a substitute
for the highly marginalised church architecture, were thus ex-
onerated from the category of the “ordinary” and became the
new places of worship. In spite of all criticism, the institution
of the church managed to achieve excellent buildings in seve-
ral places, which, in addition to other qualities, also possess
that which the well-known church architect Walter Forderer
tellingly described as early as 1964, namely the quality of an
“integral work of art of high pointlessness [...] which, in his
opinion, could be a vision of all the buildings that would in
the future signify the 'middle' and which must be created
anew [...]." In other words, Forderer postulated the work of ar-
chitecture that occupied the focal centre, whose only purpose
was to be the expression of the highest possible creative en-
deavour, whereby the building's function was of secondary
importance. u

Walter Maria Forderer, Kirche St-Nicolas

in Hérémence, 1968-1971. Forderers Skizze
von 1972 zeigt, wie die Kirche in ein
Touristenzentrum umgewandelt werden
kénnte. - Bild aus: kunst und kirche 3-1972

9]2005 werk, bauen+wohnen 7



	Sakralität und Kirchenbau

