
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 92 (2005)

Heft: 9: Sakralbauten = Architecture sacrée = Sacred Architecture

Artikel: Sakralität und Kirchenbau

Autor: Brentini, Fabrizio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-68498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-68498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sakralitätund Kirchenbau
Fabrizio Brentini Der Begriff des «Sakralen» wird in der Architekturkritik häufig miss-

bräuchlich verwendet, etwa im Zusammenhang mit Museen und Konzerthallen.

Unbesehen aller Baugattungen, jenseits der architektonischen Qualität eines

Gebäudes und kaum nachvollziehbarer Setzungen des Begriffs gehört er eigentlich

in den religionswissenschaftlichen Diskurs. Aber was macht denn einen

Raum zum sakralen Raum?

praktisch keine Rolle spielen. Wenn es beispielsweise

darum geht, ein Gebäude zu einem Sakralbereich

umzuwandeln, so ist weniger entscheidend, ob ein
solches Gebäude so genannten architektonischen
Qualitätskriterien genügen kann, als vielmehr ob die
Zeremonie der Umwandlung gültig vollzogen wurde. Der
Bischof beispielsweise, der in der römisch-katholischen
Konfession zu einer solchen Umwandlung autorisiert

ist, könnte auch eine Fabrikhalle oder eine Wellblechhütte

sakralisieren. St. Pius in Meggen wurde am 26.

Juni 1966 eingeweiht und ist somit ein katholischer

Sakralraum.

Franz Flieg, Kirche St. Pius in Meggen,

1962-1964; rechte Seite: Innenansicht.

Bilder: Nott Caviezel

In der von der Gesellschaft für Schweizerische

Kunstgeschichte herausgegebenen Zeitschrift «Kunst + Architektur

in der Schweiz» unternimmt Joseph Imorde den

Versuch, die 1962-64 von Franz Füeg errichtete Kirche

St. Pius in Meggen neu zu interpretieren, um
abschliessend zu monieren, dass der Baumeister zwar ein
<«modernes Kunstwerk) von abstrakt expressiver Bild-

haftigkeit» entworfen habe, das jedoch «quer zur
komplexen Sinnhaftigkeit des katholischen Sakralraumes»

stehe.1 Der Autor bleibt dem Leser schuldig, was ein

Kunstwerk von einem katholischen Sakralraum
unterscheidet. Im Grunde begeht er einen klassischen

Kategorienfehler, der in vielen Berichterstattungen über
den Typus Kirchenbau auftaucht. Sakralität wird in
der Architekturkritik häufig verwendet, um eine

bestimmte, den Artefakten innewohnende Eigenschaft

zu erfassen, was zu unnötigen exegetischen Kraftakten

zwingt, statt den Ausdruck dort zu belassen, wo er
hingehört, nämlich im religionswissenschaftlichen
Diskurs.2 Das Sakrale wird in diesem Falle als das Gegenteil

des Profanen verstanden und bezieht sich auf alles,

was durch eine Person oder Institution vom Profanen

ausgegrenzt wird, eine Handlung, eine Landschaft, ein

Raum, eine Gemeinschaft (es braucht uns hier nicht
zu interessieren, wie in der Religionsphänomenologie
In- und Extension der beiden Ausdrücke bestimmt
werden). Die Kriterien für eine entsprechende
Auswahl sind rational nicht nachzuvollziehen, es sind nicht
hinterfragbare Setzungen von Schamanen, Priestern,

religiösen Institutionen oder einer religiös affizierten
Schar. Solche Setzungen sind an keine Gattungsgrenzen

gebunden, so wie auch Aspekte der Qualität dabei

Irrationale Einflüsse

Obwohl der evangelische Theologe Christof Martin
Werner mit seiner konzisen Studie «Sakralität. Ergebnisse

neuzeitlicher Architekturästhetik» bereits 1979

den Missbrauch des Begriffes Sakralität in der

Architekturkritik minutiös untersucht hat und davon

ausgehend sich heute zahlreiche Theologen im
deutschsprachigen Raum hüten, Sakralität in Gebäuden
nachweisen zu wollen, bleibt er in den Texten der

Architekturhistoriker erstaunlicherweise unausrottbar. Es wäre

nichts dagegen einzuwenden, wenn «Kirchenbau» und
«Sakralbau» Synonyme wären, denn dann wären sie

Begriffe für Gebäude mit einer bestimmten Funktion,
sie würden einen Bautypus bezeichnen, der auf derselben

Ebene zu beurteilen wäre wie Schul-, Sport- oder

Hausbau. Doch selbst konfessionell nicht gebundene
Architekturkritiker und -kritikerinnen scheinen beim

Thema Kirchenbau irrationalen Einflüssen ausgesetzt

zu sein. In der Einleitung des Spezialheftes «Sakrale

Bauten» der Zeitschrift «Detail» schreibt beispielsweise

Andreas Gabriel im Vorwort: «Einen Sakralbau zu
entwerfen und zu realisieren war immer eine der grössten

Herausforderungen für Architekten. Über Zweckerfüllung

und rein formal-ästhetische Ansprüche hinaus

eine räumliche Atmosphäre zu schaffen, in der sich das

Spirituelle entfalten kann, erfordert gestalterische
Sicherheit und Einfühlungsvermögen in liturgische und

gesellschaftliche Zusammenhänge.»3 Es wird in einem
solche Statement nicht plausibel, warum der Kirchenbau

gestalterisch die grössere Herausforderung sein soll

als ein Kioskumbau, auch nicht, warum es eine besondere

Architektur braucht, damit sich das Spirituelle

4 werk, bauen + wohnen 9I2005



c

(was das auch immer heissen mag) entfalten kann.

Und warum sind nur beim Kirchenbau gestalterische
Sicherheit und Einfühlungsvermögen in gesellschaftliche

Zusammenhänge vonnöten?

Nach Ronchamp

Ich vermute, dass der Kirchenbau deswegen als ein
besonderes Gebilde betrachtet wird, weil er in der

Vergangenheit meist ausschliesslich, im 20. Jahrhundert
noch häufig genug, einer Siedlungsstruktur eine Mitte
verliehen hat. Ein bestimmtes, nur diesem Typus
vorbehaltenes Vokabular lässt es schon aus Distanz zum
Blickfang werden, mit dem biografisch einschneidende

und sich an der Kunstgeschichte (wo dem
Kirchenbau schon fast das Primat zukommt) orientierende

Assoziationen einhergehen. Die Dualität von
Turm und Schiff, die beträchtliche Höhe sowie eine

an mittelalterliche Kirchen gemahnende Axialität im
Innern waren implizit notwendige Bedingungen für die

Etikettierung eines «heiligen» beziehungsweise sakralen

Architekturwerkes. Spätestens mit Le Corbusiers

Kapelle in Ronchamp stand die bewährte Partitur
nicht mehr zur Verfügung, was die kirchlich interessierten

Baumeister dadurch aufzufangen versuchten,
dass sie eine Kirche als spektakuläre Geste demonstrierten,

mit gekrümmten Schalen, Aufsehen erregenden

Dachkonstruktionen oder Effekt hascherischen

Lichtinszenierungen. Gerade der europäische Kirchenbau

der 1960er Jahre hinterliess viele erratische, schwer

zu entsorgende Findlinge, die heute manieristisch

selbstgefällig wirken.

In der opulenten, 2004 erschienenen Publikation
«Neue Sakrale Architektur» versteigt sich die Autorin
Phyllis Richardson zur Behauptung: «Obwohl

zeitgenössische religiöse Bauten gemeinhin nicht als

Wegbereiter für innovative Entwicklungen gelten, zeigen
die hier vorgestellten Projekte, dass sie genau das sind.»4

Es bleibt im Dunkeln, an welche Beispiele Richardson

für die Stützung ihrer These denkt. Doch schon allein

Mario Botta widerspricht dieser Optik. Sein erster
Kirchenbau in Mogno, der die Aufmerksamkeit der

Architekturkritiker nach einem langen Unterbruch wieder

auf diesen Typus lenkte, war höchstens in Bezug
auf die kirchliche Architektur, jedoch nicht auf das

Gesamtwerk von Botta bezogen, innovativ. Mogno
fügte sich konsequent in die Sprache seiner Einfamilienhäuser

der frühen 1980er Jahre ein. Weitere Kirchen

von Weltstars liess man von diesen in den letzten Jahren

nicht deswegen entwerfen, weil sie damit einen

Quantensprung in der (Kirchen-) Architektur vollziehen

sollten, sondern weil man vom Bewährten ausgehend

zum Beispiel von Rafael Moneo (Kathedrale in
Los Angeles, 2002), Richard Meier (Jubiläumskirche
in Rom, 2004) oder Renzo Piano (San Giovanni

1 Joseph Imorde, Die Piuskirche in Meggen

von Franz Füeg (1964-1966), in: Kunst +

Architektur in der Schweiz, 1/2005, S. 56

2 Die rehgionsphänomenologische Literatur

zu diesem Thema ist kaum zu überblicken.

Als mögliche Einführung sei verwiesen auf:

Udo Tworuschka, Was ist ein heiliger Ort?

Deutungsansätze der Religionsphänomeno-

logie, in: kunst und kirche 2/2000,
S. 60-65; Thomas Sternberg, Unalltägliche
Orte. Sind katholische Kirchen heilige

Räume?, in: kunst und kirche 3/2003,
S. 138-142.

3 Andreas Gabriel, Über das Stoffliche

hinaus, in: Detail 44. Serie 2004, 9 Sakrale

Bauten, S. 930.

4 Phyllis Richardson, Neue Sakrale Architektur.

Kirchen und Synagogen, Tempel und

Moscheen, München 2004, S. 77.

91 2005 werk, bauen + wohnen 5



5 Vgl Themenheft «Neue Kultstätte Museum»,

kunst und kirche 1/1987. Dazu: Kerstin

Englert, Das Sakrale im Profanen7 Über das

Besondere in der Museumsarchitektur, in:

kunst und kirche 3/2002, 5.165-168.
6 Bei einer Führung durch das KKL in

Luzern soll ein Besucher bedauert haben,

dass auf der Dachterrasse, bedingt durch

das ausladende Dach, optisch die Türme

der Hofkirche abgeschnitten seien. Darauf

soll der Meister ironisch bemerkt haben,

dass man nur knien müsse (und das würde

schliesslich dem Selbstverständnis einer

katholischen Kirche entsprechen), um die

ganze Höhe der Türme in den Blick zu

bekommen. Beim Opernhaus in Lyon soll

Nouvel das Foyer deswegen so niedrig konzipiert

haben, um die Besucher schon vor dem

Eintritt in den schwarzen Saal ehrfürchtig
einzustimmen.

7 Walter M. Förderer, Kirchenbau von heute

für morgen7 Fragen heutiger Architektur
und Kunst (Sakrale Kunst 7), Zürich 1964,

S.54f-

8 Vgl. Franz Füeg, Kirchenbau Gestalt als

Bild ihrer Zeit, in: Franz Füeg, Wohltaten der

Zeit und andere Essays über Architektur und

die Arbeit des Architekten, Niederteufen

1982, S. 210-214

i Mario Botta, Kirche in Mogno, 1986-
1998. - Bild: Enrico Cano.

2 Mario Botta, Casa Rotonda in Stabio,

1980-1982. - Bild: Alberto Flammer

3 Frank Gehry, Guggenheim-Museum in

Bilbao, 1993-1997. - Bild: zVg

4 Santiago Calatrava, Auditorium in Santa

Cruz Teneriffa, 1996-2003. - Bild: zVg

Rotondo in Foggia, 2004) eben auch eine Kirche
wollte. Für das 20. Jahrhundert kann wohl einzig
Rudolf Schwarz erwähnt werden, der seine ganze

Energie für den architektonischen Entwurf aus seinen

Überlegungen über den Kirchenbau gewann — und
dabei glaubwürdig blieb.

Ersatzkult

Zur Ausflucht «sakral» greift man üblicherweise, wenn

man vor oder in einem architektonischen Werk steht

und von der Raffinesse einer gestalterischen Lösung

überwältigt ist. Gebäude mit einer Fülle von
Wahrnehmungsmöglichkeiten haben eher die Chance, durch
das besagte Label dem Gewöhnlichen (dem Profanen)

enthoben zu werden. Das Kunstmuseum erlebte als

Typus in den 1980er Jahren einen ungeahnten Schub,

der noch heute nachwirkt. Da wurde scheinbar ein

Ersatz für den in der säkularisierten Gesellschaft mar-

ginalisierten Kirchenbau gefunden und mit plakativen,

lauten Gesten eine Selbstbeweihräucherung
betrieben, die vergessen liess, wofür ein solches Gebäude

eigentlich stand: im Grunde nur als Verpackungskiste
für Kunstwerke. Man sprach von der neuen Kultstätte
Museum5 und scheute sich nicht, Parallelen zum religiösen

Bauwerk zu ziehen, abgesehen davon, dass die

Ausstellungsmacher alles taten, um am Kultort das

entsprechende Ritual anzubieten. In den letzten Jahren

scheint der Konzertsaal die Funktion der neuen
Kultstätte übernommen zu haben, was Kurt W Forster, der

Kurator der Architekturbiennale 2004 in Venedig, mit
einer Auswahl von rund 40 geplanten oder schon rea-

*
1

»H

B

f

lisierten Beispielen zu untermauern versuchte (wenn er

es auch tunlichst vermied, explizit eine Verbindung

zum Kirchenbau herzustellen). Auch hier traf man auf
eine Mitte besetzende Architektur, die auffallen muss

und die Besucherinnen mit allen möglichen Tricks in
die Knie zwingt - beim diesbezüglich paradigmatischen

KKL in Luzern von Jean Nouvel teilweise sogar

im wörtlichen Sinne.6

Mitte setzen

Bei allen diesen kritischen Anmerkungen muss doch

zugegeben werden, dass viele Menschen sich nach

einer besonderen Architektur sehnen und dass bis in die

jüngste Zeit die Institution Kirche an etlichen Orten
imstande war, ein entsprechendes Angebot zu machen.

Dass andere Bautypen in letzter Zeit dem Kirchenbau

den Rang ablaufen, deckt aber auf, dass das Besondere

in der Architektur nicht religionsphänomenologisch

zu deuten ist. Walter M. Förderer, selber einer der

bekanntesten Kirchenarchitekten der Nachkriegszeit,

prägte schon 1964 einen Ausdruck, der meiner

Meinung nach immer noch exakt das trifft, was man
implizit wünscht, nämlich «Gebilde von hoher [später

notwendiger] Zwecklosigkeit». Dazu Förderer: «Ein

Gesamtkunstwerk also von <hoher Zwecklosigkeit) —

mit Folgen von offenen und geschlossenen,
räumlichen Erfindungen, mit Weitem und Engem, Hohem

und Niedrigem, Leichtem und Schwerem, mit Licht
und Schatten, mit Glattem und Rauhem, und noch

mit vielen anderen Gestaltungswerten - ein
Gesamtkunstwerk, das seinen Gehalten nach Vision sein

könnte von all dem Gebauten, welchem es künftig
<Mitte> zu bedeuten hätte und das rundum neu
entstehen sollte [...].»7 Mit anderen Worten postuliert
Förderer das Mitte besetzende architektonische Werk,
dessen einzige Aufgabe darin besteht, Ausdruck höchster

Gestaltungsbemühungen zu sein. Wird einem

Architekt eine solche Chance geboten, dann ist die Funktion

zweitrangig. Ein solches Gebäude wird sich,

sofern es dem Baumeister gelingt, um mit Füeg zu

sprechen, eine «tragende Idee» umzusetzen8, behaupten,

was immer sich in ihm und um ihn herum

abspielt. Förderer veröffentlichte 1972 eine Skizze, auf
der die von ihm 1968-71 gebaute Kirche in Here-

mence nur mit geringsten Anpassungen zu einem

Touristenzentrum mutiert und dabei die bildhafte Präsenz

im Dorf nicht verliert. Füegs Kirche in Meggen dürfte
auch im Falle einer Änderung der Funktion - immer

unter der Voraussetzung, dass keine einschneidenden

architektonischen Eingriffe vorgenommen werden -
eine stark bildhafte, immer von Neuem verblüffende,

anziehende, eben besondere Architektur bleiben. ¦

Fabrizio Brentini, geb. 1957, Studium der Kunstgeschichte, Philosophie und

Theologie. 1994 Promotion mit einer Arbeit über den modernen katholischen

Kirchenbau in der Schweiz. Lebt in Luzern. Für weitere Informationen siehe

www.architekturgeschichte.ch



Sacralite et eglises La notion de «sacralite» est

souvent employee ä mauvais escient dans l'architecture, notam-

ment en rapport ä des musees et des salles de concert. Inde-

pendamment du type de bätiment, au-delä de sa qualite

architecturale et d'acceptions hasardeuses du terme, celui-ci

appartient au discours des sciences de la religion et ne de-

vrait pas etre employe de maniere inadapt.ee en dichotomie

avec le «profane». Dans le passe et encore au XXe siecie, une

eglise conferait un centre ä un ensemble bäti. Sa structure de-

clinee en de nombreux de types au cours des siecles offrait un

cadre aux architectes et orientait la conception des espaces

«sacres». Mais au plus tard dans la chapelle de Ronchamp de

Le Corbusier, la partition qui avait fait ses preuves n'etait plus

disponible. Cet evenement entraina, en particulier dans les

annees i960, de nombreuses constructions qui paraissent

aujourd'hui manieristes et pretentieuses.

L'affirmation selon laquelle les constructions religieuses

contemporaines preparent des developpements novateurs

n'est pas defendable. Par exemple, le premier bätiment

religieux de Mario Botta, l'eglise de Mogno, s'inscrit resolument

dans le langage de ses villas du debut des annees 1980. Ce

n'est pas non plus le besoin d'innovation, mais plutöt le de-

sir d'icönes ä forte visibilite qui conduit des maitres de l'ouvrage

ä confier des constructions religieuses ä des stars de

l'architecture.

Le «label» de la sacralite est venu ennoblir en particulier le

musee d'art dont le type ainsi a ete eleve au-dessus de «l'ordi-

naire». II est devenu le nouveau lieu de culte se substituant,

pour ainsi dire, ä une construction religieuse fortement mar-

ginalisee. Malgre toutes les critiques, l'institution religieuse a

su produire en plusieurs endroits d'excellents bätiments.

Entre autres, ils ont la qualite que Walter Förderer, un celebre

architecte d'eglise, decrivit dejä en 1964 comme etant celle

«d'une oeuvre d'art globale d'une grande inutilite [...] qui, du

point de vue de ses contenus, pourrait etre la vision de toutes

les constructions autour dont eile constitue le futur 'centre'

[...].» En d'autres termes, Förderer emet le postulat de l'oeuvre

architecturale occupant le centre et dont la seule mission est

d'etre l'objet des plus grands efforts creatifs. La fonction ne

revet qu'une importance secondaire.

Sacrality and church architecture The concept

"sacred" is frequently misused in architecture, for example in

connection with museums and concert halls. Leaving aside all

the different forms of architecture, over and above the

architectural quality of a building and baroquely comprehensible

contexts in which the term is used, the concept belongs in the

realm of religious study and should not be used in inappropri-

ate dichotomous connection with "profane". In the past, and

as late as the 20th Century, church architecture provided a

housing estate with a "middle", and its structure, developed

variously over the centuries, gave the architects orientation

and support when they were designing "holy" buildings. With

Le Corbusier's chapel in Ronchamp at the latest, the tried and

tested repertoire was no longer at their disposal, an occurrence

which, particularly in the 1960s, resulted in many

x

*U__ __.*/1»rap au

Je-4C/S/UO?

Kr/^y/&

«s\
ras m

4j; mm'A'mr BP

$J>fc*w
us

•^2
CkX

_t/_SX/

c/i&y^

^/eas/)if/u_^
rA.
Z_£fo
zyrMrKXi&yi

buildings that make a mannered and complacent impression

on our contemporary way of thinking and seeing.

The sweeping assertion that contemporary religious buildings

are precursors of innovative developments is untenable.

The language of Mario Botta's first work of church architecture

in Mogno, for example, was thoroughly compatible with

that of his single-family houses dating from the 1980s. And it
is not so much the need for innovation as the desire for con-

spicuous icons that persuades clients to engage star architects

to construct their churches. The "label" sacrality was

used primarily to ennoble art museums, which experienced a

huge new impetus in the 1980s and, as itwereasa Substitute

for the highly marginalised church architecture, were thus ex-

onerated from the category ofthe "ordinary" and became the

new places of worship. In spite of all criticism, the institution

ofthe church managed to achieve excellent buildings in several

places, which, in addition to other qualities, also possess

that which the well-known church architect Walter Förderer

tellingly described as early as 1964, namely the quality of an

"integral work of art of high pointlessness [...] which, in his

opinion, could be a vision of all the buildings that would in

the future signify the 'middle' and which must be created

anew [...]." In otherwords, Förderer postulated the work of

architecture that occupied the focal centre, whose only purpose

was to be the expression of the highest possible creative en-

deavour, whereby the building1 s function was of secondary

importance. ¦

Walter Maria Förderer, Kirche St-Nicolas

in Heremence, 1968-1971. Förderers Skizze

von 1972 zeigt, wie die Kirche in ein

Touristenzentrum umgewandelt werden

könnte. - Bild aus: kunst und kirche 3-1972

9I2005 werk, bauen + wohnen 7


	Sakralität und Kirchenbau

