
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 91 (2004)

Heft: 7/8: Hamburg

Artikel: Kolumne : Vergänglichkeit

Autor: Tawada, Yoko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-67783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-67783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tt.
V ± v\ -

i

-

Suishü T. Klopfenstein-Arii

Die Blüten duften zwar
Doch sind sie abgefallen.
Wer denn in dieser Welt
Wird unvergänglich sein?

Yoko Tawada
Vergänglichkeit
Über die Zeit 3-5

Die Mythensammlung «Kojiki» aus dem 8.

Jahrhundert versucht, den Anfang der Welt zu
erklären. Diese Sammlung enthält zwar spannende

Fragmente aus der Mythologie, aber es ist nicht
zu übersehen, dass sie zum Zweck der Rechtfertigung

der kaiserlichen Macht herausgegeben
wurde. Zum Beispiel wurden Geschichren, die

aufdem Matriarchat basierten, aussortiert,

uminterpretiert und umgeschrieben. Im «Kojiki» sieht

man den mühsamen Versuch, den fehlenden An¬

fang der Geschichte zu ergänzen. Dieser Versuch

wirkt ungeschickt, besonders wenn man ihn mit
dem Alten Testament vergleicht, in dem die

männliche Genealogie sofort kinderreich und
dennoch linear losgeht: «Und Adam war 130

Jahre alt und zeugte einen Sohn, ihm gleich und
nach seinem Bilde, und nannte ihn Set; und lebte

danach 800 Jahre und zeugte Söhne und Töchter,
dass sein ganzes Alter ward 930 Jahre, und starb.

Set war 150 Jahre alt und zeugte Enosch und
lebte danach 807 Jahre und zeugte Söhne und

Töchter, dass sein ganzes Alter ward 912 Jahre

und srarb, Enosch war 90 Jahre alt und zeugte
Kenan und lebte danach 815 Jahre und zeugte
Söhne und Töchter, dass sein ganzes Alter 905
ward und starb» und so weiter. Im Unterschied

7-8|2004 werk, bauen + wohnen 56



Kolumne

dazu läuft die Genealogie im «Kojiki» folgender-

massen: «Als der Himmel und die Erde zum

ersten Mal sich öffneten, entstanden im Himmel

Götter Amenominakanushinokami, Takamimu-

suhinokami und Kamimusuhinokami. Sie blieben

alle ledig und verschwanden bald. Dann

entstand die Erde. Sie war noch nichr fest, bestand

aus Teilen, die Fettaugen auf dem Meer ähnelren

und wie Quallen herumschwammen. In dieser

Zeit entstanden zwei Götter, die wie Schilfe aus

dem Wasser wuchsen: Umashiashikabihikoji-

nokami und amenotokodachinokami. Auch sie

blieben ledig und verschwanden bald. Dann

entstanden weitere zwei Götter: Kuninorokotachi-

nokami und Toyokumononokami. Auch sie blieben

ledig und verschwanden.» So muss man diese

seltsame Genealogie der ersten Götter, die nie

heiraren wollten und kein Kind erzeugten,

immer weiterlesen, bis endlich die Göttin Izanami

und der Gott Izanagi erscheinen. Die beiden werden

oft als die erste Göttin und den ersten Gott

angesehen und beachtet. Dabei vergisst man zu

oft, dass die Geschichte mit den anderen Göttern

begann, die ohne Eltern entstanden und ohne

Paarung wieder verschwanden.

Izanami und Izanagi rührten die schlammige

Erde mit einer Hellebarde. Von ihrer Spitze fielen

die Tropfen immer wieder an dieselbe Stelle und

bildeten dort eine feste Insel, auf der die beiden

endlich in Ruhe Geschlechtsverkehr praktizieren

konnten. Die Insel war die Voraussetzung für die

Reproduktion. Sie waren auch ihre Produkte,

denn Izanami hatte viele Inseln geboren, bevor

sie Götter gebar.

Da die Zeit nur räumlich vorstellbar ist, könnte

man die japanischen Zeiten mit Inseln vergleichen.

Die Inseln sind nicht linear geordnet,

sondern auf dem Ozean verreilt, der weder Ende

noch Anfang hat. Sie sind unbeweglich, dennoch

schwimmen sie aufdem formlosen Wasser. Dabei

bleiben sie immer in sich abgeschlossen. Im

Schulunterricht in Japan hatte ich oft das Gefühl,

dass die verschiedenen historischen Epochen wie

Inseln auf dem Meer behandelr wurden. Besonders

die chinesische Geschichte konfuzianisti-

scher Auffassung, die immer noch Modellcharakter

in Japan hat, kam mir vor wie ein Ozean mit

Inseln: es gab die A-Dynastie, die B-Dynastie

und die C-Dynastie und viele andere Dynastien.

Sie entstanden zwar in einer zeirlichen Reihenfolge,

aber ich vergass sie schnell, weil die

Notwendigkeit, warum die B-Dynastie der A-Dynastie

folgte und nicht umgekehrt, unklar blieb.

Jede Dynastie hatte ihren eigenen Höhepunkt,

ihre Krisen und ihr Ende, aber ich sah keine

Entwicklung, die die verschiedenen Epochen

durchzog.

Manchmal fiel eine neue Insel aus dem Himmel,

vielleicht war sie ein Tropfen von der Hellebarde.

Die alten Inseln bleiben unverändert weiter auf

dem Meerwasser, denn es gibt genug Platz für

alle.

Als der Buddhismus eingeführt wurde, wurde

die Naturreligion nicht ausgerottet. Und die

Einführung des Konfuzianismus bedrohte nicht den

Buddhismus. Die Begeisterung für die europäischen

Naturwissenschafren führte nie zur

Abschaffung der Zeremonien gegen böse Geister.

Shuichi Kato sieht in der Form der Koexistenz

verschiedener Religionen und Ideologien eine

Chance, um die moderne Welt zu überleben. Auf

diese Weise könnte man zum Beispiel eine totale

Verwestlichung vermeiden, die früher oder später

zum Fundamentalismus führen würde. Eine

unreine Mischform sei besser als eine totale

«Reform», wie die Geschichte zeige. Vielleicht sollte

man hinzufügen, dass diese Mischform nicht die

Koexistenz verschiedener Religionen und Denk-

richtungen innerhalb eines Landes bedeutet,

sondern innerhalb einer Person.

Masao Maruyama reagierte auf Kato zwar

nicht ablehnend aber doch in einem deutlich

kritischen Ton. Dieses Nebeneinander habe nichts

mit Toleranz zu tun. In Japan könne keine neue

Idee wirklich Wurzel schlagen und zu einer

Tradition werden. Es gebe keinen Konflikt, aber

auch keine wirkliche Debatte, keine gründliche

Auseinandersetzung, und daher keine Veränderung.

Mit einem Wort, es gebe gar keine Tradition

in Japan.

Keine Tradition zu haben, klingt in Europa

negativ oder unglaubwürdig, da «die Tradition

und die Moderne» dort zu einem der wichtigsten

Denkschemen geworden ist. Dabei wird das

Wort «Moderne» oft als Synonym für die westliche

Moderne verwendet. Die meisten

Fernsehsendungen und Zeitungsartikel behaupten in

ihren Beiträgen nichts anderes als den «Verlust

derTraditon durch die Verwestlichung». Es spielt

keine Rolle, ob es um Nepal, Papua-Neuguinea,

Kenia oder Japan geht. Das Motiv der Tradition

- oder genauer gesagt ihr Verlusr - beschäftigt

Europa so sehr, dass man nichts anders mehr tut,

als die aussereuropäische Welt zu bemitleiden,

weil dort die Tradirion verlorengegangen sein

soll. Auch ich habe mittlerweile Mitleid mit mir,

weil auch meine Tradirion verlorengegangen sein

muss, die aber eventuell von Anfang an gar nicht

existierte. Eigentlich brauche ich keine Tradition,

die eine feste Form hat und die mir gehören soll.

Ich wünsche mir nur die Fähigkeit, jetzt und

in den kommenden Stunden aus verschiedenen

Kulturen etwas finden zu können, das mich

inspiriert.

Die Vorstellung eines endgültigen Verlustes,

der nie wieder gut zu machen ist und nur noch

durch das Streben nach der Utopie verziehen

werden kann, stammt wahrscheinlich von der

imaginären Erfahrung des Verlustes vom Paradies.

In Japan gehen zwar pausenlos viele Dinge

verloren, aber weil es ein normaler Zustand ist,

spricht man nicht von Verlust, sondern von

Vergänglichkeit.

Yoko Tawada, i960 in Tokyo geboren, wohnt seit 1983 in

Hamburg, wo sie ihr Studium der Literaturwissenschaft fortsetzte.

Poetikvorlesungen in Tübingen 1998, zahlreiche Preise und

Auszeichnungen (vgl. www.tawada.de). Yoko Tawada schreibt in

deutscher und japanischer Sprache, auf deutsch erscheinen

ihre Bücher im Konkursbuch Verlag.

Die Teile 1-2 dieses Textes erschienen in Heft 4 und können unter

www.werkbauenundwohnen.ch nachgelesen werden. Der Schluss

wird in Heft 11 dieses Jahres folgen

7-8I2004 werk,bauen + wohnen 57


	Kolumne : Vergänglichkeit

