Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 91 (2004)

Heft: 7/8: Hamburg

Artikel: Kolumne : Verganglichkeit

Autor: Tawada, Yoko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-67783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-67783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bliiten duften zwar
Doch sind sie abgefallen.
Wer denn in dieser Welt
Wird unverganglich sein?

7-8|12004 werk, bauen+wohnen 56

Yoko Tawada
Verganglichkeit

Uber die Zeit 3-5

3

Die Mythensammlung «Kojiki» aus dem 8. Jahr-
hundert versucht, den Anfang der Welt zu er-
kliren. Diese Sammlung enthilt zwar spannende
Fragmente aus der Mythologie, aber es ist nicht
zu iibersehen, dass sie zum Zweck der Rechtfer-
tigung der kaiserlichen Macht herausgegeben
wurde. Zum Beispiel wurden Geschichten, die
auf dem Matriarchat basierten, aussortiert, umin-
terpretiert und umgeschrieben. Im «Kojiki» sieht
man den mithsamen Versuch, den fehlenden An-

Suishii T. Klopfenstein-Arii

fang der Geschichte zu ergiinzen. Dieser Versuch
wirkt ungeschickt, besonders wenn man ihn mit
dem Alten Testament vergleicht, in dem die
minnliche Genealogie sofort kinderreich und
dennoch linear losgeht: «Und Adam war 130
Jahre alt und zeugte einen Sohn, ihm gleich und
nach seinem Bilde, und nannte ihn Set; und lebte
danach 800 Jahre und zeugte Sohne und Téchter,
dass sein ganzes Alter ward 930 Jahre, und starb.
Set war 150 Jahre alt und zeugte Enosch und
lebte danach 807 Jahre und zeugte Séhne und
Tochter, dass sein ganzes Alter ward 912 Jahre
und starb, Enosch war 90 Jahre alt und zeugte
Kenan und lebte danach 815 Jahre und zeugte
Sohne und Téchter, dass sein ganzes Alter 905
ward und starb» und so weiter. Im Unterschied



dazu liuft die Genealogie im «Kojiki» folgender-
massen: «Als der Himmel und die Erde zum er-
sten Mal sich 6ffneten, entstanden im Himmel
Gotter Amenominakanushinokami, Takamimu-
suhinokami und Kamimusuhinokami. Sie blie-
ben alle ledig und verschwanden bald. Dann ent-
stand die Erde. Sie war noch nicht fest, bestand
aus Teilen, die Fettaugen auf dem Meer dhnelten
und wie Quallen herumschwammen. In dieser
Zeit entstanden zwei Gotter, die wie Schilfe aus
dem Wasser wuchsen: Umashiashikabihikoji-
nokami und amenotokodachinokami. Auch sie
blieben ledig und verschwanden bald. Dann ent-
standen weitere zwei Gotter: Kuninotokotachi-
nokami und Toyokumononokami. Auch sie blie-
ben ledig und verschwanden.» So muss man diese
seltsame Genealogie der ersten Gotter, die nie
heiraten wollten und kein Kind erzeugten, im-
mer weiterlesen, bis endlich die Géttin Izanami
und der Gott Izanagi erscheinen. Die beiden wer-
den oft als die erste Gottin und den ersten Gott
angesehen und beachtet. Dabei vergisst man zu
oft, dass die Geschichte mit den anderen Géottern
begann, die ohne Eltern entstanden und ohne
Paarung wieder verschwanden.

Izanami und Izanagi rithrten die schlammige
Erde mit einer Hellebarde. Von ihrer Spitze fielen
die Tropfen immer wieder an dieselbe Stelle und
bildeten dort eine feste Insel, auf der die beiden
endlich in Ruhe Geschlechtsverkehr praktizieren
konnten. Die Insel war die Voraussetzung fiir die
Reproduktion. Sie waren auch ihre Produkte,
denn Izanami hatte viele Inseln geboren, bevor

sie Gotter gebar.

4

Da die Zeit nur rdaumlich vorstellbar ist, kénnte
man die japanischen Zeiten mit Inseln verglei-
chen. Die Inseln sind nicht linear geordnet, son-
dern auf dem Ozean verteilt, der weder Ende
noch Anfang hat. Sie sind unbeweglich, dennoch
schwimmen sie auf dem formlosen Wasser. Dabei
bleiben sie immer in sich abgeschlossen. Im
Schulunterricht in Japan hatte ich oft das Gefiihl,

dass die verschiedenen historischen Epochen wie

Inseln auf dem Meer behandelt wurden. Beson-
ders die chinesische Geschichte konfuzianisti-
scher Auffassung, die immer noch Modellcharak-
ter in Japan hat, kam mir vor wie ein Ozean mit
Inseln: es gab die A-Dynastie, die B-Dynastie
und die C-Dynastie und viele andere Dynastien.
Sie entstanden zwar in einer zeitlichen Reihen-
folge, aber ich vergass sie schnell, weil die Not-
wendigkeit, warum die B-Dynastie der A-Dy-
nastie folgte und nicht umgekehrt, unklar blieb.
Jede Dynastie hatte ihren eigenen Hohepunk,
ihre Krisen und ihr Ende, aber ich sah keine
Entwicklung, die die verschiedenen Epochen
durchzog.

5

Manchmal fiel eine neue Insel aus dem Himmel,
vielleicht war sie ein Tropfen von der Hellebarde.
Die alten Inseln bleiben unverindert weiter auf
dem Meerwasser, denn es gibt genug Platz fiir
alle.

Als der Buddhismus eingefiihrt wurde, wurde
die Naturreligion nicht ausgerottet. Und die Ein-
fiihrung des Konfuzianismus bedrohte nicht den
Buddhismus. Die Begeisterung fiir die europdi-
schen Naturwissenschaften fiihrte nie zur Ab-
schaffung der Zeremonien gegen bose Geister.
Shuichi Kato sieht in der Form der Koexistenz
verschiedener Religionen und Ideologien eine
Chance, um die moderne Welt zu iiberleben. Auf
diese Weise kénnte man zum Beispiel eine totale
Verwestlichung vermeiden, die frither oder spa-
ter zum Fundamentalismus fithren wiirde. Eine
unreine Mischform sei besser als eine totale «Re-
form», wie die Geschichte zeige. Vielleicht sollte
man hinzufiigen, dass diese Mischform nicht die
Koexistenz verschiedener Religionen und Denk-
richtungen innerhalb eines Landes bedeutet, son-
dern innerhalb einer Person.

Masao Maruyama reagierte auf Kato zwar
nicht ablehnend aber doch in einem deutlich kri-
tischen Ton. Dieses Nebeneinander habe nichts
mit Toleranz zu tun. In Japan kénne keine neue
Idee wirklich Wurzel schlagen und zu einer Tra-
dition werden. Es gebe keinen Konflikt, aber

Kolumne

auch keine wirkliche Debatte, keine griindliche
Auseinandersetzung, und daher keine Verinde-
rung. Mit einem Wort, es gebe gar keine Tradi-
tion in Japan.

Keine Tradition zu haben, klingt in Europa
negativ oder unglaubwiirdig, da «die Tradition
und die Moderne» dort zu einem der wichtig-
sten Denkschemen geworden ist. Dabei wird das
Wort «Moderne» oft als Synonym fiir die westli-
che Moderne verwendet. Die meisten Fernseh-
sendungen und Zeitungsartikel behaupten in
ihren Beitriigen nichts anderes als den «Verlust
der Traditon durch die Verwestlichungy. Es spielt
keine Rolle, ob es um Nepal, Papua-Neuguinea,
Kenia oder Japan geht. Das Motiv der Tradition
— oder genauer gesagt ihr Verlust — beschiftigt
Europa so schr, dass man nichts anders mehr tut,
als die aussereuropiische Welt zu bemitleiden,
weil dort die Tradition verlorengegangen sein
soll. Auch ich habe mittlerweile Mitleid mit mir,
weil auch meine Tradition verlorengegangen sein
muss, die aber eventuell von Anfang an gar nicht
existierte. Eigentlich brauche ich keine Tradition,
die eine feste Form hat und die mir gehéren soll.
Ich wiinsche mir nur die Fihigkeit, jetzt und
in den kommenden Stunden aus verschiedenen
Kulturen etwas finden zu konnen, das mich in-
spiriert.

Die Vorstellung eines endgiiltigen Verlustes,
der nie wieder gut zu machen ist und nur noch
durch das Streben nach der Utopie verzichen
werden kann, stammt wahrscheinlich von der
imaginiren Erfahrung des Verlustes vom Para-
dies. In Japan gehen zwar pausenlos viele Dinge
verloren, aber weil es ein normaler Zustand ist,
spricht man nicht von Verlust, sondern von Ver-
ginglichkeir.

Yoko Tawada, 1960 in Tokyo geboren, wohnt seit 1983 in
Hamburg, wo sie ihr Studium der Literaturwissenschaft fortsetzte.
Poetikvorlesungen in Tilbingen 1998, zahlreiche Preise und
Auszeichnungen (vgl. www.tawada.de). Yoko Tawada schreibt in

deutscher und japanischer Sprache, auf deutsch erscheinen
ihre Biicher im Konkursbuch Verlag.

Die Teile 1-2 dieses Textes erschienen in Heft 4 und kénnen unter

www.werkbauenundwohnen.ch nachgelesen werden. Der Schluss
wird in Heft 11 dieses Jahres folgen.

7-8|2004 werk, bauen+wohnen 57



	Kolumne : Vergänglichkeit

