Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 91 (2004)

Heft: 5: Reinheit = Pureté = Purity

Artikel: Die Macht des Reinen : zum Begriff der Reinheit
Autor: Braun, Christina von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-67752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-67752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hermann Nitsch, Kleines Schiittbild, 1962, Dispersion, Schlimmkreide auf Jute, Galerie Fred Jahn, Miinchen - Bild aus: Nitsch, das bildnerische Werk, Salzburg 1988.

4 werk, bauen+wohnen 5|2004



In jeder Kultur und in jeder historischen Epoche
nimmt «das Reine» véllig unterschiedliche Bedeutun-
gen an. Allen Bedeutungen gemeinsam ist allerdings
die Tatsache, dass die Reinheit — je nach Bedarf — dazu
dient, Abgrenzungen vorzunehmen. Davon erzihlt
schon die Etymologie des Wortes «rein»: Aus dem Alt-
und Mittelhochdeutschen «reini» bzw. «hreni» stam-
mend, bedeutet das Wort urspriinglich «gesiebt» oder
«gesiubert».' Im Wort «rein» steckt also die Bedeutung
von «herein» oder «hereinnehmen», was neben dem
Einschluss auch einen Ausschluss beinhaltet. Die Tat-
sache, dass sich das Reine nur durch den Gegensatz
zum Unreinen definieren ldsst, hat zur Folge, dass in
vielen Kulturen der Schmutz, oder das Unreine iiber-
haupt erst rituell eingefithrt und sichtbar gemacht
werden miissen, damit das Unreine durch das «reini-
gende» Opfer abgespalten werden kann: als das Bose
oder als die Siinde.

Gesetze und Rituale

Der religiose Ursprung der «Reinheit» tritt am deut-
lichsten durch einen Vergleich zwischen jiidischen und
christlichen Reinheitsvorstellungen zutage. Die Rein-
heitsgesetze der jiidischen Religion, die sich weitge-
hend auf Speisen und die Berithrung mit Blut be-
zichen, sind als «Zeichen» zu lesen, «die in jedem
Moment zum Nachdenken iiber die Einheit, Reinheit
und Vollkommenheit Gottes anregten. (...). So ge-
sehen, erscheint die Einhaltung der Speisegesetze als
bedeutungsvoller Teil des grossen liturgischen Aktes
der Anerkennung und Anbetung, der im Tempelopfer
kulminierte».> Die jiidischen Zeremonialgesetze, die

Die Macht des Relnen

Zum Begriff der Reinheit

Christina von Braun Es gibt nur wenige Begriffe, die eine solche Macht lber das

Denken von Individuen und Gemeinschaften austben, wie die «Reinheit». Kaum

ein Bereich — Religion, Politik, Sexualitdt, Naturwissenschaften, Kultur und

Psychologie — in dem er nicht eine Schliisselstellung besetzt.

sich auf das Blut beziehen, haben eine dhnliche Funk-
tion: Sie leiten sich ab von dem Gesetz, dass nur Gott,
der Schépfer, iiber das Blut, Symbol des Lebens, verfii-
gen darf. Das Verbot einer Beriihrung mit dem Blut
hingt also eng zusammen mit dem Verbot einer Uber-
schreitung der Grenze, die zwischen menschlicher
Ohnmacht und gottlicher Allmacht besteht. In der
christlichen Religion dagegen bezieht sich die «Rein-
heit» auf Rituale, die gerade die Vereinigung mit Gott
beinhalten. Das geschicht entweder durch Askese und
Vergeistigung, durch die, wie der frithchristliche Hei-
lige Antonius an seine Schiiler schrieb, Seele und Geist
«von allen Friichten des Fleisches» gereinigt werden.?
Oder aber der Gliubige wird von der Siinde gereinigt,
indem er das Fleisch und Blut des Erlosers in sich auf-
nimmt. Die Vereinigung — beim Heiligen Abendmahl
— mit dem «reinen» Leib von Christus birgt in sich das
Versprechen der Erlésung von menschlicher Unvoll-
kommenbheit und Sterblichkeit. D. h. anders als in der
jiidischen Religion, beinhaltet das Gesetz der Reinheit
in der christlichen Religion die Aufhebung der Grenze,
die zwischen der Vollkommenheit Gottes und der Un-
vollkommenheit des Menschen besteht.

Gut und bose

Die sikularen Industriegesellschaften haben keine Be-
grifflichkeit fiir das «Bése» oder die «Siinde». Dennoch
hat der Begriff der «Reinheit» den Sikularisierungs-
prozess iiberdauert — erkennbar u. a. in der Verlagerung
vom religiosen Begriff der Reinheit zur sikularen
Reinlichkeit. Heute gibt es einen breiten Konsens dar-
iiber, dass Sauberkeit, Hygiene und Gesundheit etwas

1vgl. u.a. 0.Gaupp, Zur Geschichte des
Wortes «rein» (Diss. Tiibingen 1920) und

L. Wolff, Zeitschrift fiir Deutsches Altertum
und deutsche Literatur 67 (1930),
5:263-271

2 Mary Douglas, Reinheit und Gefdhrdung.
Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreini-
gung und Tabu, iibersetzt von Brigitte
Luchesi, Frankfurt/M. 1988, S.78.

3 zit. nach Peter Brown, Die Keuschheit der
Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Kor-
perlichkeit im frihen Christentum, aus dem
Englischen von Martin Pfeiffer, Miinchen
1994, 5.237.

5|2004 werk, bauen+wohnen 5



Piero Manzoni, Merda d'artista no. 047,
1961, Coll. Attilio Codognato, Venezia
Bild aus: Piero Manzoni, ed. by
Germano Celant, Milano 1991.

6 werk, bauen+wohnen 5|2004

Gutes darstellen, wihrend alles, was unter den Be-
griff des Schmutzes fillt, dem Schlechten oder Frem-
den zugerechnet wird. Das erscheint auf den ersten
Blick wie eine Tautologie. Dass es sich bei dieser Be-
deutung von «Reinlichkeit» jedoch um eine symboli-
sche Zuordnung handelt, kann man an sich selbst
beobachten: An Orten, die uns fremd sind oder in
Lindern, deren Sprache wir nicht sprechen, nehmen
wir Schmutz viel deutlicher wahr als in der eigenen
Stube. Auch neigen wir dazu, Gefiihle von Fremdheit
mit Worten und Bildern zu umschreiben, in denen
von mangelnder Sauberkeit oder schlechtem Geruch
die Rede ist. Solche Wahrnehmungen stehen in einer
langen Geistestradition, in der das Fremde mit dem
Schmutz — oder dem Unreinen — gleichgesetzt wird. In
diesem Sinne ist auch die Reinlichkeit (sozusagen die
sikulare Reinheit) wiederholt politisch funktionalisiert
worden: etwa im rassistischen Antisemitismus, wo von
der «Reinheit» des Volkskorpers und der «Unreinheit»
des (jiidischen Blutes» die Rede war. Oder auch im
Stidtebau des 17. Jahrhunderts, als mit dem Beginn
einer Hygienepolitik auch eine siuberliche Trennung

zwischen Arm und Reich vorgenommen wurde.

Unreine Gefiihle und Sexualitat

Neben den religiésen und politischen Bedeutungen er-
hilt die Reinheit auch im Bereich des Seelischen ihren
besonderen Sinn: Das griechische Wort «Katharsis»
bedeutet Reinigung und beinhaltet das Abreagieren
von Affekten. Aristoteles sah in der Tragodie ein Mit-
tel, die Katharsis herbeizufiihren. Die Pythagorier ver-
traten dagegen die Ansicht, dass sich Angstgefiihle am
besten durch Musik iiberwinden lassen. In der moder-

nen Psychologie und Psychoanalyse — mit ihrem

Franz von Stuck, Die Siinde, 1893, Neue Pinakothek
Miinchen - Bild: Universidad del Norte, Barranquilla
Columbia

«Chimney sweeping» wie Joseph Breuers Patientin
Anna O. die Vorginge nannte’ — handelt es sich um
eine Form von Katharsis, die einer ihnlichen Meta-
phorik folgt: durch Worte und Bewusstmachung soll
die Seele von Bedriickendem gereinigt werden. Andere
Formen von Therapie versuchen, seelische Konflikte
durch «Abreagieren» aufzulésen. In jedem Fall scheint
ein hoher Grad an Gefiihl dem modernen Denken als
«fremd» — und das heisst eben unrein — zu gelten.

Wegen seiner engen Bezichung zur Emotionalitit
fille in vielen Kulturen auch die Sexualitit in den Be-
reich des Unreinen. Strenge Vorschriften — die sich von
einer Kultur zur anderen unterscheiden — schreiben
vor, mit wem der Geschlechtsverkehr rein oder unrein
ist. Oder aber der Geschlechtsverkehr an sich gilt als
«kontaminierend». Das galt vor allem fiir das frithe
Christentum und die Gnosis. Die Vorstellung, durch
Sexualitit Leben zu zeugen, wurde zunehmend durch
die Vorstellung verdringt, dass der reine Geist als
«fruchtbarer Samen» zu wirken habe. Solche Vorstel-
lungen implizierten auch die Gleichsetzung des weib-
lichen Kérpers — der als Symbolgestalt von Sexualitit
und Leiblichkeit galt — mit Unreinheit. Das heisst,
hinter der Tatsache, dass Frauen iiber Jahrhunderte
von kultureller Titigkeit und politischer Aktivitit aus-
geschlossen blieben, stand die Vorstellung, dass der
weibliche Kérper eine gefihrliche Kontamination fiir
die Reinheit des Geistes darstelle.

Reine Wissenschaft, reine Kunst

In der Wissenschaft bedeutet «Reinheit» in erster Li-
nie, dass die Forschung durch keine Elemente des
Psychischen, des Historischen oder des «Subjektiven»
beeinflusst werden darf. Vor allem die modernen



Donald Judd, Ohne Titel (DJ 89-3), 1989. - Bild: Waddington Galleries,
London

Naturwissenschaften gehen von einer «Wahrheit» aus,
die auf reiner — d.h. vom Menschen und seiner Un-
vollstindigkeit unabhingiger — Logik beruht, die «ge-
lesen» und «erkannt» werden muss. Die Gesetze dieser
Wahrheit werden als vorgegeben begriffen, werden
aber in Wirklichkeit oft erst durch die Forschungsme-
thode und im Labor hergestellt. Eine solche Vorstel-
lung von «Reinheit» der Wissenschaft, die Berechen-
barkeit und «Lesbarkeit» impliziert, ist ein Spezifikum
des abendlindischen Denkens, hinter dem nicht nur
ein Universalititsanspruch, sondern auch eine Defini-
tionsmacht iiber das «Wahre» und «Wirkliche» steht.
Das heisst, hinter der Behauptung einer «Reinheit der
Wissenschaft» scheint ein Ideal der Vereinheitlichung
auf, bei der die Reinheit zur Einheit aller Individuen
fithren soll.

In der Asthetik kann die «reine Form» bzw. die
«reine Kunst» sehr unterschiedliche Bedeutungen an-
nehmen. Mal verweist die Reinheit, wie bei der Ma-
thematik oder der Logik, auf eine Vorstellung von
Kunst, die jeden Bezug zu Politik oder Religion (dem
Subjektiven) abstreitet, einer Kunst also, die nur sich
selbst gilt. Dann verweist sie wiederum auf eine Form
von Kunst, die sich dem «reinen Denken» verschrieben
hat — etwa die abstrakte Kunst oder Musik, bzw. eine
Architektur, deren Formen von «reiner» Zweckiiberle-
gung bestimmt wird. Den Begriff der «reinen Kunst»
nehmen aber auch die isthetischen Formen fiir sich
in Anspruch, die gerade eine politische oder religiose
Botschaft zu transportieren versuchen: das Biithnen-
weihfestspiel Richard Wagners zum Beispiel bzw. die
dem Blut- und Boden verhaftete Kunst der NS-Zeit,
die die Kunst der Moderne als «entartet», mithin

als unnatiirliche und fremde Kunst bezeichnen. Im

sprachlichen Zusammenhang ist oft von der Reinheit
der Sprache der Rede; auch hier also ein Ausschluss-
mechanismus, durch den das Fremde bezeichnet wird.

Da der Begriff der Reinheit in enger Bezichung zur
Kérperlichkeit und mithin zum Tastsinn steht, dieser
aber (vor allem in seiner sexuellen Bestimmung) oft als
«kontaminierend» fiir den «reinen Geist» betrachtet
wurde, ist es nicht erstaunlich, dass das Sehen als der
«reinste» der Sinne gilt, weil er — Distanz zum Objekt
voraussetzend — einen hohen Abstraktionsgrad ermég-
licht. Hier ist der Schliissel zum Verstindnis dieses en-
gen Zusammenhangs, den die Moderne zwischen Se-
hen und Wissenschaft hergestellt hat: Der Begriff der
«Erkenntnis» ist fast zu einem Synonym fiir Betrach-
ten geworden. Bei der Untersuchung der Funktions-
weise dieser «visuellen Reinheit» sind heute auch die
am Rechner erstellten Bilder mitzudenken: Sie ma-
chen etwas sichtbar, das eigentlich gar nicht zu sehen
ist, etwa die Doppelhelix der Genwissenschaft. Eben
diese Bilder werden jedoch zu einem Code fiir die Bot-
schaft von der «reinen Wissenschaft».

Drinnen und Draussen

Da der Begriff der Reinheit Ein- und Ausschluss-
systeme bezeichnet, verweist er auf ein «Drinnen» und
ein «Draussen»: Man konnte von einer virtuellen «Be-
hausungy sprechen. Das galt schon im religiésen Kon-
text, wenn der soziale Korper als eine Art von «Woh-
nung» betrachtet wird, in der sich Gott (oder seine
sikulare Gestalt: der «Geist des Volkes») niederlisst.
Ich, der Herr, so heisst es in Exodus, habe das Volk
Israel aus Agypcen herausgefiihrt, «um in seiner Mitte
zu wohnen».> Das heisst, der — durch die Gesetze der
Reinheit gebildete — Kérper der Gemeinschaft stellt

Die Macht des Reinen

4 Joseph Breuer, Sigmund Freud, Studien zur
Hysterie, 1896.
5 Exodus 42-46.

5|2004 werk, bauen+wohnen 7



DNA-Doppelhelix. - Bild: x1 communications

6 Vgl. Hartmut Boblitz, Die Allegorese der
Arche Noahs in der friihen Bibelauslegung,
in: Frithmittelalterliche Studien 6 (1972),
S.150-170.

7 Bruno Reudenbach, Die Gemeinschaft als
Korper und Gebéude. Francesco di Giorgios
Stadttheorie und die Visualisierung von
Sozialmetaphern im Mittelalter, in:

Klaus Schreiner, Norbert Schnitzler (Hrsg.),
Gepeinigt, begehrt, vergessen. Symbolik und
Sozialbezug des Korpers im spaten Mittel-
alter und in der friihen Neuzeit, Miinchen
1992, S.171-198.

8 Francesco di Giorgio Martini, Trattati di
architettura ingegneria e arte militare, zit.
nach Reudenbach, Die Gemeinschaft als
Korper und Gebéaude, S.174.

9 Zit. nach Reudenbach, Die Gemeinschaft
als Korper und Gebaude, S.175.

8 werk, bauen+wohnen 5 | 2004

Kirchengrundriss, Pietro Cataneo,
| quattro primi libri di architettura [...],
Venezia 1554. - Bild: aiwaz.net institute

ein imaginires und zugleich (in den Kérpern ange-
siedeltes) Haus dar. So ist es nicht erstaunlich, dass
bei Sakralbauten oder mythischen Behausungen auch
immer wieder die Analogie von Kérper und Haus her-
gestellt wird. Diese Metaphorik reicht von der Arche
Noahs, die als Sinnbild der alttestamentarischen Ge-
meinschaft oder bei den frithen Kirchenvitern als
Prifiguration der Ecclesia gelesen wurde,® bis zu den
grossen Sakralbauten des Mittelalters, die als petri-
fizierte Gestalten des «mystischen Kérpers Christi»
errichtet wurden: mit Lingsschiff und Querschiff als
Reprisentationsformen des Gekreuzigten. Im welt-
lichen Kontext tauchen Vorstellungen von der Kér-
perihnlichkeit der Bauten bei Vitruv auf, der forderte,
dass die verschiedenen Teile eines Tempels in einem
festen Verhiltnis zueinander stehen miissen «wie die
Glieder eines wohlgeformten Menschen».” In der
Renaissance iibertrug der Maler, Bildhauer und Bau-
meister Francesco di Giorgio Martini die Kérperme-
taphorik sogar auf die gesamte Stadtplanung. Von
der «Ahnlichkeit der Stadt mit dem menschlichen
Korper* leitete er die Forderung ab, dass die ver-
schiedenen Einzelarchitekturen und Stadtteile so auf-
einander abzustimmen seien, dass ein harmonisches
Stadtganzes entstehe.’

Weder das Haus noch die Stadt sind Kérper, so
wie auch der Sozialkérper nur eine metaphorische
Wohnung darstellt. Dennoch nimmt die Symbolik des
einen unteilbaren und reinen Kérpers in diesen Archi-
tekturen sichtbare Gestalt an. Das heisst, die Architek-
tur selbst wird zu einem Sinnbild fiir die Gesetze der
Reinheit, die in einer Gesellschaft dominieren und die
oft auf unbewusste Weise wirkungsmichtig werden.
Je stirker sie zwischen drinnen und draussen unter-
scheiden, desto einschneidender sind die Vorstellun-

gen von Reinheit, fiir die sie stehen. Was Architekeur
und Stadtplanung somit sichtbar macht, sind die Ge-
setze der Reinheit einer Gemeinschaft, durch die der
Gemeinschaftskérper definiert wird. Allerdings gibt es
auch Kulturen, die die Grenze zwischen dem «Drin-
nen» und dem «Draussen» fliessend zu halten versu-
chen — und diese fliessende Grenze wird sich dann
auch wieder finden in der Architektur der Hiuser und
der Stadtplanung selbst. ]

Christina von Braun, Kulturtheoretikerin, Filmemacherin. Fiinfzig Filmdoku-
mentationen, zahlreiche Biicher, Aufsatze zu kulturgeschichtlichen Themen.
Professorin fiir Kulturwissenschaft an der Humboldt-Universitat zu Berlin.
Forschungsschwerpunkte: Medien, Gender, Religion und Moderne.

Le pouvoir de la pureté A propos de la notion de
pureté Peu de notions exercent un aussi grand pouvoir sur la
pensée des individus et des communautés que la «puretén.
Elle sert a délimiter et ne se définit que par contraste avec
«'impum qui, dans de nombreuses cultures, peut étre isolé,
rendu visible comme saleté, comme mal ou péché au travers
de la victime «expiatoire».

L'origine religieuse de la «pureté», nous la trouvons dans
les représentations juives et chrétiennes. Dans la religion
juive, les lois sur la pureté se rapportent dans une large me-
sure aux aliments et au contact avec le sang. Les juifs qui
entrent en contact avec le sang franchissent la frontiére entre
I'impuissance humaine et la toute puissance divine. Les cho-
ses sont différentes dans la chrétienté: lors de la communion,
le croyant est purifié de son péché en absorbant le corps et
le sang du Sauveur. Dans les sociétés industrielles séculari-
sées, la notion religieuse de pureté s'est changée en «pureté»
séculiére. Propreté, hygiéne et santé représentent quelque
chose de «bon, tandis que tout ce qui tombe sous le terme



de saleté est attribué au mal ou a I'étranger; une attribution
symbolique.

Dans de nombreuses cultures, la sexualité reléve aussi du do-
maine de I'impur. La représentation selon laquelle I'esprit pur
ait a agir comme «semence fertile» avait pour conséquence que
les relations sexuelles étaient en soi «sources de contamina-
tion». Ceci impliquait a son tour I'identification du corps de la
femme — symbole du physique et de la sexualité — a l'impureté.

Dans la science, «la pureté» signifie en premiére ligne que
la recherche n'a le droit d'étre influencée par aucun élé-
ment relevant du psychique, de I'historique ou du «subjectifs.
Derriére cette idée avant tout occidentale de la «pureté» de
la science, il n'y a pas seulement une revendication d'uni-
versalité mais aussi un pouvoir de définition sur le wrai» et
le «éritabler.

Dans l'esthétique, la «forme pure» et «l'art purm peuvent
revétir des significations extrémement différentes. Ils ne re-
quiérent aucun rapport et ne renvoient qu'a eux-mémes. La
vision est percue comme étant le sens «le plus pum. C'est ici
que réside la clé qui permet de comprendre le rapport étroit
que le Mouvement moderne a établi entre la vision et la
science: la notion de «connaissance» est devenue presque un
synonyme de considérer. Aujourd'hui, les images réalisées a
I'aide d'ordinateurs visualisent quelque chose qui n'est au
fond pas visible, par exemple la double vrille de la science
génétique (code pour le message de la «science pure») qui in-
carne également la «pureté» visuelle.

Dans le champ linguistique, il est souvent question de la
pureté de la langue. Elle y est également assimilée a un mé-
canisme d'exclusion qui sert a désigner ce qui est étranger.
Dans la mesure ot la notion de pureté désigne des systémes
d'inclusion et d'exclusion, elle renvoie a un «intérieurm et a un
«extérieur: nous pourrions parler d'un «habitat» virtuel. Il
n'est donc pas étonnant que, dans les édifices religieux ou
mystiques, I'on ne cesse d'établir une analogie entre corps et
maison (arche de Noé, ecclésia, Vitruve, Francesco di Giorgio
Martini). Mais ni la maison ni la ville ne sont des corps, au
méme titre que le corps social ne constitue qu'un logement
métaphorique. La symbolique d'un corps indivisible et pur ac-
quiert néanmoins une forme visible dans ces architectures.
L'architecture elle-méme devient un symbole pour les lois de
la pureté prépondérantes dans une société donnée, des lois
qui s'imposent souvent de maniére inconsciente. Plus elles
distinguent fortement intérieur et extérieur, plus les représen-
tations de pureté qu'elles figurent sont importantes. Ce que
I'architecture et I'urbanisme rendent visible, ce sont les lois de
la pureté d'une communauté par lesquelles le corps social se
définit. |

The power of purity About the concept of purity There
are few concepts that have such power over the thinking of
individuals and societies as that of “purity”. It is instrumental
in establishing boundaries, and it is defined solely by its
opposite concept of "unclean”, which in many cultures -
endowed with the visible form of dirt - can, by virtue of
the “cleansing" sacrifice be interpreted as evil or sin.

We find the religious origin of “purity” in both the Jewish
and the Christian concepts of purity. In the Jewish religion,
the laws of purity refer largely to food and contact with
blood. Jews who come into contact with blood cross the
boundary between human impotence and divine omnipo-
tence. In Christianity, on the other hand, the faithful are
cleansed from sin by receiving the body and blood of the
Saviour at Holy Communion.

In secular industrial societies, the religious concept of
“pure” has evolved into the secular “clean”. Cleanliness, hy-
giene and health are synonymous with "good”, and every-
thing that comes under the heading of “dirty” falls under the
symbolic classification of “bad", or “alien".

In many cultures, sexuality is also regarded as “unclean”.
The idea that pure spirit can function as “fertile seed” leads to
the notion that sexual intercourse is in itself “contaminating”.
This also implies the equation of the female body with the
symbolic form of sexuality and corporeality with impurity.

In science, the concept of “purity” means first and foremost
the absence of any psychological, historical or “subjective”
elements that might influence scientific research. This prima-
rily occidental concept of “purity” is based not only on the
need for a universal standard, but also on the desire to
achieve control over the “true” and the "real” through the
power of definition.

In the field of aesthetics, "pure form”, or "pure art" may
assume very different meanings. They can refer only to them-
selves without reference to anything else. "Seeing" is regar-
ded as the “purest” of the senses, and here is the key to an
understanding of the close connection that Modernism has
established between seeing and science. The concept of
"knowledge”, in the sense of “recognition”, is almost a syn-
onym for “seeing”. Nowadays, visual "purity” is also embodied
by the images displayed on the computer, images that give
a "visible" form to something that cannot really be seen, for
example the double helix of genetic science — a code for the
message of “pure science”.

In the linguistic sense, there is often mention of the purity
of speech; this, too, acts as an exclusion mechanism by which
the alien element is identified. Since the concept of purity
refers to in-and ex-clusion systems, it also alludes to an
“inside” and an "outside”, as it were a virtual "dwelling”. It is
thus not surprising that in the case of sacred buildings or
mythical dwellings, the analogy is frequently established be-
tween the body and the house (Noah's ark, Ecclesia, Vitruvius,
Francesco di Giorgio Martini). But neither the house nor the
city are bodies, just as the social body is only a metaphorical
dwelling. Nevertheless, the symbolism of an indivisible and
pure body takes on a visible form in these works of architec-
ture. Architecture itself becomes a symbol of the law of purity
that prevails in society and which often has a powerful sub-
conscious impact. The greater the difference between inside
and outside, the stronger are the concepts of purity for which
they stand. Architecture and urban planning give a visible
form to the laws of purity of a society by which the communal
body is defined. |

Die Macht des Reinen

5|2004 werk, bauen+wohnen 9



	Die Macht des Reinen : zum Begriff der Reinheit

