
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 91 (2004)

Heft: 5: Reinheit = Pureté = Purity

Artikel: Die Macht des Reinen : zum Begriff der Reinheit

Autor: Braun, Christina von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-67752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-67752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m \ TSim.
.JsiiS

I
Xm »

<

m
%' f

\
\#-

if
^ -

\iZM

#¦• \¦¦'

w
1

'/, ^ 4 -1

1

*'.:';¦

^
Hermann Nitsch, Kleines Schüttbild, 1962, Dispersion, Schlämmkreide auf Jute, Galerie Fred Jahn, München - Bild aus: Nitsch, das bildnerische Werk, Salzburg 1988.

4 werk, bauen* wohnen 5I2004



Die Macht des Reinen
Zum Begriff der Reinheit

Christina von Braun Es gibt nur wenige Begriffe, die eine solche Macht über das

Denken von Individuen und Gemeinschaften ausüben, wie die «Reinheit». Kaum

ein Bereich - Religion, Politik, Sexualität, Naturwissenschaften, Kultur und

Psychologie - in dem er nicht eine Schlüsselstellung besetzt.

In jeder Kultur und in jeder historischen Epoche

nimmt «das Reine» völlig unterschiedliche Bedeutungen

an. Allen Bedeutungen gemeinsam ist allerdings
die Tatsache, dass die Reinheit - je nach Bedarf- dazu

dient, Abgrenzungen vorzunehmen. Davon erzählt

schon die Etymologie des Wortes «rein»: Aus dem Alt-
und Mittelhochdeutschen «reini» bzw. «hreni»

stammend, bedeutet das Wort ursprünglich «gesiebt» oder

«gesäubert».' Im Wort «rein» steckt also die Bedeutung

von «herein» oder «hereinnehmen», was neben dem

Einschluss auch einen Ausschluss beinhaltet. Die
Tatsache, dass sich das Reine nur durch den Gegensatz

zum Unreinen definieren lässt, hat zur Folge, dass in
vielen Kulturen der Schmutz, oder das Unreine
überhaupt erst rituell eingeführt und sichtbar gemacht
werden müssen, damit das Unreine durch das

«reinigende» Opfer abgespalten werden kann: als das Böse

oder als die Sünde.

Gesetze und Rituale

Der religiöse Ursprung der «Reinheit» tritt am
deutlichsten durch einen Vergleich zwischen jüdischen und
christlichen Reinheitsvorstellungen zutage. Die
Reinheitsgesetze der jüdischen Religion, die sich weitgehend

auf Speisen und die Berührung mit Blut
beziehen, sind als «Zeichen» zu lesen, «die in jedem
Moment zum Nachdenken über die Einheit, Reinheit

und Vollkommenheit Gottes anregten. So

gesehen, erscheint die Einhaltung der Speisegesetze als

bedeutungsvoller Teil des grossen liturgischen Aktes

der Anerkennung und Anbetung, der im Tempelopfer
kulminierte».2 Die jüdischen Zeremonialgesetze, die

sich auf das Blut beziehen, haben eine ähnliche Funktion:

Sie leiten sich ab von dem Gesetz, dass nur Gott,
der Schöpfer, über das Blut, Symbol des Lebens, verfügen

darf. Das Verbot einer Berührung mit dem Blut

hängt also eng zusammen mit dem Verbot einer

Überschreitung der Grenze, die zwischen menschlicher

Ohnmacht und göttlicher Allmacht besteht. In der

christlichen Religion dagegen bezieht sich die «Reinheit»

auf Rituale, die gerade die Vereinigung mit Gott
beinhalten. Das geschieht entweder durch Askese und

Vergeistigung, durch die, wie der frühchristliche Heilige

Antonius an seine Schüler schrieb, Seele und Geist

«von allen Früchten des Fleisches» gereinigt werden.3

Oder aber der Gläubige wird von der Sünde gereinigt,
indem er das Fleisch und Blut des Erlösers in sich

aufnimmt. Die Vereinigung - beim Heiligen Abendmahl

- mit dem «reinen» Leib von Christus birgt in sich das

Versprechen der Erlösung von menschlicher Unvoll-
kommenheit und Sterblichkeit. D.h. anders als in der

jüdischen Religion, beinhaltet das Gesetz der Reinheit

in der christlichen Religion die Aufhebung der Grenze,

die zwischen der Vollkommenheit Gottes und der Un-
vollkommenheit des Menschen besteht.

Cut und böse

Die säkularen Industriegesellschaften haben keine

Begrifflichkeit für das «Böse» oder die «Sünde». Dennoch

hat der Begriff der «Reinheit» den Säkularisierungs-

prozess überdauert - erkennbar u. a. in der Verlagerung

vom religiösen Begriff der Reinheit zur säkularen

Reinlichkeit. Heute gibt es einen breiten Konsens

darüber, dass Sauberkeit, Hygiene und Gesundheit etwas

1 Vgl. u.a. 0.Caupp, Zur Geschichte des

Wortes «rein» (Diss. Tübingen 1920) und

LWolff, Zeitschrift für Deutsches Altertum

und deutsche Literatur 67 (1930),
S. 263-271.
2 Mary Douglas, Reinheit und Gefährdung.

Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung

und Tabu, übersetzt von Brigitte

Luchesi, Frankfurt/M. 1988, 5 78
3 zit. nach Peter Brown, Die Keuschheit der

Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und

Körperlichkeit im frühen Christentum, aus dem

Englischen von Martin Pfeiffer, München

1994, S. 237

5I2004 werk,bauen + wohnen 5



y/o(£*aA-&**^<*
U<

y.
&V<U «l'Arti»«*

^i^"*»«
o«*»

MKT

SS ru«»AU M*
.C>

*<*, MM

Piero Manzoni, Merda d'artista no. 047,
1961, Coli. Attilio Codognato, Venezia

Bild aus: Piero Manzoni, ed. by
Germano Celant, Milano 1991.

;*

Franz von Stuck, Die Sünde, 1893, Neue Pinakothek
München - Bild: Universidad del Norte, Barranquilla
Columbia

Gutes darstellen, während alles, was unter den

Begriff des Schmutzes fällt, dem Schlechten oder Fremden

zugerechnet wird. Das erscheint auf den ersten
Blick wie eine Tautologie. Dass es sich bei dieser

Bedeutung von «Reinlichkeit» jedoch um eine symbolische

Zuordnung handelt, kann man an sich selbst

beobachten: An Orten, die uns fremd sind oder in
Ländern, deren Sprache wir nicht sprechen, nehmen

wir Schmutz viel deutlicher wahr als in der eigenen
Stube. Auch neigen wir dazu, Gefühle von Fremdheit

mit Worten und Bildern zu umschreiben, in denen

von mangelnder Sauberkeit oder schlechtem Geruch
die Rede ist. Solche Wahrnehmungen stehen in einer

langen Geistestradition, in der das Fremde mit dem

Schmutz - oder dem Unreinen - gleichgesetzt wird. In
diesem Sinne ist auch die Reinlichkeit (sozusagen die

säkulare Reinheit) wiederholt politisch funktionalisiert
worden: etwa im rassistischen Antisemitismus, wo von
der «Reinheit» des Volkskörpers und der «Unreinheit»
des «jüdischen Blutes» die Rede war. Oder auch im
Städtebau des 17. Jahrhunderts, als mit dem Beginn
einer Hygienepolitik auch eine säuberliche Trennung
zwischen Arm und Reich vorgenommen wurde.

Unreine Gefühle und Sexualität

Neben den religiösen und politischen Bedeutungen
erhält die Reinheit auch im Bereich des Seelischen ihren
besonderen Sinn: Das griechische Wort «Katharsis»

bedeutet Reinigung und beinhaltet das Abreagieren

von Affekten. Aristoteles sah in der Tragödie ein Mittel,

die Katharsis herbeizuführen. Die Pythagoräer
vertraten dagegen die Ansicht, dass sich Angstgefühle am
besten durch Musik überwinden lassen. In der modernen

Psychologie und Psychoanalyse - mit ihrem

«Chimney sweeping» wie Joseph Breuers Patientin

Anna O. die Vorgänge nannte4 — handelt es sich um
eine Form von Katharsis, die einer ähnlichen Meta-

phorik folgt: durch Worte und Bewusstmachung soll

die Seele von Bedrückendem gereinigt werden. Andere

Formen von Therapie versuchen, seelische Konflikte
durch «Abreagieren» aufzulösen. In jedem Fall scheint

ein hoher Grad an Gefühl dem modernen Denken als

«fremd» - und das heisst eben unrein - zu gelten.

Wegen seiner engen Beziehung zur Emotionalität
fällt in vielen Kulturen auch die Sexualität in den
Bereich des Unreinen. Strenge Vorschriften - die sich von
einer Kultur zur anderen unterscheiden - schreiben

vor, mit wem der Geschlechtsverkehr rein oder unrein
ist. Oder aber der Geschlechtsverkehr an sich gilt als

«kontaminierend». Das galt vor allem für das frühe

Christentum und die Gnosis. Die Vorstellung, durch

Sexualität Leben zu zeugen, wurde zunehmend durch
die Vorstellung verdrängt, dass der reine Geist als

«fruchtbarer Samen» zu wirken habe. Solche Vorstellungen

implizierten auch die Gleichsetzung des

weiblichen Körpers - der als Symbolgestalt von Sexualität

und Leiblichkeit galt - mit Unreinheit. Das heisst,

hinter der Tatsache, dass Frauen über Jahrhunderte

von kultureller Tätigkeit und politischer Aktivität
ausgeschlossen blieben, stand die Vorstellung, dass der

weibliche Körper eine gefährliche Kontamination für
die Reinheit des Geistes darstelle.

Reine Wissenschaft, reine Kunst

In der Wissenschaft bedeutet «Reinheit» in erster
Linie, dass die Forschung durch keine Elemente des

Psychischen, des Historischen oder des «Subjektiven»
beeinflusst werden darf. Vor allem die modernen

6 werk, bauen + wohnen 51 2004



Die Macht des Reinen

Donald Judd, Ohne Titel (DJ 89-3), 1989. - Bild: Waddington Galleries,
London

Naturwissenschaften gehen von einet «Wahrheit» aus,
die auf reiner - d. h. vom Menschen und seiner Un-

vollständigkeit unabhängiger — Logik beruht, die
«gelesen» und «erkannt» werden muss. Die Gesetze dieser

Wahrheit werden als vorgegeben begriffen, werden

aber in Wirklichkeit oft erst durch die Forschungsmethode

und im Labor hergestellt. Eine solche Vorstellung

von «Reinheit» der Wissenschaft, die Berechenbarkeit

und «Lesbarkeit» impliziert, ist ein Spezifikum
des abendländischen Denkens, hinter dem nicht nur
ein Universalitätsanspruch, sondern auch eine
Definitionsmacht über das «Wahre» und «Wirkliche» steht.

Das heisst, hinter der Behauptung einer «Reinheit der

Wissenschaft» scheint ein Ideal der Vereinheitlichung
auf, bei der die Reinheit zur Einheit aller Individuen
führen soll.

In der Ästhetik kann die «reine Form» bzw. die

«reine Kunst» sehr unterschiedliche Bedeutungen
annehmen. Mal verweist die Reinheit, wie bei der
Mathematik oder der Logik, auf eine Vorstellung von
Kunst, die jeden Bezug zu Politik oder Religion (dem

Subjektiven) abstreitet, einer Kunst also, die nur sich

selbst gilt. Dann verweist sie wiederum auf eine Form

von Kunst, die sich dem «reinen Denken» verschrieben

hat - etwa die abstrakte Kunst oder Musik, bzw. eine

Architektur, deren Formen von «reiner» Zwecküberlegung

bestimmt wird. Den Begriff der «reinen Kunst»

nehmen aber auch die ästhetischen Formen für sich

in Anspruch, die gerade eine politische oder religiöse
Botschaft zu transportieren versuchen: das Bühnen-

weihfestspiel Richard Wagners zum Beispiel bzw. die

dem Blut- und Boden verhaftete Kunst der NS-Zeit,
die die Kunst der Moderne als «entartet», mithin
als unnatürliche und fremde Kunst bezeichnen. Im

sprachlichen Zusammenhang ist oft von der Reinheit

der Sprache der Rede; auch hier also ein
Ausschlussmechanismus, durch den das Fremde bezeichnet wird.

Da der Begriff der Reinheit in enger Beziehung zur

Körperlichkeit und mithin zum Tastsinn steht, dieser

aber (vor allem in seiner sexuellen Bestimmung) oft als

«kontaminierend» für den «reinen Geist» betrachtet

wurde, ist es nicht erstaunlich, dass das Sehen als der

«reinste» der Sinne gilt, weil er - Distanz zum Objekt
voraussetzend — einen hohen Abstraktionsgrad ermöglicht.

Hier ist der Schlüssel zum Verständnis dieses

engen Zusammenhangs, den die Moderne zwischen
Sehen und Wissenschaft hergestellt hat: Der Begriff der

«Erkenntnis» ist fast zu einem Synonym für Betrachten

geworden. Bei der Untersuchung der Funktionsweise

dieser «visuellen Reinheit» sind heute auch die

am Rechner erstellten Bilder mitzudenken: Sie

machen etwas sichtbar, das eigentlich gar nicht zu sehen

ist, etwa die Doppelhelix der Genwissenschaft. Eben

diese Bilder werden jedoch zu einem Code für die

Botschaft von der «reinen Wissenschaft».

Drinnen und Draussen

Da der Begriff der Reinheit Ein- und Ausschlusssysteme

bezeichnet, verweist er auf ein «Drinnen» und
ein «Draussen»: Man könnte von einer virtuellen

«Behausung» sprechen. Das galt schon im religiösen Kontext,

wenn der soziale Körper als eine Art von «Wohnung»

betrachtet wird, in der sich Gott (oder seine

säkulare Gestalt: der «Geist des Volkes») niedetlässt.

Ich, der Herr, so heisst es in Exodus, habe das Volk
Israel aus Ägypten herausgeführt, «um in seiner Mitte
zu wohnen».5 Das heisst, der — durch die Gesetze der

Reinheit gebildete — Körper der Gemeinschaft stellt

4 Joseph Breuer, Sigmund Freud, Studien zur

Hysterie, 1896.
5 Exodus 42-46

51 2004 werk, bauen + wohnen 7



.-ü :

DNA-Doppelhelix. - Bild: xi Communications Kirchengrundriss, Pietro Cataneo,
I quattro primi libri di architettura [...],

Venezia 1554. - Bild: aiwaz.net institute

6 Vgl Hartmut Boblitz, Die Allegorese der

Arche Noahs in der frühen Bibelauslegung,
in: Frühmittelalterliche Studien 6 (1972),
S 150-170.
7 Bruno Reudenbach, Die Gemeinschaft als

Körper und Gebäude. Francesco di Giorgios

Stadttheorie und die Visualisierung von

Sozialmetaphern im Mittelalter, in:

Klaus Schreiner, Norbert Schnitzler (Hrsg

Gepeinigt, begehrt, vergessen. Symbolik und

Sozialbezug des Körpers im spaten Mittelalter

und in der frühen Neuzeit, München

1992, 5.171-198.
8 Francesco di Giorgio Martini, Trattati di

architettura mgegneria e arte militare, zit.

nach Reudenbach, Die Gemeinschaft als

Körper und Gebäude, S 174.

9 Zit. nach Reudenbach, Die Gemeinschaft
als Körper und Gebäude, S 175

ein imaginäres und zugleich (in den Körpern
angesiedeltes) Haus dar. So ist es nicht erstaunlich, dass

bei Sakralbauten odet mythischen Behausungen auch

immet wieder die Analogie von Körper und Haus

hergestellt wird. Diese Metaphorik reicht von der Arche

Noahs, die als Sinnbild der alttestamentarischen
Gemeinschaft oder bei den frühen Kirchenvätern als

Präfiguration der Ecclesia gelesen wurde,6 bis zu den

grossen Sakralbauten des Mittelalters, die als petri-
fizierte Gestalten des «mystischen Körpers Christi»

errichtet wurden: mit Längsschiff und Querschiff als

Repräsentationsformen des Gekreuzigten. Im
weltlichen Kontext tauchen Vorstellungen von der

Körperähnlichkeit der Bauten bei Vitruv auf, der forderte,
dass die verschiedenen Teile eines Tempels in einem
festen Verhältnis zueinander stehen müssen «wie die

Glieder eines wohlgeformten Menschen».7 In der

Renaissance übertrug der Maler, Bildhauer und
Baumeister Francesco di Giorgio Martini die Körperme-
taphorik sogar auf die gesamte Stadtplanung. Von
der «Ähnlichkeit der Stadt mit dem menschlichen

Körper»8 leitete er die Forderung ab, dass die

verschiedenen Einzelarchitekturen und Stadtteile so auf-

einandet abzustimmen seien, dass ein harmonisches

Stadtganzes entstehe.'

Wedet das Haus noch die Stadt sind Körper, so

wie auch der Sozialkörper nur eine metaphorische

Wohnung darstellt. Dennoch nimmt die Symbolik des

einen unteilbaren und reinen Körpers in diesen

Architekturen sichtbate Gestalt an. Das heisst, die Architektur

selbst wird zu einem Sinnbild für die Gesetze der

Reinheit, die in einer Gesellschaft dominieren und die

oft auf unbewusste Weise wirkungsmächtig werden.

Je stärker sie zwischen drinnen und draussen

unterscheiden, desto einschneidender sind die Vorstellun¬

gen von Reinheit, für die sie stehen. Was Architektur
und Stadtplanung somit sichtbar macht, sind die

Gesetze der Reinheit einer Gemeinschaft, durch die der

Gemeinschaftskötper definiert wird. Allerdings gibt es

auch Kulturen, die die Grenze zwischen dem «Drinnen»

und dem «Draussen» fliessend zu halten versuchen

- und diese fliessende Grenze wird sich dann

auch wieder finden in der Architektur der Häuser und
der Stadtplanung selbst. ¦
Christina von Braun, Kulturtheoretikerin, Filmemacherin. Fünfzig

Filmdokumentationen, zahlreiche Bücher, Aufsätze zu kulturgeschichtlichen Themen

Professorin für Kulturwissenschaft an der Humboldt-Universität zu Berlin

Forschungsschwerpunkte: Medien, Gender, Religion und Moderne.

Le pOUVOir de la purete Ä propos de la notion de

purete Peu de notions exercent un aussi grand pouvoir sur la

pensee des individus et des communaut.es que la «purete».

Elle sert ä delimiter et ne se definit que par contraste avec

«l'impur» qui, dans de nombreuses cultures, peut etre isole,

rendu visible comme salete, comme mal ou peche au travers

de la victime «expiatoire».

L'origine religieuse de la «purete», nous la trouvons dans

les representations juives et chretiennes. Dans la religion

juive, les lois sur la purete se rapportent dans une large

mesure aux aliments et au contact avec le sang. Les juifs qui

entrent en contact avec le sang franchissent la frontiere entre

l'impuissance humaine et la toute puissance divine. Les choses

sont differentes dans la chretiente: lors de la communion,

le croyant est purifie de son peche en absorbant le corps et

le sang du Sauveur. Dans les societes industrielles seculari-

sees, la notion religieuse de purete s'est changee en «purete»

seculiere. Proprete, hygiene et sante representent quelque

chose de «bon», tandis que tout ce qui tombe sous le terme

8 werk, bauen + wohnen 51 2004



de salete est attribue au mal ou ä l'etranger; une attribution

symbolique.

Dans de nombreuses cultures, la sexualite releve aussi du do-

maine de l'impur. La representation selon laquelle l'esprit pur

ait ä agir comme «semence fertile» avait pour consequence que

les relations sexuelles etaient en soi «sources de contamina-

tion». Ceci impliquait ä son tour l'identification du corps de la

femme - Symbole du physique et de la sexualite - ä l'impurete.

Dans la science, «la purete» signifie en premiere ligne que

la recherche n'a le droit d'etre influencee par aucun

element relevant du psychique, de l'historique ou du «subjectif».

Derriere cette idee avant tout occidentale de la «purete» de

la science, il n'y a pas seulement une revendication d'uni-

versalite mais aussi un pouvoir de definition sur le «vrai» et

le «veritable».

Dans l'esthetique, la «forme pure» et «l'art pur» peuvent

revetir des significations extremement differentes. Ils ne re-

quierent aucun rapport et ne renvoient qu'ä eux-memes. La

vision est percue comme etant le sens «le plus pur». C'est ici

que reside la de qui permet de comprendre le rapport etroit

que le Mouvement moderne a etabli entre la vision et la

science: la notion de «connaissance» est devenue presque un

synonyme de considerer. Aujourd'hui, les images realisees ä

l'aide d'ordinateurs visualisent quelque chose qui n'est au

fond pas visible, par exemple la double vrille de la science

genetique (code pour le message de la «science pure») qui in-

carne egalement la «purete» visuelle.

Dans le champ linguistique, il est souvent question de la

purete de la langue. Elle y est egalement assimilee ä un me-

canisme d'exclusion qui sert ä designer ce qui est etranger.

Dans la mesure oü la notion de purete designe des systemes

d'inclusion et d'exclusion, eile renvoie ä un «interieur» et ä un

«exterieur»: nous pourrions parier d'un «habitat» virtuel. II

n'est donc pas etonnant que, dans les edifices religieux ou

mystiques, l'on ne cesse d'etablir une analogie entre corps et

maison (arche de Noe, ecclesia, Vitruve, Francesco di Ciorgio

Martini). Mais ni la maison ni la ville ne sont des corps, au

meme titre que le corps social ne constitue qu'un logement

metaphorique. La symbolique d'un corps indivisible et pur ac-

quiert neanmoins une forme visible dans ces architectures.

L'architecture elle-meme devient un Symbole pour les lois de

la purete preponderant.es dans une societe donnee, des lois

qui s'imposent souvent de maniere inconsciente. Plus elles

distinguent fortement interieur et exterieur, plus les represen-

tations de purete qu'elles figurent sont importantes. Ce que

l'architecture et l'urbanisme rendent visible, ce sont les lois de

la purete d'une communaute par lesquelles le corps social se

definit. ¦

The power Of purity About the concept ofpuntyThere

are few concepts that have such power over the thinking of

individuals and societies as that of "purity". It is instrumental

in establishing boundaries, and it is defined solely by its

opposite concept of "unclean", which in many cultures -
endowed with the visible form of dirt - can, by virtue of

the "cleansing" sacrifice be interpreted as evil orsin.

We find the religious origin of "purity" in both the Jewish

and the Christian concepts of purity. In the Jewish religion,

the laws of purity refer largely to food and contact with

blood. Jews who come into contact with blood cross the

boundary between human impotence and divine omnipo-

tence. In Christianity, on the other hand, the faithful are

cleansed from sin by receiving the body and blood of the

Saviour at Holy Communion.

In secular industrial societies, the religious concept of

"pure" has evolved into the secular "clean". Cleanliness, hy-

giene and health are synonymous with "good", and every-

thing that comes under the heading of "dirty" falls under the

symbolic Classification of "bad", or "allen".

In many cultures, sexuality is also regarded as "unclean".

The idea that pure spirit can function as "fertile seed" leads to

the notion that sexual intercourse is in itself "contaminating".

This also implies the equation of the female body with the

symbolic form of sexuality and corporeality with impurity.

In science, the concept of "purity" means first and foremost

the absence of any psychological, historical or "subjective"

elements that might influence scientific research. This primarily

Occidental concept of "purity" is based not only on the

need for a universal Standard, but also on the desire to

achieve control over the "true" and the "real" through the

power of definition.

In the field of aesthetics, "pure form", or "pure art" may

assume very different meanings. They can refer only to themselves

without reference to anything eise. "Seeing" is regarded

as the "purest" of the senses, and here is the key to an

understanding of the dose connection that Modernism has

established between seeing and science. The concept of

"knowledge", in the sense of "recognition", is almost a

synonym for "seeing". Nowadays, Visual "purity" is also embodied

by the images displayed on the Computer, images that give

a "visible" form to something that cannot really be seen, for

example the double helix of genetic science - a code for the

message of "pure science".

In the linguistic sense, there is often mention ofthe purity

of speech; this, too, acts as an exclusion mechanism by which

the alien element is identified. Since the concept of purity

refers to in-and ex-clusion Systems, it also alludes to an

"inside" and an "outside", as it were a Virtual "dwelling". It is

thus not surprising that in the case of sacred buildings or

mythical dwellings, the analogy is frequently established

between the body and the house (Noah's ark, Ecclesia, Vitruvius,

Francesco di Ciorgio Martini). But neitherthe house nor the

city are bodies, just as the social body is only a metaphorical

dwelling. Nevertheless, the symbolism of an indivisible and

pure body takes on a visible form in these works of architecture.

Architecture itself becomes a symbol ofthe law of purity

that prevails in society and which often has a powerful sub-

conscious impact. The greater the difference between inside

and outside, the strenger are the concepts of purity for which

they stand. Architecture and urban planning give a visible

form to the laws of purity of a society by which the communal

body is defined. ¦

Die Macht des Reinen

51 2004 werk, bauen + wohnen 9


	Die Macht des Reinen : zum Begriff der Reinheit

