
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 91 (2004)

Heft: 4: unter Grund = sous terre = under ground

Artikel: Kolumne : Paradies und Utopie

Autor: Tawada, Yoko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-67747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-67747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mK

Suishü T. Klopfenstein-Arii «Paradies»



Kolumne

Yoko Tawada
Paradies und Utopie

Über die Zeit 1-2

Neulich sass ich in einem Vortrag des Herausgebers

einer Tanzzeitschrift. Meine Lesung sollte

unmittelbar danach im selben Raum stattfinden.

Es ging in dem Vortrag darum, was es bedeute,

einen Tanz zu verstehen, und der Vortragende
wollte unter anderem mit den sechs Äpfeln, die

er mitgebracht hatte, verschiedene Ebenen in der

Tanzkunst demonstrieren. Als erstes sollte ihm

jemand aus dem Publikum einen Apfel überreichen.

«Warum nicht Sie?» sagte er zu mir, da ich

in der ersten Reihe sass. Ich sollte ihm den Apfel
«so nett wie möglich» darbieten. Ich hatte nur ein

paar Sekunden Zeit, darüber nachzudenken, was

«so nett wie möglich» bedeuten könnte. So hielt
ich den Apfel in beiden Händen und streckte ihn

langsam von unten den Händen des Vortragenden

entgegen. Er war etwas verwirrt und sagte, er

kenne kein Gemälde, in dem Eva mit beiden

Händen Adam den Apfel reicht. Obwohl ich oft

genug Museen in Europa besucht habe, war die

entscheidende Geste der Verführung offenbar

noch nicht in meinem Leib einprogrammiert. Es

lag sicher daran, dass es in meinem Kopf keinen

Platz für das Paradies gibt.

Im Altertum in Japan hat man den Spiegel nicht
als einen Gegenstand betrachtet, in dem man
sich selbst wiedererkennt, sondern als den

Durchgang zu dem Reich der Toten. Blickte eine

Frau in den Spiegel, sah sie dort ihre tote Mutter:
ein altes Motiv, das in der mittelalterlichen
japanischen Literatur häufig vorkommt. Die Welt

hinter dem Spiegel wurde jedoch nicht als

Vergangenheit verstanden, also nicht als eine Zeit,
die bereits vergangen und abhanden gekommen

war, sondern als einen anderen Ort, der parallel

zur Gegenwart existierte.

Manchmal stelle ich mir das Paradies als die tote

Mutter im Spiegel vor, die von ihrer Tochter, der

Utopie, imaginiert wird.

Wenn ich nach der Utopie gefragt werde, fühle

ich mich leicht unwohl. Ich will nicht beengt in

einem Raum leben, der zwischen Paradies und

Utopie installiert ist. Für mich gibt es weder einen

Anfang, das Paradies, noch ein Ende, die Utopie.
Ich war verlegen, als ich am Beginn des

Studiums in Hamburg gefragt wurde, wie ich mir
mein Studium vorstellte und was ich von ihm

erwartete. In dem Moment fiel mir auf, dass ich

keine Übung hatte, von der Zukunft zu reden.

Ich wollte lieber sofort anfangen, den ersten Text

für das Seminar zu lesen. Meine Tätigkeit, die

man Studium nannte, würde von allein eine

Gestalt annehmen. Das Ziel für einen Tag war schon

ausreichend für mich. Wenn ich ein Ziel in der

Ferne gehabt hätte, hätte ich mich nicht mehr

frei gefühlt.

Später kamen genauso verwirrende Fragen auf

mich zu wie: «Wie läuft es? Entspricht alles deiner

Vorstellung?» Mir fehlte die Fähigkeit, die

eigene Lage zu begutachten oder die Bedingungen

zu kritisieren. Womit sollte ich die Gegenwart

vergleichen? Ich kannte weder das Paradies noch

die Utopie. Die eigene Lage mit der der anderen

zu vergleichen, hatte auch keinen Sinn für mich.

Meine Kritiklosigkeit wurde manchmal mit
Höflichkeit verwechselt.

Japan hat sich in der Geschichte immer wieder

ein anderes Land als Vorbild ausgesucht, anstatt

sich eine Utopie auszumalen. Man versuchte

dann, das ausgesuchte Land nachzuahmen und es

zu überholen. Der Nachahmer ist nicht besonders

kreativ, auf gar keinen Fall originell. Man

bezeichnet ihn als den zweiten Aufguss vom Tee.

Aber der zweite Aufguss hat einen Vorteil, der

den feigen und verantwortungslosen Politikern

besonders gut gefällt. Man kann nämlich

beobachten, ob derjenige, der vom ersten Aufguss

trinkt, sich daran verbrennt.

Die chinesische Kultur galt lange als Vorbild

für Japan. Nachdem Shotokutaishi im Jahr 607

die erste Delegation mit Gelehrten nach China

geschickt hatte, wurde das Projekt, die chinesische

Kultur bewusst einzuführen, tausend Jahre

lang fortgesetzt. Von etwa 1635 hatte Japan über

200 Jahre lang kaum Kontakt mit dem Ausland,

aber selbst in jener Zeit beschäftigten sich die

Gelehrten weiter mit der chinesischen Kultur,
besonders mit dem Konfuzianismus. Der Unterschied

zwischen der Utopie und dem Vorbild aus

der Nachbarschaft liegt darin, dass man das Vorbild

imitieren kann, während die Utopie nicht

durch Imitation zu erreichen ist. Man hat die

chinesischen Kultur so genau imitiert und
verfälscht oder weiter entwickelt, dass man heute im

Ausland und zum Teil auch in Japan glaubt,

Teezeremonie, Kalligraphie und viele andere Künste

seien ursprünglich japanisch. Vielleicht wird man

in tausend Jahren das Klavier von Yamaha als

traditionell japanisches Musikinstrument ansehen.

Denn die Kultur in Japan hatte im 6. Jahrhundert

genauso wenig mit der chinesischen zu tun

gehabt, wie mit der europäischen vor 140 Jahren.

Die selbstvergessene Verehrung der chinesischen

Kultur konnte deshalb so lange anhalten, weil

China niemals politische Macht über Japan
ausübte. Am Ende der Edo-Zeit fand in Japan die

Emanzipation von China statt, die sehr schnell

von japanischer Seite eine aggressive Form

annahm.

In der Moderne waren die Vorbilder Japans

Frankreich, England, Preussen und die USA. Die

Gewohnheit, ein Vorbild aus real existierenden

Ländern auszusuchen, anstatt eine eigene Utopie

zu entwickeln, änderte sich nicht. Das heisst, die

Zukunft lag nie in einer zeitlichen, sondern

immer in einer geographischen Ferne.

Yoko Tawada wurde i960 in Tokyo geboren. Seit 1982 wohnt sie

in Hamburg, wo sie ihr Studium der Literaturwissenschaft

fortsetzte. Erste Buchveröffentlichung in Deutschland 1987, in Japan

1992. Poetikvorlesungen in Tübingen 1998, zahlreiche Preise und

Auszeichnungen (vgl. www.tawada.de). Yoko Tawada schreibt

in deutscherund japanischer Sprache, auf deutsch erscheinen ihre

Bücher im Konkursbuch Verlag.

Der Text «Über die Zeit», den Yoko Tawada für wbw geschrieben

hat, erscheint in drei Teilen: Die weiteren werden in den Heften

718 und 11 dieses Jahres folgen.

41 2004 werk, bauen + wohnen 57


	Kolumne : Paradies und Utopie

