
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 89 (2002)

Heft: 1/2: Nach innen = En dedans = Inwards

Artikel: Kühlender Schatten, sublime Schauer : Wege zum Unterirdischen :
Rückblick von Boullée aus

Autor: Köhler, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-66391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-66391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30 Thema Text: Bettina Köhler

Kühlender Schatten,
sublime Schauer. Wege

zum Unterirdischen
Rückblick von Boullee aus

Etienne Louis Boullee hat in gigantischen Projekten für Nekropo-
len wie auch für einen wahrscheinlich dem Kult der Natur
zugedachten Tempelbau eine besondere Architekturform in Szene

gesetzt. Er nannte sie die «architecture ensevelie» und er betrachtete

sie als Teil jener «architecture des ombres», deren Erfindung
er für sich beanspruchte.1 Diese Architektur, wie alle seine
Projekte als einfache stereometrische Körper entworfen, sollte
bereits beim ersten Anblick, teilweise in die Erde versenkt, eine

Ahnung von Vergänglichkeit und Tod vermitteln. Das Bild der
eingegrabenen Architektur wird insbesondere im Inneren des

Rundtempels, der wahrscheinlich 1793 projektiert wurde, konsequent
zu Ende geführt. Umgewandelt in «Natur» ist der Boden dieses

Tempels: der Blick in die Tiefe zerklüfteter Grotten, in ihrer Mitte
das Standbild der «Artemis Ephesia» soll im Betrachter erhabene,
sublime Schauer auslösen und Vorstellungen von Unendlichkeit
und zugleich von der Dauer moralischer Tugenden vermitteln.

Für Klaus Lankheit, der das Projekt wiederentdeckte, stand

ausser Frage, dass der Rundtempel mit seinem Grottental
und der Statue der Artemis Ephesia, der vielbrüstigen
Naturverkörperung, in den Zusammenhang der Kultversuche der
Revolution einzuordnen ist.2 Denn schliesslich ersetzte 1793/94
für kurze Zeit der Kult republikanischer Tugenden, wie Freiheit
und Gleichheit, den christlichen Kultus. Man huldigte der

Vernunft, die als Tochter der Natur verehrt wurde, und man er-

werk, bauen + wohnen 2 2002



31

Im Jahre 1793 konzipierte Etienne Louis Boullee einen in späterer Zeit als

«Tempel der Vernunft» identifizierten Rundbau. Entgegen gängigen

Anschauungen soll dieser Tempel mit einem in den Untergrund versenkten

Grottental hier aber nicht als kongenialer Ausdruck revolutionärer
Kultvorstellungen verstanden werden. Vielmehr soll ein Rückblick auf den

Umgang mit unterirdischen Portiken und Grotten den Tempelentwurf als

konsequente Realisierung einer Wirkungsästhetik verstehen, die nichts

weniger versuchte, als das Erhabene «natürlich» in Szene zu setzen.

Dieser Blick zurück in die Geschichte des architektonischen Umgangs mit
lichtlosen und lichtarmen Innenräumen erkundet, wie die Schatten und

das Düstere in Zeiten vor den künstlichen Belichtungsmöglichkeiten kultiviert

wurden.

richtete ihr im Mittelschiff der Kirchen «heilige» Berge.3 Kein
Zweifel könne also daran bestehen, so Lankheit, dass Boullee
seinen Entwurf als einen Bau projektiert habe, der im Sinne
der revolutionären Ideologie jener Jahre dem «Culte de la Raison
et de la Nature» dienen sollte.

Dass diese «architecture ensevelie», die den Übergang
vom Oberirdischen zum Unterirdischen in grossartiger Weise
inszenierte, eine Erfindung des späten 18.Jahrhunderts ist und

damit zeitgleich zu einer in jeder Hinsicht revolutionären
geschichtlichen Phase, steht ausser Frage. Bezweifelt wird an dieser
Stelle allerdings, dass der Entwurf Boullees tatsächlich den

Kult-Vorstellungen jener Jahre entsprochen hat. Der folgende
Rückblick soll also dazu dienen, dieses Projekt als konsequente
Fortsetzung einer langen Tradition im Umgang mit dem Untergrund

und dem Weg in den Untergrund zu deuten. Einem

Umgang, welcher, getragen von weltanschaulichen, religiösen und

künstlerischen Überzeugungen, in der Tiefe der Erde suchte
und fand: den Luxus erfrischender Kühle, Ruhe für Müsse und

Kontemplation, Schatten der Angstlust und sublimes Beben.

Luxus erfrischender Kühle: Cryptoportiken
Bereits in antiker Villenarchitektur, besonders der spätrömischen
Zeit, hat man sich die kühlende Eigenschaft des Erdreichs zu-

11 Etienne Louis Boullee, Projet de Cenotaph
pour Turenne, Vue d'ensemble

21 Detail der Grotte mit Standbild der Artemis
Ephesia im so genannten «Tempel der
Vernunft»
(siehe Abb. 8)

1 Vgl. Etienne Louis Boullee, Architecture,
Essai sur l'Art (Presentation par J. M. Perouse de

Montclos), Paris 1968, S. 133ff.
2 Vgl. Klaus Lankheit, Der Tempel der Vernunft,

unveröffentlichte Zeichnungen von Etienne
Louis Boullee, Basel Stuttgart 1968, S. 38.

Hierzu auch Adolf Max Vogt, Boullees Newton

Denkmal Sakralbau und Kugelidee, Basel und

Stuttgart 1969, S. 261.

3 Vgl. Lankheit, 1968 (wie Anm. 2), S. 36. Vgl.

weiter Hans Christian Harten, Transformation
und Utopie des Raums in der französischen
Revolution: von der Zerstörung der Königsstatuen

zur republikanischen Idealstadt,
Braunschweig Wiesbaden 1994, S. 60ff.

i.-f •

-,:

•7 •:-

v

If ri X i ,./.
:::==

.:•::

«ä—

:•===

:. •

•= =;==: '¦¦ -

werk, bauen + wohnen 2 2002



Thema Kühlender Schatten, sublime Schauer. Wege zum Unterirdischen

,7

<-<x$!>l. '

•

<

Y>.^^:

|3

m
'":-*•

Art mmmwtSS ¦

£ iV vi^V V

I $

nutze gemacht.4 Lange, halb oder ganz im Boden versenkte
Wandelgalerien, die so genannten Cryptoportiken, boten den
Bewohnern im Sommer ein angenehm temperiertes Klima. Da ihre

Anlage Raum und aufwendige Erdarbeiten, oftmals Terrassie-

rungen erforderte, waren Cryptoportiken immer Hinweis auf
die luxuriöse Ausstattung eines Wohngebäudes. Der einzige Kontakt

zum Oberirdischen bestand in ihren - zumeist in die

Stichkappen von Gewölben eingefügten - Lichtöffungen. Diese

sorgten für die notwendige Helligkeit, waren aber mit Rücksicht
auf die Klimatisierung klein gehalten. Vorgeschaltete Nischen
oder Korridore und schmal gehaltene Zugänge zu den

Cryptoportiken trugen ebenfalls zur gleichmassig kühlen Temperatur in

den Sommermonaten bei. Fussboden, Wände und Decken
verkleidete man mit kostbaren Steinen, Mosaiken und Malereien und

demonstrierte so die Zugehörigkeit der Portiken zu den
Wohnräumen der Villenanlagen.

Kontemplation im Schatten: Kunst-Natur der Grotten

Im Unterschied zu den Cryptoportiken gehörten Grotten zwar
gleichfalls zur Ausstattung antiker Villen und Kaiserpaläste.
Anders aber als in den Cryptoportiken inszenierte man in den

Grotten den Übergang von Oberirdischem zu Unterirdischem,
von Kunst zu Natur, von Helligkeit zu Schattenräumen für
mythologische Standbilder oder Malereien. Man hat die Grotten
in den Gartenkünsten seit dem 16. Jahrhundert in verschiedenster

Weise weiterleben lassen. Dabei konnten sie als nur zu

betrachtender Bildraum ebenso realisiert werden, wie als kühler

Sommerspeiseraum. In Italien wurden Grotten zumeist entweder
in die Architektur der Nebengebäude integriert oder als Teil

einer Terrassierung des Gartens in die Futtermauern eingegraben.
In Frankreich dagegen bevorzugte man den frei stehenden
Pavillon oder man realisierte künstliche Grottenberge. In jedem
Fall aber repräsentierten die Grotten in der Gartenkunst des
16. und 17. Jahrhunderts das künstlich geschaffene Unterirdische
zumeist oberirdisch, und sie weckten im Aussenbau die
Neugierde durch die Überblendung architektonischer und die Natur
imitierender Strukturen. Im Inneren wechselten künstlich
geschaffene raue Oberflächen aus Tuff. Bimsstein und Muscheln
oder stehen gelassene natürliche Höhlenwände ab mit Verkleidungen

durch kostbare Steine wie Marmor, durch Bildwerke
in Form von Mosaiken und Fresken. Auch Spiegel und Perlmutter

fanden Verwendung, um irritierende Glanzspiele im Raum zu

erzeugen. Und schliesslich konnten hydraulisch betriebene
Automaten für die sehr beliebten «Wasserscherze» sorgen.5 Grotten

befriedigten nicht nur die Lust an prachtvoller Demonstration
luxuriösen Überflusses. Sie boten, wie beispielsweise die Grotta
Grande in den Boboli-Gärten einen Gang durch eine von der

Vorstellungswelt des Neoplatonismus inspirierte Raumfolge.6 Der

Übergang von Materie zu Form, von sinnlicher zu geistiger Liebe,

vom Fragment zur Idee des Ganzen, wird im Skulpturenprogramm

wie in der Raumausstattung sinnlich-anschaulich
repräsentiert.

Schatten der Angstlust, sublimes Beben: die Grotten
im Landschaftsgarten

Wenn auch in diesen Grotten Überraschung und Erstaunen

genauso gesucht wurden wie die Kontemplation in der
Abgeschiedenheit, so sind doch diese Erfahrungen weit von derjenigen
Wirkung entfernt, die man im 18. Jahrhundert in den Grotten

suchte und fand. Polemisch verkürzt könnte man sagen: die Grotten

des 16. und 17. Jahrhunderts sollten bei aller Heterogenität
schön sein. Die Grotten der Landschaftsgärten des späten
18. Jahrhunderts dagegen sollten weniger «schön» als vielmehr
«sublim»/«erhaben» sein. Edmund Burke hielt in seiner Schrift
über «Das Erhabene und Schöne» 1757 die Unterschiede
zwischen dem Schönen und dem Erhabenen folgendermassen fest:

«[...] sublime objects are vast in their dimensions: beautiful ones

comparatively small: beauty should be smooth, and polished;
the great rugged and negligent; beauty should shun the right line,

yet deviate from it insensibly; the great in many cases loves

the right line and when it deviates it often makes a strong devia-

tion: beauty should not be obscure: the great ought to be

dark and gloomy: beauty should be light and delicate; the great
ought to be solid and even massiv.»7 Die Eigenschaften des

Erhabenen, Sublimen sind Eigenschaften Furcht erregender
Naturphänomene. Auch David Hume hat in seinem «Treatise of
human Nature» 1739 unter anderem am Beispiel der Naturwahrnehmung

festgehalten: «A wide piain, the ocean, eternity,
a succession of several ages; all these are entertaining objects
and excel every thing, however beautiful, which accompanies
not its beauty with a suitable greatness.»8 Die Wahrnehmung

dessen, was die eigene Existenz unfassbar übersteigt, schafft

werk, bauen + wohnen 1 | 2 2002



y ¦

7.

;

F: ¦:x7y:77.7
'7

fi

3 | Rekonstruktion Pompeji Casa di Criptoportico

41 Fassade der Grotta Grande von Buontalenti,
Boboli Gärten Florenz,1593 fertig gestellt

5 | Nymphäum der Grotta Grande Buontalentis,
Boboli Gärten Florenz

61 Die erste Höhle der Proserpina. Stich von
Friedrich Wilhelm Gmelin und Christian von
Mechel 1786

einen verleidenschaftlichten Raum. Und, fügt Hume noch hinzu,
sei ein Objekt in sehr grosser Entfernung situiert, dann übertrage
sich die Bewunderung für die Distanz auf das Objekt selbst:
«But as fancy passes easily from one idea to another related to it

[...] the admiration, which is directed to the distance, naturally
diffuses itself over the distant object.»9 Und so gilt überhaupt
grundsätzlich, dass sich die Lust an der Betrachtung und Imagination

des Schreckens überwältigender Naturerfahrung nur
in sicherer Entfernung einstellen kann.

Realisiert wurde diese Ästhetisierung der Naturerfahrung im

englischen Landschaftsgarten, in dem gerade der Gegensatz
zwischen lieblichem, naturnah angelegtem Garten und der
natürlichen, Höhlen angenäherten Grottenarchitektur mit ihrer
Dunkelheit, Grösse und Rauheit einen leidenschaftlichen Parcours
durch die eigenen Seelenerlebnisse erlauben sollten.10
«Schreckliche Szenerien» mit «überhängenden Felsen, dunklen
Höhlen und reissenden Wasserfällen» gehörten spätestens
seit William Chambers «Dissertation on Oriental Gardening» von
1772 in das Programm eines Gartens.11 Man musste nun
tatsächlich hinabsteigen in den Untergrund und konnte dort, wie
Chambers beschrieb, nicht nur durch «Figuren von Drachen,
höllischen Furien und immerwährendes Feuer», sondern auch
durch «elektrische Schläge, künstliche Platzregen, sich plötzlich
erhebende Windstösse» überrascht werden.12 Stieg man hinab
in die so genannte Proserpina-Grotte der 1785 eröffneten,
berühmten Eremitage von Ariesheim, so sollte man mit dem Anblick
eines antikisierenden Altars in eine schauervolle Stimmung
versetzt werden, denn immerhin war der Kultort umgeben von
künstlichen Ungeheuern, einem Drachen und einem Krokodil,

und durch Felsspalten hindurch blickte man auf eine Fackel

tragende Proserpina.

«Mettre la nature en ceuvre». Tempel der Erhabenheit

Kehren wir zu Etienne Louis Boullee zurück, in dessen Projekten
die hier skizzierten Wege zum Unterirdischen zusammenlaufen
und die in gewisser Weise den Höhe- und Endpunkt einer
künstlerischen Auseinandersetzung mit dem Erhabenen bilden.
Boullee schliesst unmittelbar an die ästhetische Theorie des

Sublimen an, wenn er festhält, dass es schlechthin nichts

Grossartigeres gebe, als in der Architektur Erfahrungen zu

vermitteln, die dem Erlebnis nahe komme «au milieu des mers»

nichts zu sehen, ausser «le ciel et l'eau». Oder, so schlägt Boullee

vor, man soll sich vorstellen, fliegend im «areostat» dem

ausserordentlichen Spektakel eines «espace inconcevable»

ausgesetzt zu sein.13 Dass umgekehrt der Weg in die Tiefe der
Erde, in die Schatten der Höhlen und Grotten vergleichbare
mystische Schauer zu vermitteln in der Lage ist, mag die so

genannte «architecture ensevelie» bestätigen. Der Kunstgriff,
die Architektur teilweise in die Erde zu versenken, führt vor
Augen, was für Boullee das höchste Ziel der Architektur ist: die
Natur ins Werk zu setzen (im Sinne von: die Natur als Teil der
Architektur zu integrieren). Als «metteur en oeuvre de la nature»

wird der Architekt Inventar einer sublimen Architektur.14 Nur

bestimmten Bauaufgaben allerdings, wie eben den Monumenten
für die Toten, ist diese Bauform nach Meinung Boullees angemessen.15

Denn wie kann man klarer den Prozess der Zeitlichkeit
andeuten als mit diesem an Ruinen zu beobachteten Bild:

4 Vgl. II Sottosuolo nel mondo antico (a cura di

Francesca Ghedini e Guido Rosada), Dosson
Treviso 1993, S. 71 ff.

5 Vgl. Barbara Rietzsch, Künstliche Grotten des
16. und 17. Jahrhunderts, Formen der Gestaltung
von Aussenbau und Innenraum an Beispielen
in Italien, Frankreich und Deutschland, München
1987. S.5.

6 Vgl. Rietzsch. 1987 (wie Anm. 5). S. 7-10.
7 Edmund Burke. A philosophical enguiry into the

origin of our ideas of the sublime and beautiful.

London 1757. zitiert nach: Andrew Ashfield and

Peter de Bolla. The sublime a reader in British

eighteenth-century aesthetic theory. S. 140.
8 David Hume. A Treatise of human Nature.

London 1739-40. (ed. P. H. Nidditch) Oxford

1978. S.432.
9 Hume. ed. 1978 (wie Anm. 8). S. 433.

10 Vgl. Clemens Alexander Wimmer, Michael
Niedermeier. Hangende Gärten, schaurige Grotten,

in: Anthos, 1992, 1. S.36.
11 Zitiert nach: Clemens Alexander Wimmer.

Geschichte der Gartentheorie, Darmstadt 198?

S. 184.

12 Zitiert nach Wimmer. 1989. (wie Anm. 11). S. 16

13 Boullee. ed. 1968 (wie Anm. 1). S. 85.

14 Boullee. ed. 1968 (wie Anm. 1). S. 73.

werk, bauen + wohnen 1 | 2 2002



Thema Kühlender Schatten, sublime Schauer. Wege zum Unterirdischen

34

71 Etienne Louis Boullee, Projet de Cenotaphe
fürTurenne

8 | Etienne Louis Boullee, Schnitt durch den so

genannten Tempel der Vernunft, ca. 1793

91 Nicolas Bernard Lepicie, La Chapelle du
Calva a Saint Roch, 1752

10. 111 Durand und Thibault, Temple ä l'Egalite,
Fassade und Schnitt, 1794

m

«laissant presumer au spectateur que la terre lui en derobe une

partie».16 Aber auch der Einsatz von Lichtstimmungen wird mit

einer Architektur, die sinkt, vielfältiger werden. Insofern kommt
die «architecture ensevelie» einem der dringendsten Anliegen
Boullees entgegen, Charakter und Stimmungen von Räumen aus

Licht und Schatten zu entwickeln: «Artiste [...] descends dans
les tombeaux pour y tracer les idees a la lueur pale mourante des

lampes sepulcrales.»17 Gleichermassen ist Boullee der Meinung,
dass es im Kirchenbau möglich sein müsse, «de mettre la nature

en ceuvre en introduisant la lumiere dans le temple de maniere

que [...] eile devint susceptible d'effets eclatants, mysterieux, doux

ou sombres en un mot propre ä faire naTtre en nous des senti-
ments analogues ä nos ceremonies religieuses et qu'exige le

culte de l'Etre Supreme.»18 Betrachtet man vor dem Hintergrund
dieser Äusserungen nicht nur den eingangs vorgestellten Entwurf
eines Rundtempels mit Grotte von ca. 1793, sondern auch

die Grottenarchitektur Boullees für eine Kalvarienkapelle in der

Kirche St. Roch", dann stellt sich die Frage, ob man diesen

Tempelentwurf tatsächlich als revolutionären Kultbau verstehen

muss. Sollte in diesem gigantischen Rundbau der «Culte de

la Raison et de la Nature» begangen werden, im Einklang mit den

Ideen der französischen Revolution auf dem Höhepunkt
des Terreur?20 Immer wieder hat Boullee in seinen Ausführungen
darauf hingewiesen, dass die höchste Wirkung, die Architektur
erreichen kann, die Erfahrung des Sublimen sei. Boullee hat
in der Tiefe seines Tempels die antike Idee der Grotte als Aufenthalt

der Götter wiederbelebt und das künstliche Grottental des

riesigen Einheitsraumes durch die geometrisch klar bestimmte
Kuppel als Abbild des Himmels überfangen. Dämmerlicht soll in

diesem Raum herrschen, in dessen zerfurchtem Zentrum ein

werk, bauen + wohnen 1 | 2 2002



Vi

y. xI

110

s
t »¦ * i

six
e s

11

Standbild der Artemis Ephesia als Verkörperung der Natur in

unerreichbarer Distanz vom Betrachter die Schauer sublimer
Ergriffenheit auslöst.

Nach allem aber, was man über die 1793 in Paris begangenen

Feste weiss, in deren Verlauf die Gestalt der Freiheit, diese
Tochter der Natur, Huldigungen des Volkes entgegennahm21,
waren sublime Schauer während der Feier nicht beabsichtigt.
Klarheit der Kommunikation, Transparenz in der Vermittlung der
neuen «Glaubensinhalte» bestimmten auch die Vorstellungen
der Dekadentempel, in deren Zentrum die «natürliche, reine
Vernunft» angebetet werden sollte22, Tempel, in denen Gesetzestafeln

und Allegorien der Tugenden zum Lesen und Betrachten
auffordern und in denen alle Vorgänge deutlich erkennbar
sein sollen, müssen gleichmassig ausgeleuchtet sein. Das von
Werner Szambien veröffentlichte Siegerprojekt zu einem «Temple
de l'Egalite» des Jahres II (1794) von Durand und Thibault stellt
einen entsprechend schattenlosen, didaktisch mit Bildtafeln und

Skulpturen aufbereiteten Innenraum vor.23

Der geforderte Verzicht auf die ästhetische Repräsentation
der «Mysterien» des Glaubens24 hätte ein solches Projekt wie den

Tempel Boullees in dessen Zentrum vernichtet. Denn entscheidend

war weniger, ob hier ein Kreuz oder eine Artemis-Statue

aufgerichtet war. Entscheidend war die Art der Inszenierung im

geheimnisvoll verschatteten Grottental, ein sublimes Mysterienspiel,

das den Vorstellungen der Revolutionäre nicht entsprochen
haben dürfte. Boullees kühner Entwurf eines Grottentempels
soll hier also am Ende einer langen Tradition des Umgangs mit
dem Unterirdischen gesehen werden. Die Bezeichnung «revolutionär»

trifft nur in dem Sinne zu. dass wir uns hier der
konsequenten Umsetzung einer Idee von Architektur gegenübersehen,
die die Natur wirkungsvoll ins Werk setzt, b.k.

15 Boullee. ed. 1968 (wie Anm. 1). S. 133. Vgl. auch
Jean Marie Perouse de Monclos. Etienne-Louis
Boullee. Paris 1994. S. 153.

16 Boullee. ed. 1968 (wie Anm. 1). S. 133.
17 Boullee. ed. 1968 (wie Anm. 1). S. 133

18 Boullee. ed. 1968 (wie Anm. 1). S. 156.
19 Vgl. Perouse de Montclos. 1994. (wie Anm. 15).

S. 28-29.
20 Vgl. Lankheit. 1968 (wie Anm. 2). S.38. Ebenso

Adolf Max Vogt. 1969. S.261f.
21 Vgl. Lankheit. 1968 (wie Anm. 2). S. 36.

22 Vgl. Harten. 1994. (wie Anm. 3). S. 70. Zum Deka¬

dentempel. S. 68

23 Werner Szambien, Les Projets de l'An II concours
d'architecture de la periode revolutionnaire,
Paris 1986, S. 86-87.

24 Vgl. hierzu Harten. 1994. (wie Anm. 3). S. 70

Bettina Köhler,* 1959
Dr. Phil. Kunstwissenschaftlerin. Studium Kunst-

geschichte. Klassische Archäologie und Städtebau.
1990-1996 wissenschaftliche Assistentin am

Institut gta ETH Zürich.
1996 Assistenzprofessorin für Geschichte und Theorie

der Architektur an der Architekturabteilung der
ETH. Seit 2001 Vorlesung und Semninare an der
HGK Basel (Theorie-Pool & Abteilung Mode-Design.

Körper und Kleid). Publikationen: Architekturtheorie
(InnenRaum)-Geschichte 18.-20. Jahrhundert.

werk, bauen + wohnen 2 2002



I I Service

vivre et d'envie d'espace que l'on depense volontiere

l'argent pour le cinema dans ses gorges et

que l'on renonce au sejour dans les boyaux d'un
centre de cinemas mediocrement planifie.

II y a dans la production de Rüdiger Lainer,

entre autres, deux stations evidentes sur le

chemin qui a maintenant debouche sur cette
realisation (voir: Zschokke; Rüdiger Lainer, Bäle

1999). Ä partir de 1997, il travailla au projet du

«Cineplexx City» ä proximite de la gare de Salz-

bourg, qui s'eleve directement ä cöte d'un
bätiment industriel protege par la conservation du

patrimoine et transforme en centre commercial.
Suite ä des retards, il a ete acheve presque
en meme temps que le Pleasure dorne commence

en 1998. Ä Saizbourg, le principe de la grande
enveloppe avec des salles de cinema empilees
et les acces disposes librement dans l'espace fut
formule, pour la premiere fois, mais les volumes
ont, en raison du caractere du materiau - du

beton boucharde -, une presence plus forte qu'ä
Vienne oü la couleur active plus fortement l'espace

intermediaire et les corps dematerialises tont
un effet plus leger et retenu. L'architecte utilisa
de maniere particulierement ludique le principe
de la rampe disposee librement dans l'espace et
des corps autonomes pour des programmes
audio-visuels courts dans l'exposition de 1998 de

la province de Styrie (sur le theme des cultures
de la jeunesse) ä Bad Radkersburg. Et, dans
la construction de 'ecole secondaire d'Absberg-
gasse ä Vienne-Favoriten, terminee en 1994,

se montra le flair specifique de Lainer qui sut y
offrir aux adolescents des espaces oü apprendre,
vivre, experimenter et qui sut les agreger dans
des bätiments attractifs.

Fort de cette experience, Lainer reussit ä

amenager ä Vienne un centre de loisirs urbain qui
est subordonne au meme calcul commercial que
d'autres temples de la consommation mais dont
la formulation architectonique est de qualite
manifestement plus grande. Pourquoi ne pas lais-

ser exploiter deux salles par le musee du film
viennois et chercher les jeunes visiteurs lä oü ils

se tiennent volontiers

Bettina Köhler (pp 30-35)
64 Traduction frangaise: Jacques Debains

FraTcheur de l'ombre,
frisson sublime. Vers le

souterrain.

Retrospective sur l'approche du monde souterrain

ä travers Boullee

En 1793. Etienne Louis Boullee concevait un
edifice rond qualifie par la suite de «Temple de la

Raison». Contrairement ä certaines idees regues,
dans ce propos ce temple associe ä une caverne

souterraine ne sera pas compris comme l'expression

inherente aux conceptions cultuelles revolu-
tionnaires. Par une retrospective sur la maniere
de traiter les portiques enterres et les grottes,
ce projet de temple sera plutöt vu comme la

concretisation consequente d'une esthetique
active ayant l'ambition de mettre «naturellement»
en oeuvre le sublime. Ce regard en arriere sur
l'histoire architecturale des espaces interieurs
aveugles ou peu eclaires, expligue comment
l'epoque qui preceda l'ere de l'eclairage artificiel
sut cultiver l'ombre et l'obscurite.

Avec des projets de necropoles gigantesques et
un temple probablement pense pour le culte de

la nature, Etienne Louis Boullee a mis en scene
une forme particuliere du construit. II y voyait une
«architecture ensevelie» faisant partie de cette
«architecture des ombres» dont il revendiquait la

paternite. Comme tous ses projets, cet edifice
concu comme un simple corps stereometrique
etait partiellement enterre ce qui, des l'abord,
devait evoquer un sentiment de precarite et de

mort. L'image de l'architecture enterree est

portee consequemment ä son terme, notamment
dans le volume interieur du temple rond
probablement projete en 1793. Le sol de ce temple
semble etre le produit de la «nature»: vision vers
les profondeurs de grottes aux volumes tour-
mentes, avec au centre la statue de la deesse
«Artemis Ephesia» devant engendrer chez l'observateur

un frisson sublime, tout en evoquant la

perennite des vertus morales.
Pour Klaus Lankheit qui a redecouvert le projet,

il existait sans doute un rapport entre le

temple rond avec sa caverne et la statue d'Arte-
mis Ephesia, cette incarnation de la nature
feconde, et les aspirations cultuelles de la revolution.2

En 1793/94, le culte des vertus republi-
caines telles que liberte et egalite remplaga en

fait tres temporairement le culte chretien. On

rendait hommage ä la raison qui etait honoree

comme une fille de la nature et, dans les nefs des

eglises. on lui edifiait des montagnes «sacrees».3

Selon Lankheit, il est donc certain que Boullee a

projete son bätiment pour servir l'ideologie revo-
utionnaire du «Culte de la Raison et de la Nature»

en vogue ä l'epoque.
Le fait que cette «architecture ensevelie» met-

tant en scene le passage du grand jour au
souterrain d'une maniere grandiose, soit une decou-
verte du 18eme siecle finissant et, ä tout point de

vue, une phase historique revolutionnaire, est

egalement indubitable. Le seul point de doute est

que le projet de Boullee ait effectivement repon-
du aux conceptions cultuelles de ces annees.
La presente retrospective se propose donc

d'interpreter ce projet comme la Prolongation
consequente d'une longue tradition dans l'approche
du souterrain et de la voie gui y conduit. Une

approche qui, portee par de grandes visions reli-

gieuses et artistiques, dirigea ses recherches
et fit ses decouvertes dans les profondeurs du sol:

luxe de la fraTcheur, calme et loisir pour la

contemplation, attrait de la peur et frisson sublime.

Le luxe de la fraTcheur: les cryptoportiques
L'architecture des villas antiques, notamment ä la

fin de l'ere romaine, savait dejä profiter des qualites

rafraTchissantes de l'enterre.4 De longues
galeries ä demi ou totalement enterrees appelees
cryptoportiques, offraient aux habitants une

temperature estivale agreable. Leur installation

exigeant de la place, des terrassements importants

et tres souvent la creation de denivelle-
ments, les cryptoportiques etaient toujours le

signe d'une residence luxueusement amenagee.
Les seuls contacts avec l'air libre consistaient
en ouvertures le plus souvent menagees dans le

haut des voütes. Elles etaient limitees pour
assurer la clarte necessaire, mais sans alterer les

conditions climatiques. Des sas ou des couloirs
et des entrees etroites donnaient acces ä ces

cryptoportiques qui, pendant les mois d'ete,
assuraient le maintien de temperatures fraTches et

regulieres. Les sols, les parois et les plafonds
etaient revetus de pierres nobles, de mosaTques

et de fresques, demontrant ainsi l'appartenance
des portiques aux pieces d'habitat des villas.

Contemplation dans l'ombre: Le naturel artificiel
des grottes
Comme les cryptoportiques, les grottes apparte-
naient egalement ä l'amenagement des villas

antigues et des palais imperiaux, mais contrairement

aux cryptoportiques, on y mettait en scene
la transition entre l'air libre et le souterrain,
entre l'art et la nature, entre la clarte et les

espaces dans l'ombre destines aux sculptures ou

peintures mythologiques. Les grottes ont survecu
diversement dans l'art des jardins du 16*™ siecle.
Ce faisant. il pouvait ne s'agir que de simples
volumes ä contempler ou d'espaces frais formant
salle ä manger d'ete. En Italie, les grottes etaient
le plus souvent associees ä l'architecture d'un
bätiment secondaire ou integrees dans le soute-
nement d'une denivellation du jardin. En France

par contre, on preferait les pavillons indepen-
dants ou l'on realisait des grottes dans des col-
lines artificielles. Mais en tout etat de cause,
dans l'art des jardins des 16er™ et 17eme siecles, les

grottes correspondaient ä un monde souterrain
artificiellement cree, souvent au niveau du sol, et
de l'exterieur, elles attiraient le regard car elles

reunissaient des structures architecturales et

d'autres imitant la nature. A l'interieur, des parois
rocailleuses artificiel les en tuf, en pierre ponce
et en coquillages ou faites de röche laissee brüte.
alternaient avec des revetements nobles tels que
le marbre et des representations imagees sous
forme de mosaTques et de fresques. Des eclats
de miroir et de la nacre etaient aussi utilises pour
obtenir des jeux de lumiere surprenants dans le

volume. Et pourfinir, des automates ä commande

hydraulique pouvaient intervenir pour creer des

«jeux d'eau» tres prises.5 Les grottes repondaient
non seulement au desir d'affirmer une surabon-
dance prestigieuse mais, comme la Grotta Grande

dans les jardins de Boboli par exemple, elles

ouvraient aussi un acces ä une suite d'espaces
inspiree par le monde imaginaire du neoplatonis-
me.6 La transition de la matiere ä la forme, de

werk, bauen + wohnen 2 2002



I I I Service

l'amour sensuel ä l'amour spirituel, du fragment ä

l'idee du tout, est clairement materialisee dans
le programme de sculptures comme dans l'agen-
cement de l'espace.

Attrait de la peur, frisson sublime: les grottes
dans le jardin paysage
Meme si dans ces grottes, on recherchait tout
autant la surprise et l'etonnement que la contemplation

dans l'isolement, ces experiences sont
loin de l'effet que le 18eme siecle desirait pour les

grottes. D'une maniere concise, on pourrait dire

polemiquement: Au delä de toute heterogeneite,
les grottes des 16cme et 17eme siecles devaient
etre avant tout belles. Dans les jardins paysages
de la fin du 18eme siecle, on voulait plutöt qu'elles
soient «sublimes et nobles». En 1757, dans son
echt sur «Le sublime et le beau», Edmund Burke

decrivait la difference entre le sublime et le beau
de la maniere suivante;«[... ] sublime objects
are vast in their dimensions; beautiful ones com-
paratively small; beauty should be smooth, and

polished; the great rugged and negligent; beauty
should shun the right line, yet deviate from it

insensibly; the great in many cases loves the right
line and when it deviates it often makes a strong
deviation; beauty should not be obscure; the

great ought to be dark and gloomy; beauty
should be light and delicate; the great ought to
be solid and even massive.»7 Les qualites
du sublime sont celles de phenomenes naturels
engendrant la frayeur. En 1739, dans son «Treatise

of human Nature», prenant notamment l'exemple
de la perception de la nature, David Hume

affirme egalement: «A wide piain, the ocean, eter-
nity, a succession of several ages; all these are

entertaining objects and excel everything, however

beautiful, which accompanies not its beauty
with a suitable greatness.»8 Percevoir ce qui

depasse sa propre existence de maniere inconce-
vable fait naTtre un espace passionnel. Hume

precise encore que s'il s'agit d'un objet situe ä

une grande distance, l'admiration pour la distance
se reporte sur l'objet lui-meme: «But as fancy
passes easily from one idea to another related to
it [... ] the admiration, which is directed to the

distance, naturally diffuses itself over the distant
object.»9 Et c'est ainsi que fondamentalement,
le plaisir d'observer et d'imaginer l'effroi corollaire
ä une perception intense de la nature, ne peut
s'instaurer qu'ä une distance securisante. Cette

66 esthetisation de l'experience naturelle s'est vue
concretisee dans les grands jardins paysages
anglais oü precisement, le contraste entre un

amenagement charmant, proche de la nature et
du naturel, avec des architectures de grottes evo-
quant des cavernes sombres, insondables et
sauvages, met l'observateur ä meme d'effectuer un

parcours passionne dans sa vie spirituelle
propre.10 Au plus tard depuis la «Dissertation on
Oriental Gardening» par William Chambers en

1772, «des scenes effrayantes» avec «rochers en

surplomb, grottes obscures et cascades impe-
tueuses» appartiennent au programme d'un
jardin." Ainsi que le decrit Chambers, il suffisait de

s'enfoncer dans la terre et l'on pouvait etre sur-

pris non seulement par des «visions de dragons,
de furies infernales et de feu perpetuel», mais

aussi par des «chocs electriques, des deluges
artificiels et des rafales de vent subites».'2 Que

l'on descende dans la grotte dite de Proserpine
dans le celebre Ermitage d'Arlesheim ouvert en

1785, et l'on se voyait horrifie ä la vue d'un autel

antiquisant, car ce lieu de culte etait vraiment

peuple de monstres artificiels, d'un dragon et
d'un crocodile, tandis qu'au travers des fissures
du rocher, on entrevoyait une Proserpine portant
une torche.

«Mettre la nature en ceuvre». Le Temple du

Sublime
Revenons ä Etienne Louis Boullee dans les projets

duquel convergent les chemins menant au

monde souterrain esquisses ici et qui, dans une
certaine mesure, constituent le sommet et le

point final d'une analyse artistique consacree au

Sublime. Boullee se rattache immediatement ä la

theorie esthetique du sublime en constatant qu'il
n'y a pratiquement rien de plus magnifique que
de transmettre par l'architecture des experiences
pouvant etre vecues comme «au milieu des

mers», rien ä voir si ce n'est «le ciel et l'eau». Ou

encore comme le propose Boullee, on devrait

s'imaginer volant dans un «aerostat» et etre
confronte au spectacle extraordinaire d'un «espace

inconcevable»13. Le chemin inverse vers les

profondeurs de la terre, dans l'ombre des

cavernes et des grottes, est susceptible d'engen-
drer une frayeur mystique comparable, qui confirme

ainsi la dite «architecture ensevelie». Le stra-

tageme consistant ä enterrer partiellement la

construction exprime ce que Boullee pretendait
etre le but supreme de l'architecture: Mettre la

nature en ceuvre (autrement dit, faire de la nature
une part de l'architecture). Comme «metteur en

oeuvre de la nature», l'architecte devient l'inven-
teur d'une architecture sublime.14 Certes, Boullee

pense que seules certaines formes bäties et
justement les monuments funeraires, conviennent ä

cette demarche.'5 Comment en effet evoquer
plus clairement le processus de la temporalite
qu'en observant l'image d'une ruine: «laissant

presumer au spectateur que la terre lui en derobe

une partie»16. Mais le recours aux ambiances
lumineuses devient aussi plus varie avec une
architecture s'enfoncant dans le sol. En ce sens
cette «architecture ensevelie» repond ä l'une des

intentions centrales de Boullee qui voulait
developper le caractere et l'atmosphere des volumes

par la lumiere et l'ombre: «Artiste [... ] descends
dans les tombeaux pour y tracer les idees ä la

lueur päle mourante des lampes sepulcrales.»"
De meme, Boullee pense que dans les

eglises, il devrait etre possible «de mettre la nature

en ceuvre en introduisant la lumiere dans le

temple de maniere que [... ] eile devint susceptible

d'effets eclatants, mysterieux, doux ou

sombres en un mot propre ä faire naTtre en nous
des sentiments analogues ä nos ceremonies reli-

gieuses et qu'exige le culte de l'Etre Supreme.»'8
Si l'on observe sur l'arriere-plan de ces declara-
tions non seulement le projet de temple rond pre¬

sente plus haut, mais aussi l'architecture en grotte

de Boullee pour une chapelle de calvaire ä

l'eglise St. Roch", on peut se poser la question
de savoir si l'on peut vraiment comprendre ce

projet de temple comme un edifice cultuel revo-
lutionnaire. Ce gigantesque edifice rond devait-il
accueillir le «Culte de la Raison et de la Nature»

en accord avec les idees de la revolution frangai-
se au sommet de la Terreur?20 Dans ses declara-

tions, Boullee a toujours repete que l'effet supreme

que l'architecture peut atteindre est

l'experience du sublime. Dans les profondeurs de

son temple, Boullee a rappele ä la vie l'idee de la

grotte oü sejournent les Dieux et a clairement
referme ce gigantesque espace souterrain par
une coupole figurant le ciel. Un jour crepusculai-
re devait regner dans cet espace et en son
centre tourmente, une statue de l'Artemis Ephesia

incarnant la nature, situee ä une distance
inaccessible de l'observateur, devait lui procurer
le frisson d'une emotion sublime.

Mais d'apres tout ce que l'on sait des fetes
celebrees ä Paris en 1793 au cours desquelles la

liberte, cette fille de la nature, recevait l'hommage

du peuple'Y le frisson sublime ne faisait pas

partie du programme. Clarte de la communication,

transparence dans l'enseignement des
nouveaux «dogmes», ainsi se voyait definie la

conception du temple des Decades au centre
duquel etait adoree la «Raison pure naturelle»22.

Dans un temple oü des tables de lois et des alle-

gories de la vertu devaient etre lues et obser-

vees, une lumiere reguliere permettait de recon-
naTtre clairement chaque element. Le projet
laureat de Durand et Thibault pour un «Temple de

l'Egalite» en l'an II (1794) qu'a publie Werner
Szambien, propose un espace interieur adequat
sans ombre et prepare didactiquement avec
tableaux et sculptures.21

L'exigence de renoncer ä la representation
esthetique des «mysteres» de la foi24 aurait detruit
le cceur meme d'un projet tel que le temple de

Boullee. Effectivement, le fait qu'une croix ou une

statue d'Artemis occupe le lieu n'etait pas essen-
tiel. Par contre, le genre de mise en scene dans

une caverne sombre et mysterieuse etait decisif;
un jeu de mystere subtil qui n'aurait sürement

pas repondu aux idees des revolutionnaires. L'au-

dacieux projet de Boullee d'un temple-grotte doit
donc etre compris ici comme l'aboutissement
d'une longue tradition dans le rapport au souterrain.

Le qualificatif de «revolutionnaires n'est
valable que dans la mesure oü nous trouvons ici

l'expression d'une idee architecturale mettant
efficacement la nature en oeuvre.

1 Voir Etienne Louis Boullee, Architecture, Essai sur l'Art
(Presentation par J. M. Perouse de Montclos), Paris 1968.

p. 133 et suiv.
2 Voir Klaus Lankheit, Der Tempel der Vernunft, unveröffentlichte

Zeichnungen von Etienne Louis Boullee, Bäle Stuttgart

1968, p. 38. De meme. Adolf Max Vogt, Boullees
Newton Denkmal Sakralbau und Kugelidee, Bäle et Stuttgart

1969, p. 261.

3 Lankheit, 1968 (voir 2), p. 36. Voir aussi Hans Christian
Harten, Transformation und Utopie des Raums in der
französischen Revolution: von der Zerstörung der Königsstatuen

zur republikanischen Idealstadt, Brunswick Wiesbaden

1994, p. 60 et suiv.

werk, bauen + wohnen 1 | 2 2002



10

Voir II Sottosuolo nel mondo antico (a cura di Francesca
Ghedini e Guido Rosada), Dosson Trevise 1993, p. 71 et
SUIV.

Voir Barbara Rietzsch, Künstliche Grotten des 16. und
17. Jahrhunderts, Formen der Gestaltung von Aussenbau
und Innenraum an Beispielen in Italien. Frankreich und

Deutschland, Munich 1987, p. 5.

Rietzsch, 1987 (voir 5), p. 7 a 10.

Edmund Burke, A philosophical enquiry into the opigm of

our ideas of the sublime and beautiful, Londres 1757, eit.
de: Andrew Ashfield et Peter de Bolla. The sublime a reader
in British eighteenth-century aesthetic theory, p. 140.

David Hume, A Treatise of human Nature, Londres
1739-40. (ed. P. H. Nidditch) Oxford 1978. p. 432.
Hume, ed. 1978 (voir 8), p.433.
Voir Clemens Alexander Wimmer, Michael Niedermeier,
Hängende Gärten, schaurige Grotten dans: Anthos, 1992,
1, p. 36.

CiL de: Clemens Alexander Wimmer. Geschichte der
Gartentheorie, Darmstadt 1989, p. 184.

Cit. de: Wimmer. 1989 (voir 11), p. 189.

Boullee, ed. 1968 (voir 1), p. 85.

Boullee, ed. 1968 (voir 1). p. 73.

Boullee, ed. 1968 (voir 1), p. 133. Voir aussi Jean Marie
Perouse de Montclos. Etienne-Louis Boullee. Paris 1994.

p. 153.

Boullee, ed. 1968 (voir 1). p. 133.

Boullee, ed. 1968 (voir 1). P. 133.

Boullee, ed. 1968 (voir 1). p. 156.

Perouse de Montclos. 1994 (voir 15), p. 28, 29.

Lankheit, 1968 (voir 2). p. 38. De meme, Adolf Max Vogt.
1969. p. 261 et suiv.
Lankheit. 1968 (voir 2). p. 36.

Harten, 1994, (voir 3), p. 70. Zum Dekadentempel, p. 68.

Werner Szambien, Les Projets de 'An II concours d'architecture

de la periode revolutionnaire, Paris 1986, p. 86, 87.

Voir aussi Harten. 1994 (note 3), p. 70.

English
Walter Zschokke (pages 8-9)
English translation: Michael Robinson

When the outside is stil
inside

The inside world of Rüdiger Lainer's Vienna
Urban Entertainment Center

A new kind of entertainment centre has caused

something of a Sensation in the Viennese bor-

ough of Simmering. A spatially diverse world,
apparently complete in itself, seems to have been

set in motion inside a colourfully enticing exterior.

Sheer size, and the way the centre is used,

are a powerful argument for the Separation of

outer envelope and internal structure: the placing
of the levels and of the bodies of the cinema
auditoria creates a pulsating interior in the mall.
It is an ambiguous space: anyone Coming in from
the outside experiences it as an interior, but anyone

Coming out of a cinema or a shop has the

impression of stepping outdoors. Are we looking
at another logical continuation of Modernism

here, as escalators, walkways and the signifi-
cantly sloping undersides of auditoria or cinemas

are used to provide interior effects and new spatial

configurations?

Late autumn and winter is the cinema season.
It's cold, and dark early outside; but in the
auditorium you are protected on all sides, comfort-
able, pleasantly warm, and the action takes you
everywhere without your needing to move a mus-
cle. In this huge, dark - usually midnight blue

nowadays - soundproof box the speetators
become a uniformly directed collective, and the

pictorial sequences allow the screen to open up
a gateway into a Virtual world for them. The actual

interior is sublimated by the events of the film.
The directorial concept antieipates rapidly
changing locations: they are all about editing
technique.

Decades ago, when cinemas consisted only
of one, usually large, auditorium, the zone outside

the entrance and the foyer served to set the
mood for the film event that was to come. People
used to meet long before the film started, to

make sure of grabbing a good seat. Old and current

film posters, photographs of stars, numerous

mirrors, in which stars and Starlets could eye
each other expectantly. The auditorium often had

indirect lighting - which then changed to a highly

promising red and faded away - and suitable
music for the film playing in it, as the doors usually

opened half an hour before the film started,
and the audience had to be entertained. Often

the walls in the cinema were designed by artists,
as in Werner Frey and Roman Clemens's "Studio
4" in Zürich. But stepping out into the reality of

the outside world was a brutal experience. You

staggered into the open air, still overwhelmed by

the end of the film, via corridors and stairs
thrown together from the cheapest possible
materials: business was over, in those days, no

one thought of continuing to exploit the mood

that had been so carefully established.

Today's multiplex cinemas are completely
rationalized businesses with at least a dozen

screens. Other entertainment venues and cater-

ing facilities are arranged to relate directly to
these. Because of the synergy effect. As the mul-

tiplexes are to be found on the outskirts of large
towns or cities, the Operators antieipate a lot of

visitors from the surrounding area. A site near an

Underground Station is also ideal. The recent
extension of Vienna's U3 Underground line from

Ottakring in the west through the city centre to

Simmering in the south-east, where the "Pleasure

Dome" is sited, has made it possible to
reach parts of the city in a few minutes that used

scarcely to relate to each other at ali.

The core round which the new district will

crystallize
Out in Simmering, four former gasholders, four
brick cylinders containing housing, offices and a

mall called "Gasometer" running through all of

them, and the Underground Station ofthe same

name are intended to form the urban core

around which the new district will crystallize. The

urban development plans for the surrounding
derelict industrial areas are complete, or will be

drawn up very soon. An office complex has

already been built in the street running tangential^

to the north of the gasometers, and the
"Urban Entertainment Center", also known as the

Pleasure Dome, connects up with this as well. It

is not a particularly small building, with two street

fagades each consisting of a high glass wall ris-

ing through four storeys. Above this the building
volumes tower up just as high again, staggered
backwards and articulated in a variety of ways.
Even so, the extensive block seems comparative-
ly small, just like a normal six-story town building,

alongside the gasometers, which are over 60

metres high. It contains a continuous parking
deck in the basement, above this a multiplex
cinema with 15 screens in one half, three more parking

decks in the other half - a total of 750 parking

spaces - and above the latter half is a

three-storey mall with shops, bars, restaurants,
cafes, casinos and the entrance to the multiplex
cinema.

The exterior is not a function of the interior
structure
The envelope consists of two sides made up of

differently coloured glass panels, giving the building

more sense of physical presence than if they

were completely transparent. This is true both in

the daytime and at night, the colours alienating
the remaining view into the interior. The fagade
structure and various floor ievels are superim-
posed, and indeed the ground plan shows that on

the fagade facing the gasometers there is an

accessible layer of space connecting with the
street space: it makes it possible to look in and

to look out, but at the same time screens off the

structure behind it and the interior world. The

areas of colour on the glass panels are distrib-
uted abstractly, and this arrangement seems not
to relate to the functions behind them. On the

fagades facing away from the gasometers, all that

appears are the emergency staircases, cascading
diagonally down the whole body of the building.
They make up a staged feature, a functional
structure that has been intensified to the Status

of an ornament that gives the fagade a specific
impact and significance. Thus at the back at least
it is possible to pereeive the building's function
as an event centre catering for large crowds.

There are various ways of getting into the

Pleasure Dome: if you don't take the lift from the

parking decks to the first level of the mall (+3),

you can come into the glass-clad porch via a

ramp that swings out in a sharp curve from the
street outside the rock hall, which is on the bottom

level of the second gasometer. At the corner
there is an additional fold in the envelope, and

the entrance is given additional height by a

recessed section. This kind of distortion on a corner

has appeared in earlier buildings by Rüdiger
Lainer. Here it expresses the Virtual movement

triggered by the access ramp. The curved line of
the ramp distorts the corner and takes the hard-

67

werk, bauen + wohnen |2 2002



I I I Service

Bettina Köhler (pages 30-35)
English translation: Michael Robinson

Cooling shade, sublime
shudders. Approaches to
the subterranean

Looking back via Boullee at how the subterranean

was dealt with

In 1793, Etienne Louis Boullee conceived a

rotunda that was later identified as the "Temple
of Reason". This temple with a sunken, subterranean

grotto-valley is usually seen as an ideal

expression of revolutionary cults. Instead, this
review of subterranean portico and grotto treatment

attempts to demonstrate that Boullee's
temple design is a consistent realization of an

aesthetic that was trying to do nothing less than

stage the sublime "naturally". This look back
at the history of the architectural treatment of
interiors with little or no light explores how
shadows and gloom were cultivated in the days
before artificial lighting.

Etienne Louis Boullee devised a special form of

necropolis architecture, and this was also used in

a temple that was probably intended for nature
worship. He called it "architecture ensevelie"
(buried architecture), and saw it as part of the
"architecture des ombres" (architecture ofthe
shadows) that he claimed to have invented.' This

architecture, designed like al! his projects in the
form of simple Stereometrie bodies, was intended
to convey a sense of transience and death at a

first glance, being partially buried in the ground.
The image of sunken architecture is deployed
with particular consistency in the interior of the
round temple, which was probably planned in

1793. The floor of this temple is transformed into
"nature": the view into the depths of craggy grot-
toes, with a statue of "Artemis Ephesia" in the
middle, was supposed to induce sublime shudders

in the viewer, and to convey ideas of infinity
and also of the durability of moral virtues.

Klaus Lankheit rediscovered this project, and

was in absolutely no doubt that the round temple
with its grotto valley and the statue of Artemis

70 Ephesia, a many-breasted personification of
nature, was to be classified as one of the Revolu-
tion's attempts to establish a eult.2 It is of course
true that in 1793/94, Christian worship was
replaced for a brief period by a eult of Republican
virtues like freedom and equality. Homage was
paid to reason, which was venerated as the
daughter of nature, and "holy" mountains were
erected to honour it it in the naves of churches.3
So Lankheit feels that Boullee must have planned
his design as a building that was to serve the
"Culte de la Raison et de la Nature", in the spirit
of the revolutionary ideology of those years.

This "architecture ensevelie", which staged
the transition from the surface to Underground

areas quite magnificently, is definitely a late 18th

Century invention and thus at the same time part
of a historical phase that was revolutionary in

every respect. But we cannot be certain here that
Boullee's design actually had anything to do with
the eult notions of those years. And so the following

retrospective account is intended to interpret
this project as a logical continuation of a long
tradition of handling Underground places and the

ways in which they were reached. It was an

approach supported by ideological, religious and

artistic convictions, seeking and finding certain
things in the depths of the earth: the luxury of

refreshing coolness, peace for leisure and

contemplation, shades of revelling in fear, and sublime

shudders.

The luxury of refreshing coolness: the cryptopor-
ticus
Villa architecture of Antiquity, especially in the
Late Roman period, had already made good use
of the cooling qualities of the earth.4 A long
gallery, half or completely sunk in the earth, the
so-called cryptoporticus, offered residents a

pleasantly temperate climate in summer. As

creating a cryptoporticus needed space and elabo-
rate earthworks, often terracing, it always
suggested an element of luxury in a residential
building. The only contact with the surface world
was the apertures that provided light - usually
fitted into the topmost point of the vaults. These

provided the necessary brightness, but were kept
small to ensure that the gallery stayed cool. Niches

and corridors outside the cryptoporticus, and

narrow entrances, also helped to keep the
temperature pleasantly uniform in the summer
months. The floors, walls and ceilings were clad
in costly stones, mosaics and paintings, thus

demonstrating that the porticoes were part of the

living aecommodation in the villas.

Contemplation in the shade: art-nature in the

grottoes
The grotto, like the cryptoporticus, also featured
in ancient villas and imperial palaces, but was
treated differently, in that the transition from the
surface to the Underground area, from art to
nature, from brightness to shadows for mytholog-
ical statues or paintings, was emphasized in the
case ofthe grotto. Landscape architecture had

kept the grotto alive in a whole variety of ways
since the 16,h Century. It could play the part of a

pictorial space that was simply there to be looked

at, and could function equally well as a summer
dining-room. In Italy, grottoes were usually incor-
porated into a side building or dug into the riser
walls as part of the garden terraces. In France,
on the other hand, free-standing pavilions were
preferred. or artificial grotto mounds were
constructed. But in any case the grottoes in 16th and
17lh Century garden art were usually artificially
created subterranean locations above the
surface. The exterior of the building aroused curiosi-
ty by superimposing architectural and pseudonatural

structures. In the interior, artificial rough
surfaces in tuff, pumice and Shells, or cave walls

that had been left in their natural State, alternat-
ed with cladding created from expensive stones
like marble, and pictorial works in the form of
mosaics and frescoes. Mirror-glass and mother
of pearl were also used, to create a disturbing
interplay of light within the space. And finally,
hydraulically driven machines provided the very
populär "water games".5 Grottoes did not just
satisfy a desire for magnificent demonstrations of
luxurious excess. They offered, as for example in

the Grotta Grande in the Boboli Gardens, a walk

through a sequence of space inspired by the

imaginative world of Neoplatonism.6 The transition

from material to form, from sensual to spiri-
tual love, from the fragment to the idea of the

whole, is represented sensually and vividly in the

sculptural programme and in the way in which
the space is furnished.

Shades of revelling in fear, sublime trembling:
grottoes in the landscape garden
People were looking for surprise and amazement
in these grottoes, just as much as they sought
contemplation in seclusion, but really such
experiences are a long way away from the prineipal
effect that the grottoes were intended to make in

the 18tn Century. Polemically abbreviated, we
could put it like this: for all their heterogeneous
quality, the 16th and 17rh Century grottoes were
supposed to be beautiful. But the grottoes in the
late 18lh Century landscape gardens were not

supposed to be "beautiful" as much as "sublime".
Edmund Burke captured the differences between
the beautiful and the sublime as follows in his

essay on "The Sublime and the Beautiful" in

1757: "Sublime objects are vast in their dimensions;

beautiful ones comparatively small; beauty
should be smooth, and polished; the great
rugged and negligent; beauty should shun the

right line, yet deviate from it insensibly; the great
in many cases loves the right line and when it

deviates it often makes a strong deviation; beauty
should not be obscure; the great ought to be dark
and gloomy; beauty should be light and delicate;
the great ought to be solid and even massive.'"
The qualities of the sublime are those qualities of
natural phenomena that engender fear. One of
the things that David Hume, in his "Treatise of
Human Nature" in 1739, also clung on to is the

example of how we pereeive nature: "A wide

piain, the ocean, eternity, a succession of several

ages; all these are entertaining objects and excel

every thing, however beautiful, which aecompa-
nies not its beauty with a suitable greatness."8
The perception of something that surpasses our
own existence to an extent that cannot be

grasped creates a space that is imbued with
passion. And, Hume goes on to say, if an object is

placed a considerable distance away, then admi-
ration of that distance is transferred to the object
itself: "But as fancy passes easily from one idea

to another related to it [ ] the admiration, which
is directed to the distance, naturally diffuses
itself over the distant ibject."' And so it is a

fundamental principle that pleasure taken in consid-
ering and imagininq fear mstilled by overwhelm-

werk, bauen + wohnen 2 2002



ing experience of nature can take place only at a

safe distance. This aestheticization of the experience

of nature was realized in the English
landscape garden: it was precisely the contrast
between pleasant gardens laid out in a way that
was dose to nature and the natural, cave-like

grotto architecture with its darkness, size and

roughness that was supposed to permit a pas-
sionate exploration of the experiences of one's
own soul.10 "Terrible scenery" with "overhanging
rocks, dark caves and rushing waterfalls" was

part of the programme of a garden at the latest
from William Chambers's "Dissertation on Orien-
tal Gardening" of 1772." Now one really did have

to climb down below ground level and there,

according to Chambers, it was possible not only
to be surprised by "figures of dragons, hellish
furies and perpetual fire", but also by "electric
shocks, artificial bursts of rain, sudden gusts of
wind".12 If you went down into the so-called Pros-

perpina Grotto in the famous Hermitage of

Ariesheim, which opened in 1785, then the view
of an altar in the ancient style was supposed to
tili you with a sense of terror, as the eult site was
surrounded by artificial monsters, a dragon and a

crocodile, and a view of Proserpina carrying a

torch could be glimpsed through chinks in the
rock.

"Mettre la nature en ceuvre". Temples ofthe Sublime

Let us return to Etienne Louis Boullee. It is in his

projects that the approaches to the subterranean
that have been sketched out here come together,
and in a certain way form the high and end points
of an artistic analysis of the sublime. Boullee
takes up the aesthetic theory of the sublime

directly when he states that there quite simply
cannot be anything more splendid than conveying

experiences in architecture that come dose
to the experience of seeing nothing "au milieu
des mers" except "le ciel et l'eau". Or, Boullee

suggests, one should imagine oneself flying in

the "areostat" and exposed to the extraordinary
spectacle of an "espace inconcevable".'3 And the
fact that conversely the path into the bowels of
the earth, into the shadows of the caves and

grottoes, can itself convey comparable mystical
shudders, is confirmed by so-called "architecture
ensevelie". The trick of burying architecture
partially in the earth demonstrates what Boullee held

to be the highest aim of architecture: "putting
nature into the work" (in the sense of making
nature part of the architecture). As a "metteur en

ceuvre de la nature" the architect becomes the
inventor of a sublime architecture.'4 But in Boullee's

opinion, this building form is appropriate
only for particular tasks in the field, like monu-
ments for the dead, for example.'5 For how can
the process of temporality be more clearly indi-
cated than with this image presented by ruins:
"laissant presumer au speetateur que la terre lui

derobe une partie"." But the use of light moods
will also become more varied with sinking
architecture. To this extent "architecture ensevelie"
fits in with one of Boullee's most urgent interests,

developing character and moods from spaces
made up of light and shade: "Artiste [... ]

descends dans les tombeaux pour y tracer les

idees ä la lueur päle mourante des lampes sepul-
crales.'"7

Boullee is also of the opinion that it must be

possible in church building "de mettre la nature
en ceuvre en introduisant la lumiere dans le temple

de maniere que [... ] eile devint susceptible
d'effets eclatants, mysterieux, doux ou sombres

en un mot propre ä faire naTtre en nous des senti-
ments analogues ä nos ceremonies religieuses et

qu'exige le culte de l'Etre Supreme."'8 At the

beginning of this essay we looked at a design for
a temple rotunda dating from approx. 1793. In the

light of everything that has been said, we should
also look at Boullee's grotto architecture for a

Calvary Chapel in the church of St. Roch." This

raises the question of whether we really have to

see this temple design as a revolutionary eult

building. Was this gigantic rotunda intended to

celebrate the "Culte de la Raison et de la

Nature", in harmony with the ideas ofthe French

Revolution at the height of the Terreur?20 Boullee
has constantly pointed out that the highest effect
that can be achieved by architecture is the
experience of the sublime. In the depths of his temple,
Boullee revived the ancient idea of the grotto as

the home of the gods, and topped the artificial

grotto valley of the gigantic Single room with the
dorne, a lucid product of geometry, as an image
of the heavens. This is a space intended to be

dominated by twilight, with a statue of Artemis

Ephesia at its centre, an embodiment of nature at

an enormous distance from the viewer, triggering
shudders of sublime emotion.

But everything we know about the celebra-
tions in Paris in 1793, where the figure of

freedom, this daughter of nature, aeeepted the

homage of the people," suggests that sublime
shudders were not intended to play any part in

the solemnities. Clarity of communication,
transparency in conveying the content of the new

"beliefs", also determined the ideas ofthe
Decade Temples, central to which was the worship

of "natural, pure reason".22 These were temples

in which the tablets of the law and the alle-

gories of the virtues demanded reading and

Observation, and in which all processes were
intended to be clearly intelligible, which meant
that they had to be evenly lit. The victorious project

for a "Temple de l'Egalite" by Durand and

Thibault for the year II (1794) published by Werner

Szambien, presents an appropriately shadow-
free interior, didactically furnished with pictorial
panels and sculptures.23

The required rejeetion of aesthetic representation

of the "mysteries" of faithwould21 have

destroyed the very core of a project like
Boullee's. What mattered here was not whether a

cross or a statue of Artemis was set up. What

mattered was the nature of the Staging in the

mysteriously shaded grotto valley, a sublime mys-

tery play that cannot have chimed with the revo-
lutionaries' ideas. So Boullee's bold design for a

grotto temple should be seen as the end of a long

tradition of handling the subterranean. The adjee-
tive "revolutionary" applies only in the sense that
here we are confronted with consistent
implementation of an architectural idea that puts
nature into the work most effectively.

1 CF. Etienne Louis Boullee, Architecture, Essai sur l'Art

(Presentation par J. M. Perouse de Montclos), Paris 1968,

p. 133ff.
2 Cf. Klaus Lankheit, Der Tempel der Vernunft, unveröffent

lichte Zeichnungen von Etienne Louis Boullee, Basel und

Stuttgart 1968, p. 38. And on the same topic cf. Adolf Max

Vogt, Boullees Newton Denkmal Sakralbau und Kugelidee,
Basel und Stuttgart 1969. p. 261.

3 Cf. Lankheit, 1968 (as note 2), p. 36. Cf. also Hans Christi

an Harten, Transformation und Utopie des Raums in der

französischen Revolution: von der Zerstörung der Königs

statuen zur republikanischen Idealstadt, Braunschweig
Wiesbaden 1994, p. 60ff.

4 Cf. II Sottosuolo nel mondo antico (a cura di Francesca

Ghedini e Guido Rosada), Dosson Treviso 1993, p. 71 ff.
5 Cf. Barbara Rietzsch, Künstliche Grotten des 16. und

17. Jahrhunderts, Formen der Gestaltung von Aussenbau

und Innenraum an Beispielen in Italien, Frankreich und

Deutschland, Munich 1987, p. 5.

6 Cf. Rietzsch, 1987 (as note 5), pp. 7-10.
7 Edmund Burke, A philosophical enquiry into the origin of

our ideas of the sublime and beautiful, London 1757, quo
ted from: Andrew Ashfield and Peter de Bolla, The sublime.
A reader in British eighteenth-century aesthetic theory,

p. 140.

8 David Hume, A Treatise of human Nature, London

1739-40, (ed. P. H. Nidditch) Oxford 1978, p. 432.
9 Hume, ed. 1978 (as note 8), p. 433.

10 Cf. Clemens Alexander Wimmer, Michael Niedermeier,

Hängende Gärten, schaurige Grotten, in: Anthos, 1992, 1.

p. 1936.
11 Quoted from: Clemens Alexander Wimmer, Geschichte der

Gartentheorie. Darmstadt 1989, p. 184.

12 Quoted from Wimmer, 1989 (as note 11), p. 189.

13 Boullee, ed. 1968 (as note 1), p. 85.
14 Boullee, ed. 1968 (as note 1), p. 73.

15 Boullee, ed. 1968 (as note 1), p. 133. Cf. also Jean Marie

Perouse de Monclose, Etienne-Louis Boullee, Paris 1994,

p. 153.

16 Boullee, ed. 1968 (as note 1). p. 133.

17 Boullee. ed. 1968 (as note 1). p. 133.

18 Boullee, ed. 1968 (as note 1), p. 156.

19 Cf. Perouse de Montclos, 1994 (as note 15), pp. 28-29.
20 Cf. Lankheit, 1968 (as note 2), p. 38. Also Adolf Max Vogt,

1969, p. 261 ff.
21 Cf. Lankheit, 1968 (as note 2), p. 36.

22 Cf. Harten, 1994 (as note 3), p. 70. For the Decade

Temple, p. 68.

23 Werner Szambien, Les Projets de l'An II concours
d'architecture de la periode revolutionnaire, Paris 1986,

pp. 86-87.
24 For this cf. Harten, 1994 (as note 3), p. 70.

werk, bauen + wohnen 1 | 2 2002


	Kühlender Schatten, sublime Schauer : Wege zum Unterirdischen : Rückblick von Boullée aus
	Anhang

