
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 87 (2000)

Heft: 10: Nekropolis

Artikel: Vom Umgang mit dem Tod und den Toten : Deadline

Autor: Vogel, Fritz Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-65187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-65187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fritz Franz Vogel

Vom Umgang mit dem Tod und den Toten

Deadline

Die Seele ist heimgegangen, die Identität gestorben, die
Leiche mit einem Laken zugedeckt, um sie als tot zu markieren

respektive vor den Lebenden zu verbergen. Weil die

Bevölkerung weltweit zunimmt, wird rationalisiert, standardisiert,

digitalisiert. Wenn der Mensch von der Vorderbühne abtritt,
wird die Hinterbühne aktiv.
In diesem Essay wird der Tod von der technischen Seite

her erschlossen. Allerdings aus der Sicht der Volkskunde. Der

Autor geht gesellschaftlichen und hygienischen Vorstellungen
der Neuzeit mit der sauberen Entsorgung des Leichnams in

Kremationsöfen nach und den zur Verewigung eingesetzten

virtuellen Links.

Die Todeslinie markiert eine Grenze, die nicht
überschritten werden kann. Deadline. Mit technischer Raffinesse

und ethischem Kalkül werden heute Hirntote nach

Bestandteilen und Lebendgewebe abgesucht, nachdem
die Sinnesnerven die Nulllinie markiert haben: Zuerst
wird der Hustreflex festgestellt, indem man ein
Plastikschläuchlein in die Gurgel stösst, dann wird mit einer
Kanüle rechts und links in die Nasenscheidewand gestochen,

was beim Lebenden einen starken Schmerzreiz im
Bereich des Trigeminusnervs auslöst, drittens wird das

Puppenkopfphänomen untersucht, bei dem die Augen
des Lebenden bei einer schnellen, passiven Kopfbewegung

Gegensteuer geben, schliesslich tupft man die Netzhaut

mit einem Papiertuch an und blendet die Pupillen.
Ist keine Regung zu sehen, zu spüren, zu messen, Blinzeln

out, Hirnstrom null, die Augen tot, der Mensch eine

Masse, dann fällt der Name vom Fleisch. Zum sozialen

Tod, bei dem das betroffene Individuum von anderen

nicht mehr als aktiv Handelnder anerkannt wird und die

Territorien des Selbst ausser Kraft gesetzt sind, gesellt
sich der medizinisch-juristische Tod.

Unsere Spezies weiss als einzige um das Ende.

Und wir tun nicht wenig, dieses hinauszuschieben, zu

verdrängen, vergessen zu machen. Das physische Sterben

dauert aufgrund der intensiveren medizinischen

Betreuung und des langwierigen Verlaufes bei Krebs

und Herz-Kreislauf-Krankheiten heute länger als früher.

Doch umso schneller werden wir jenseits des Limes

erwartet als zu entsorgendes Material, als toxikologischer
Kadaver oder schwermetallhaltiger Sondermüll. Die
Spezialisten machen sich ans Rezyklieren. Statt schwarzer

Trauerkleider hasten weisse und grüne Spitalkittel um
den Toten.

Der Kadaver ist diesseitig. Wir hinterbliebenen Hy-
gieniker müssen mit den Relikten, Reliquien und dem

Restmüll fertig werden, oszillierend zwischen Anteilnahme,

gespielter Nüchternheit und therapiegläubiger Apathie:

Erd- oder Feuerbestattung, Brockenstube oder

Kehrichtverbrennung, Erinnerungsschrein oder matrilineare

Vererbung. «Beschönigung und Normierung aber sind

immer Kinder der Verdrängung. Und Sentimentalität
verbirgt häufig genug Eiseskälte.» (Faerber 204)

Profanisierung und Verbürgerlichung
seit der Reformation
In der Reformationszeit, die die Messe mit der Predigt,
den Altar mit der Kanzel, das Geheimnis der Sakramente

mit administrativem Bildersturm vertauschte, verbot

Zwingli jeden Heiligenkult und Grabschmuck (Steine,

Inschriften). Nicht die Perspektive einer Auferstehung wurde

ins Zentrum gerückt wie bei den Katholiken, die in
den Beinhäusern die Knochen teilweise kunstvoll ordne-

46 Werk. Bauen+Wohnen 10 2000



ten, sondern die verbale Verdankung des Lebens in der

Leichenpredigt. Das diesseitige Erinnern nivellierte alle

Toten auf dem profanisierten Gottesacker: soziale

Unterschiede, die anhand der Grabbeigaben erkennbar waren,
wurden getilgt. Im 18. Jahrhundert wurde allerdings
wieder das Gegenteil praktiziert. Statt Gedächtnisfeiern

(Dreissigster, Jahrzeit, Seelenmesse) waren Gebühren
direkt karitativen Zwecken zuzuführen. (Uli 116)

Die reformierten Friedhöfe (z.B. Sihlfeld in Zürich,
1877) setzten im 19. Jahrhundert eine für alle gültige
Verordnung ein: Aufhebung von Standes- und
Konfessionsunterschieden, Nivellierung der Bestattungstopographie
(Würdenträger und Adelige wurden ehedem vielfach
im Kirchenschiff oder in den Kreuzgängen beerdigt; je

weiter weg von der Kirche, desto grösser das soziale

Gefälle); des Weiteren Verbot von Sonderbestattungen (für

Delinquenten, Selbstmörder, Ungetaufte usw., die

beispielsweise in Zürich auf dem Malefikantenfriedhof an
der Sihl beigesetzt wurden, dessen periodische
Überschwemmungen ein Gedenken unmöglich machten) und
beschränkte Zulassung von Grabmalen mit Epitaphien
und Blumenschmuck, die eine wieder erwachte religiöse
Innerlichkeit und Empfindsamkeit dem Ableben des

andern gegenüber ausdrückten.

Mit der Kommunalisierung und Zentralisierung wird
das Bestattungswesen Teil der städtischen Administration,

fern vom Kulturbereich. In Zürich wurde 1891 die

kostenlose Kremation eingeführt. Später übernimmt die

Verwaltung als damals wie heute bestimmende Instanz
den Transport von sechs Angehörigen von der Kirche

zum Friedhof. Damit wurden Trauerumzüge und öffentliches

Leichengeleit obsolet, Gefühlsausbrüche in der
Öffentlichkeit vermieden und der Tod als Privatsache

behandelt.

Einführung der Kremation
Nach ersten Versuchen 1871 in Mailand liess sich 1876
der vor Ort verstorbene, ursprünglich zürcherische

Textilkaufmann und Mäzen Albert Keller zur Eröffnung

des Krematoriums, nach einer Übergangszeit in
einbalsamiertem Stadium, gleich als Erster verbrennen.

(Thalmann 107) Den Auftakt, um das Verhältnis zu den

Verstorbenen im deutschsprachigen Gebiet neu zu
positionieren, machte das erste Krematorium in der
thüringischen Residenzstadt Gotha 1878. Zuvor waren 1873

erste technische Vorschläge an der Weltausstellung in
Wien durch Lodovico Brunetti präsentiert worden, 1874

gelangen der erste Kremierungsversuch auf der

Naturforschertagung in Breslau und zwei Leicheneinäscherungen

in Dresden. In einem Klima, in dem sich führende

Intellektuelle vor allem in der Zeitschrift «Die Gartenlaube»

Argumentationsduelle im Ethik- und Hygienediskurs

lieferten, gediehen auch Thesen und Theorien

rund um Infektionen, Leichengift und Miasmen. Die

internationalen medizinischen Kongresse in Florenz 1869

und in London 1871 traten für die Einführung der

Feuerbestattung ein. Dem Vorhaben nicht sonderlich zuträglich

war hingegen die fatale Verwandtschaft von
Hochofenbau und Regenerativfeuerung, deren Nebenprodukt
der Kremierungsofen der Gebrüder Werner und Friedrich

Siemens darstellte, mit Schlachthausbauten und

Müllverbrennungsanlagen. Nachdem jedoch alle bakteriologischen

Gefahren, die von frischen Kadavern ausgehen

könnten, Ende des Jahrhunderts widerlegt waren, wurde

die von Feuerbestattungsvereinen lancierte Forderung,
bloss hocherhitzte Luft ohne Zusatzstoffe zu verwenden,

um Rauchfreiheit und Geruchlosigkeit zu garantieren,
schliesslich anerkannt, wenn auch soziographisch
unterschiedlich genutzt. In Deutschland betrug die

Einäscherungsquote zwischen 1878 und 1898 magere 0,02% der

Gesamtbestattungen, davon waren über 83 % Protestanten.

1920 lag sie bei 1,8%, 1930 bei 7,5%. Die
Zunahme war vor allem in den Städten offensichtlich, z.B.

in Hamburg von 2,8 % (1913), 17,5 % (1925) auf 27,8 %

(1930). (Fischer 104,116) Teilweise dauerte es noch weit
ins 20. Jahrhundert hinein, bis das religiöse Tabu fiel:

Erst seit 1963 ist die Einäscherung mit folgender
Urnenbeisetzung auch bei Katholiken offiziell erlaubt.

Zum Durchbruch in Zürich verhalf vor allem die

Einäscherung des 1913 beigesetzten August Bebel, des Führers

der deutschen Sozialdemokratie und Befürworters

der Feuerbestattung. Die Farbe Rot, gepaart mit der

Symbolkraft des Feuers, verhalf der Feuerbestattung zu

ungewohntem Rückhalt und popularisierte sie in der

Arbeiterschicht. Analog zu industriellen Arbeits- und

Produktionsabläufen war die Feuerbestattung zusehends

ein entscheidender Baustein bei der Rationalisierung des

kommunalen Bestattungswesens. (Fischer 114f.) In der

Stadt Zürich lassen sich heute die Schweizerinnen und

Schweizer zu weit über 90% feuerbestatten, die

Ausländerinnen und Ausländer (vor allem Muslime) hingegen

kaum, woraus ein seit Jahren identischer Quotient von
84 % resultiert.

Umgang mit dem Tod im Kremationszeitalter
In der Praxis stellte die Schnittstelle von Technik und

Trauerfeier Probleme: Wie entgleitet der Sarg, ohne
Einblick auf die Verbrennungsmaschinerie zu geben und

ohne die Pietätsgefühle der Trauernden zu verletzen? Soll

die mechanische Bühnenvorrichtung den Sarg versenken,

10 2000 Werk, Bauen+Wohnen 47



Weiterführende Literatur:
ABB-Elektro-Kremationsofenanlage.
Werkdokumentation. Baden o.J.

[1992]
Daxelmüller, Christoph (Fig.): Tod

und Gesellschaft - Tod im Wandel.

Regensburg 1996

Faerber, Regina: Der verdrängte
Tod. Ober die Unkultur mit unseren
Toten. Genf 1995

Feldmann, Klaus: Sterben und Tod.

Sozialwissenschaftliche Theorien
und Forschungsergebnisse. Opladen
1997

Fischer, Norbert: Vom Gottesacker
zum Krematorium. Eine Sozialgeschichte

der Friedhöfe in Deutschland

seit dem 18. Jahrhundert.
Köln 1996

Uli, Martin: Wohin die Toten gingen.
Begräbnis und Kirchhof in der vor-
ndustriellen Stadt. Zürich 1992
Last minute. Ein Buch zu Sterben
und Tod. Ausstellungskatalog.
Lenzburg 1999

Nölle, Volker: Vom Umgang mit
Verstorbenen. Eine mikrosoziologische
Erklärung des Bestattungsverhaltens.

Frankfurt/M. 1997
Roost Vischer, Lilo: Alltägliche
Leichen. In: kea. Zeitschrift für
Kulturwissenschaften. Nr. 9: Tod.

Bremen 1996, S. 211-227
Schibbe, Gudrun/Spieker. Ira:

Virtuelle Friedhöfe. In: Zeitschrift
für Volkskunde. Münster 1999.
S. 169-245
Stefenelli. Norbert (Hg.): Körper
ohne Leben. Begegnung und

Umgang mit Toten. Wien 1998

Thalmann, Rolf: Urne oder Sarg?

Auseinandersetzungen um die

Einführung der Feuerbestattung
im 19. Jahrhundert. Bern 1978

Vom Totenbaum zum Designersarg.
Zur Kulturgeschichte des Sarges

von der Antike bis zur Gegenwart.
Kassel 1993

in der Horizontalen verschieben oder einer Apotheose
gleich in die Höhe heben lassen? Durch vertraute Muster

der Sepulkralkultur (zeremonielle Handlungen, Riten,
Tücher und Requisiten, Kränze, Kerzen und
Blumengestecke, gottesdienstliche Trauermusik) wurde genügend

Ablenkung der Trauergäste vom Brennofen
erreicht.

Das Herrichten der Leiche gibt nach wie vor Anlass

zu einer Distanzierung und Entpersonifizierung, gleich
einer physischen Ausgliederung aus dem Kreis der
Lebenden (Feldmann 100): Die Verwandten ins Nebenzimmer

abdrängen, zur Berührung Handschuhe überziehen

(die Mär vom Leichengift geht nach wie vor um), Augen
und Mund des Toten mit Hautleim verkleben (kein

gebrochener, dramatischer Blick wie z.B. in säkularisierten

Filmdarstellungen), Hände fixieren, waschen, ankleiden

(gelöste Haare, keine beengenden Kleider und geschlossenen

Knöpfe), einsargen, verschieben in einen
gekachelten Kühlraum, aufbahren auf einem Katafalk, abdanken

in einer sterilen Halle, dem Blickkontakt entziehen,
kremieren bei einer Verbrennungstemperatur von rund
1000°C innerhalb einer Stunde auf knapp zwei

Kilogramm reinster, auskalzinierter Asche und bestatten

in nummerierten Kolumbarien, schwer auffindbaren
Urnenhainen (ab 1920) oder in der Ortlosigkeit eines

anonymen Rasenfeldes (ab 1950).

Alles im Griff
Die Feuerungstechnik galt lange und vielen ob der

reibungslosen Entsorgung als pietätlos und unästhetisch.

Ihr haftete das Stigma des Mechanistischen an. Das
verwundert nicht angesichts der, in den 1960er-Jahren bei

Brown Boveri AG entwickelten, auf dem Gas-Regenerativsystem

basierenden Hochleistungseinäscherungsanla-

gen (das körpereigene Fett dient als Hauptbrennstoff) mit
einer Kapazität von 30 bis 50 Leichen pro Tag unter
der marktwirtschaftlichen Devise «Entsorgung zu
Selbstkosten». Wer die Entsorgungstechnik mit Abgaswerten,
Umweltverträglichkeitsprüfungen, ISO-Normen, Lean-

management und All-in-one-Service im Griff hat, glaubt
andererseits, das Unfassbare, das Unumgängliche
psychisch besser und schneller verarbeiten zu können. Heute

hat der Wunsch nach Verbrennung mehrere Gründe.

Zum einen wird die Kostengünstigkeit genannt, anderseits

auf diese einfachste Form der nichtkonfessionellen

Bestattung hingewiesen. Entscheidend sind aber auch
andere Beweggründe wie: im Zeitalter brüchiger Klein- und
Patchworkfamilien niemandem zur Last fallen, weil das

Grab gepflegt werden soll; überall verstreut sein; keine

Spuren hinterlassen; lieber schnell verbrannt sein als jah¬

relang in einer Ahnenbrühe (Bestatterjargon) schwimmen;

Feuer gibt helle Wärme, im Boden ist es kalt und

dunkel. Dies sind, nebst aller ökologischen Berechtigung,
auch Indizien für eine gesellschaftliche Vereinsamung,

respektive positiv ausgedrückt: für eine selbst gewählte

Jenseitsflexibilität.

Elektronische Gedenkstätten
Doch stellen wir die Frage nach den Entsorgungs-Spezi-
fika unserer Zeit. Unser haptisches, auratisches Zeitalter
wird von einer Virtualität abgelöst, bei der allein der leichte

Druck mit den Fingerkuppen Kommunikation bewirkt.
Die digitale Aufrüstung der Haushalte bringt es mit sich,

dass die Entsorgung der Leiche selbst vermehrt in den

Hintergrund rückt. Internette Memorials mit ihren pos-
thum rekonstruierten und fiktionalisierten Identitäten
und profanen Hagiographien etablieren sich in autarken,

alphabetisch, geographisch oder nach Todesursachen

geordneten Systemen. Solche elektronischen Gedenkstätten

stehen in ihrer ephemeren Erscheinung in schroffem

Gegensatz zu den unverrückbaren Sarkophagen.
Diese virtuellen Friedhöfe sind abgekoppelt von

religiös oder kommunal motivierten Betreibern; weder

Friedhofs- noch Zivilstandsämter sehen darin ein öffentliches

Interesse. Der vollends säkularisierte Tod schafft

sich hier ein sinnstiftendes Reduit, ohne der Kontrolle

von Tradition und Konvention zu unterliegen, und zwar
mit höchst differenzierten und variablen Möglichkeiten,
subjektive Befindlichkeit öffentlich zu artikulieren und auf

einer kollektiven Kulturplattform mehr oder weniger
dauerhaft zu verankern. (Geser, in: Last minute 229)
Durch das kollektive Durchleben von Seelen- statt
blutsverwandten Trauerphasen und die Bewusstmachung
unmittelbarer Gefühle im Sinne einer sozialen Rückmeldung
werden Empathien geweckt. (Schwibbe/Spieker231) Der
öffentlich zugängliche Ort erhält nicht nur das Andenken,

sondern bietet sich den Überlebenden zugleich als

Chance, durch aktive Artikulation ihrer Emotionen die

notwendige Trauerarbeit zu verrichten. Im Gegensatz zu

den kurzfristigen Trauerzirkularen und Todesanzeigen im

paralysierenden Bestattungstakt (Trauernde sind leicht

lenkbar) eignen sich Web-Memorials gut für den
Ausdruck verzögerter Gefühle und Erinnerungen, die erst im

Zuge längerfristiger Trauerarbeit akut werden und mit
denen die Hinterbliebenen sich bisher (auch im
informellen Bekanntenkreise) meist völlig allein gelassen fühlten.

(Geser, in: Last minute 233f.) Das digitale Netz ist

voll von Selbsthilfegruppen, die das richtige Wort zur
richtigen Zeit an die richtige Adresse senden. (Geser, in:
Last minute 237) Soweit die Kulturwissenschaftler.

48 Werk. Bauen+Wohnen 10 2000



Cyberexistenz zur
Überwindung des Todes
Doch stimmt diese Verklärung interaktiver Spurensicherung

und Kontemplation? Werden im Internet Tod und
Trauer wirklich bekundet oder ist es nicht eher Ausdruck
inkohärenter, fliessend konstruierbarer Persönlichkeiten?
Ist die Herstellung eines Memorials nicht in Wahrheit
eine ephemere Entsorgung fiktiver Seelen im digitalen
Äther? Zwar mögen die seitenlangen geschwätzigen
Bezeugungen Betroffenheit markieren, doch wichtiger
scheint mir, dass hier alle leben, wieder auferstanden sind.

Der Hades ist überwunden, hier werden unisono die
Osternacht und der Jüngste Tag zelebriert. In einer nicht
mehr versiegenden Kolonne defilieren, paradieren,
prozessieren die virtuellen Cyborg-Seelen durchs Netz,
gesäumt von bunten Bilderbiographien, tönenden
Epitaphien, welken Nelken und kläffenden Pets. Das surreale

Leben, das Leben nach dem Leben, ist paradiesisches

Ereignis für alle, gespeist von international verstreuten,
gerade wegen der Anonymität höchst sensibilisierten

Zurückgebliebenen, die den eigenen, zukünftigen digitalen

Esoterikhimmel in einer Mischung aus erwachsener
Technotrauer und kindlicher Wunderparty antizipieren;
bald führen auch sie eine im Voraus konzipierte
Cyberexistenz. Der private Tod wird im Wettbewerb mit Stars

und Starlets in narzisstischer Selbstüberschätzung zur
sehlustvollen Heldenapotheose stilisiert. Die Konfession
heisst Spass-Nirwana, das Sterbedatum ist der Geburtstermin

der Netzadresse.

Weil wir den toten Menschen nicht mehr als wirklich

toten Kadaver wahrnehmen und keine Zeit haben,

uns von ihm von Angesicht zu Angesicht endgültig zu
verabschieden (Totenmasken und -bilder vermitteln
genau diese Gewissheit der Endgültigkeit, sie haben
Beweiskraft und deshalb permanente Erinnerungsfunktion),
lebt er als Lebendiger immer weiter. Er scheint nie
verstorben. Sein Lebensbild ist auch sein Nachlebensbild.

Die Digitalisierung des Biologischen lehrt uns auf

neue Art, dass unser Leben flüchtig ist. Der Mensch
des 21. Jahrhunderts unterwirft sich auch physisch dieser

fortwährenden Mobilität. Ein individuell fixierbarer
Standort ist auch nach dem Leben nicht mehr fassbar.

Anonymität und Ortlosigkeit verweisen auf einen Auflö-

sungsprozess, der sich nach dem funktionalisierten Tod
in pantheistischer Esoterik äussert. Die Erdung des

Menschen (terra es et terram eritis) hat ausgedient. Integrieren

wir den Tod ins Diesseits! Schänden wir die zu
Touristenattraktionen degradierten Gräber grüner Lungen;
sie Hessen sich doch als innerstädtische Naherholungsgebiete

sinnvoll und zweckrational umnutzen. f.f.v.

i

* f

*,
.=»*¦•

»» -

Krematorium Nordheim,
Zürich, 1993

Fotos: Fritz Franz Vogel

10 2000 Werk, Bauen+Wohnen 49


	Vom Umgang mit dem Tod und den Toten : Deadline

