
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 87 (2000)

Heft: 10: Nekropolis

Artikel: Muslimische Friedhöfe in Europa : Vergänglichkeit und Dauer letzter
Ruhestätten

Autor: Käufeler, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-65183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-65183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Käufeier

Muslimische Friedhöfe in Europa

Vergänglichkeit und Dauer letzter Ruhestätten

Bestattungspraktiken gehören zu den höchst

variabeln Bereichen menschlicher Kultur und

fungieren oft als kulturelle Marker: Ob man die

Toten verbrennt oder mit reichlich Nahrungsmitteln

begräbt oder auf hohen Türmen den

Geiern anbietet, gehört, ähnlich wie etwa

Nahrungsregeln, zu den «entscheidenden Differenzen»

zwischen Menschen unterschiedlicher

Kulturen. Es kann daher nicht erstaunen, dass

sich die Fremdenangst im heutigen Europa auch

auf die Debatte über spezielle Grabfelder oder

eigene Friedhöfe ausdehnt. Die ethnologische
Sicht des Autors macht das Konfliktpotenzial
der Friedhofsanlagen im kulturell pluralistischen

Europa nachvollziehbar.

Manche Nomaden bestatten ihre Toten höchst beiläufig, ohne
Zeremoniell und ohne dass dem Ort der Beisetzung in der Folge eine

besondere Bedeutung zukommt; manche chinesische Christen in Manila
bestatten dagegen ihre Toten in mehrstöckigen Häusern, mit Küche, Bad

und Klimaanlage - in einer echten Nekropole mit Grabhäusern, die Klingel,

Briefkasten und Adresse haben. Wie im Falle der Prunkgräber

Südeuropas vermuten wir dahinter wohl nicht ganz zu Unrecht weniger die

Sorge um die Verstorbenen als vielmehr einen Statuswettbewerb unter
den Hinterbliebenen.

Wo die Toten hinkommen, ist für wirklich sesshafte Menschen keine

Frage: sie kommen zu den Vätern und Müttern, Vorvätern und
Vormüttern in denselben Ahnenschrein, auf denselben Gottesacker. Die

Ahnengräber sind gleichsam Wurzeln, die die Sesshaftigkeit gewährleisten.
Die Wurzeln, die aus Gräbern schlagen, werden mitunter zur Begründung

von Ansprüchen ins Feld geführt. Das «Land der Väter», das Land,
in dem die Ahnen bestattet sind, kann umstandslos mit einem
Possessivpronomen belegt werden. Umgekehrt ist das «Schänden» von Gräbern

wohl oft vor allem als eine Negation solcher Ansprüche zu verstehen:

Gegenden, die eine «ethnische Säuberung» erlebt haben, erkennt

man an den vandalisierten Friedhöfen der Vertriebenen.

1 *f

i3l9
W___-__W'ßr iw^i *j.

^v.V

7
=,..' "%ß*,a\??«

fl
Dorffriedhof in Kelantan,
Malaya

Dorffriedhof in Olivenhain
bei Aydin, Westanatolien

30 Werk, Bauen»Wohnen 10 2000



Hintergründe des Widerstandes
In den Debatten um Grabfelder für Muslime auf hiesigen Friedhöfen
scheint bei der Ablehnungsfront die Vorstellung eines solchen potenziellen

Anspruchs als Schreckgespenst im Hintergrund zu lauern. Die
unheimliche und mahnende Präsenz des vertriebenen und vernichteten
jüdischen Europas in der Gestalt seiner alten Friedhöfe wird periodisch
aktualisiert. Die Bilder von Gruppen schwarz gekleideter Betender, die
auf Grundstücken ehemaliger jüdischer Friedhöfe grosse Bauvorhaben
aufzuhalten versuchen, berühren unmittelbar und eindringlich. Wenn die

Bestattungswünsche von Muslimen in Zürich und anderswo in Europa
auf Widerstand stossen, liegt darin wohl aber vor allem eine Abwehr der
Tatsache, dass Migranten, auch muslimische, immer öfter in ihrem Zielland

bleiben. Wer seine Toten hier begräbt, ist viel unabweisbarer ein
Teil der lokalen Welt, als wer sie in ein fernes Land überführen lässt. Die
steigende Zahl der Gräber von Migranten zeigt an, wie die Fremde
zunehmend zur (zumindest zweiten) Heimat wird.

Im Gastland unter «Ungläubigen»
In einer ersten Phase der Migration, wenn diese als eine begrenzte
Lebensphase verstanden wird, ist es eine weitgehend verbindliche Regel,
dass im Todesfalle eine Bestattung in der Heimat gewünscht wird. Noch
Mitte der Neunzigerjahre wurden von den in Deutschland verstorbenen
türkischen Staatsbürgern 90 bis 95% trotz der hohen Kosten in die
Türkei überführt. Versicherungsartige Institutionen helfen den
Trauerfamilien, die grossen Kosten der Überführung zu tragen. In der Fremde
bestattet wurden anfänglich vor allem Kinder, aber zunehmend ver-
grössert sich nun der Anteil der Erwachsenen. Das Bedürfnis nach
muslimischen Bestattungsmöglichkeiten in Westeuropa wurde gegen Ende
des 20. Jahrhunderts dringender durch die Zunahme von Flüchtlingen
aus muslimischen Gesellschaften, in denen die Umstände eine
Überführung und Bestattung in der Heimat verunmöglichten, etwa aus den

Kriegszonen des Balkans. In Europa bestattet werden müssen schliesslich

auch zum Islam konvertierte Europäer.
Die islamischen Vereinigungen, für die ein Begräbnis unter

«Ungläubigen» lange kein Thema war, haben in den Neunzigerjahren man¬

cherorts die Bestattungsfrage aufgegriffen. Das Problem war neu: Nach
einer geläufigen Deutung der islamischen Religion ist es verpönt, wenn
nicht verboten, sich ohne Not ausserhalb des «Dar-ul-Islam» aufzuhalten,

d.h. ausserhalb der Sphäre, in der die Regeln, die dem Propheten
Mohammed offenbart worden sind, verbindlich gelten und von den
Inhabern der politischen Macht durchgesetzt werden. Das Interesse an der

«ungläubigen» Aussenwelt war im islamischen Orient lange entsprechend

gering. Der Fernhandel, aber auch die diplomatischen Kontakte
blieben bis ins 19. Jahrhundert weitgehend den nicht muslimischen
Minderheiten oder Ausländern überlassen. Der Vorbehalt wurde erst
durch die Kolonialherrschaft ausgehebelt, bis weit ins 20. Jahrhundert
aber immer noch grundsätzlich beherzigt. Nicht zuletzt das Problem der

Bestattung hielt Muslime davon ab, in die Länder der Ungläubigen
zu reisen. Erst mit dem Einsetzen der modernen Migration seit den

Fünfzigerjahren finden sich bedeutende Gruppen von Muslimen in den

(ex-)christlichen Ländern Westeuropas. Während in der ersten Phase dieser

Migration die Rückkehr-Perspektive dominierte und die

Migrantenbevölkerung vorwiegend aus ledigen Männern bestand, wurden zunehmend

Familien gebildet oder nachgeholt, und die Gemeinden muslimischer

Migranten schufen sich im späten 20. Jahrhundert ihre eigenen
sozialen und kulturellen Infrastrukturen mit eigenen Moscheen, eigenen
Lokalen und Läden, eigenen Medien und Vergnügungsstätten. In dem

Mass, in dem die Perspektive sich von der Rückkehr auf eine

unbestimmte Gegenwart in der Fremde verschob, wurden die Verbindungen
zum Herkunftsort dünner und die Vorstellung, im Gastland, unter
«Ungläubigen» bestattet zu werden, verlor einiges von ihrem Schrecken.
Sofern Muslimen Möglichkeiten für eine würdige und den Regeln ihres

Glaubens und ihrer Tradition entsprechende Bestattung angeboten werden,

entscheidet sich eine wachsende Zahl für die letzte Ruhe in der
Fremde.

Verbindliche religiöse Regeln
Die Bestattungen und die Gräber in verschiedenen islamischen
Gesellschaften unterscheiden sich teilweise erheblich voneinander, da viele

Aspekte nicht eindeutig vom religiösen Gesetz geregelt sind. Einige Auf-

x=~ '-:¦5 -. - *

A "^mmm

r.
)>":^

¦

Heiligengräber in
Westanatolien

Friedhof Balat bei Milet S.33:
Friedhof von Ispahan (Iran)
(aus: Philippe Aries, Bilder
zur Geschichte des Todes,
Hanser 1983)

Fotos: Heinz Käufeier

10 2000 Werk, Bauen+Wohnen 31



lagen sind aber explizit und somit für alle Muslime der Welt verbindlich;
diese markieren die Differenz zur christlichen oder postchnstlich-mo-
dernen Praxis. Ein wichtiger Unterschied muslimischer von christlicher

Bestattung ist, dass erstere schnell zu geschehen hat. Meist wird die

Regel eingehalten, dass am Morgen Verstorbene noch am selben Tag

beigesetzt werden sollten, nachmittags oder abends Verstorbene am
folgenden Tag. Bei einer Überführung in die Heimat kann diese Regel nicht

eingehalten werden, aber auch in Europa ist ein schnelles Begräbnis meist

nicht möglich. Nach der Auslegung eines saudischen «Briefkasten-Muftis»

ist die Regel der schnellen Beisetzung vorrangig vor derjenigen der

Bestattung unter Muslimen, aber die Mehrheit der muslimischen

Migranten in Europa sieht die Sache offenbar umgekehrt, wofür allerdings
sozial-verwandtschaftliche Motive wohl ausschlaggebender sind als

religiös-theologische. Allerdings werden etwa auf der Hadsch an den

heiligen Stätten des Islam verstorbene Pilger in der Regel in Arabien

beigesetzt. Ein religiöses Argument scheint zumindest in diesem Fall die

Entscheidung zu bestimmen.

Die grössten Schwierigkeiten für die Beisetzung von Muslimen in

Europa bereitet die Regel der «Unverletzbarkeit» des Grabes. Exhumieren

und Umbestatten sind nach den Vorschriften des Islam nicht
zugelassen, und die hierzulande übliche begrenzte Dauer von Grabfeldern
bedeutet für Muslime eine pietätlose Störung der Totenruhe. Ähnlich wie

jüdische Grabstätten sind Gräber von Muslimen «ewig», sie entziehen

einen Ort im Prinzip anderen Formen der Nutzung. Andere Aspekte
islamischer Praktiken der Bestattung, die in Europa zuweilen

Schwierigkeiten bereiten, sind die Ausrichtung der Gräber nach Mekka, die -
oft gemeinschaftliche - Waschung der Leiche, das Tragen des (nur zum

Transport verwendeten) Sarges zum Grab durch die männlichen

Angehörigen und Freunde sowie die Grablegung ohne Sarg, nur in einem

ungenähten Leichentuch. In Deutschland, wo jedes Jahr einige hundert

Muslime beigesetzt werden, haben die Friedhöfe in manchen Städten

mittlerweile entsprechende Einrichtungen für muslimische Bestattungen

bereitgestellt und die rigiden Regeln sind z.T. etwas gelockert worden.

Oft gelten allerdings Waschung, Sarg-Tragen und Beerdigung ohne Sarg

weiterhin, aus vornehmlich «hygienischen» Gründen, als bedenklich.

Differenzen und Gemeinsamkeiten
Christen, Muslime und Juden haben einen grossen Teil der Vorstellungen

und Praktiken um den Tod gemeinsam. Sie haben gemeinschaftliche

Friedhöfe, Einrichtungen, die in sehr vielen anderen Gesellschaften

unbekannt sind. Untersagt ist für Muslime eine Bestattung im Hause.

Die Grabgestaltung auf den Friedhöfen unterliegt mit Ausnahme der

Ausrichtung des Gesichts der Toten nach Mekka keinen expliziten
religiösen Regeln, folgt aber jeweils den besonderen lokalen Traditionen.

Friedhöfe werden von vielen Muslimen wie auch von Christen als

«unheimliche» Orte betrachtet. Sie werden selten regelmässig aufgesucht
und von den Frauen oft ganz gemieden. Die oft elabonerten Rituale

der Trauer und des Totengedenkens finden in der Regel in den

Wohnhäusern statt.
Muslimische Gräber sollten schlicht sein. Die strengeren

Rechtsschulen legen fest, wie weit ein Grab über den Erdboden hinausragen
darf und verbieten die Verwendung dauerhafter Materialien wie Stein

oder Zement oder die Errichtung von Kuppeln über Gräbern. Gräber

wichtiger Personen, etwa von «Heiligen», aber auch dasjenige des

Propheten Mohammed, sind aber dennoch monumental gestaltet und mit
grösseren stabilen Gebäuden mit Kuppeln markiert. Solche «Heiligengräber»

sind oft Zentren eines bedeutenden Pilgerwesens.

In der Türkei sind auch viele gewöhnliche Gräber gemauert und mit

Steinplatten bedeckt. Manche türkischen Friedhöfe in Teilen des Lan¬

des, in denen früher Griechen und Türken zusammen gelebt hatten,

gleichen in ihrem Erscheinungsbild den griechischen Pendants.

Zerfall oder Ordentlichkeit
Ich empfinde die einfachen muslimischen Friedhöfe mit ihrer grossen

Menge unterschiedlich alter Holz- oder Steinstelen in allen Stadien der

Verwitterung als beeindruckende und anrührende Illustrationen der

Vergänglichkeit. Gräber von Muslimen werden in der Regel nicht

bepflanzt, sie überwuchern, sofern Vegetation vorhanden ist, und machen

in europäischen Augen deshalb oft einen verfallenen und ungeordneten

Eindruck, auch wenn die Praxis, Gräber mit Schnittblumen, Topfpflanzen

oder künstlichen Blumen zu schmücken, inzwischen von manchen

Muslimen übernommen worden ist. Häufig werden muslimische Gräber,

insbesondere «Heiligengräber», mit einer Fülle bunter Stofffetzen

versehen, welche die Heils- und Segenswünsche der Lebenden enthalten

und den Eindruck von Unordentlichkeit noch verstärken. Da keine

Toten umbestattet und somit auch keine Gräber aufgehoben werden, ist

die ordentliche und aufgeräumte Gestalt eines modernen

christlicheuropäischen Friedhofs in der islamischen Welt nicht möglich, und eine

solche wird auch nicht angestrebt. Dafür scheint die Angst vor
«verwahrlosten» Gräbern, die mittlerweile viele Europäer dazu bewegt, sich

in neuartigen «pflegeleichten», aber oft unschönen Kollektivgräbern
beisetzen zu lassen, Muslimen weniger zuzusetzen.

Die Bestattung von Muslimen in abgetrennten Grabfeldern auf

europäisch-christlichen Friedhöfen ist in den vergangenen Jahren

mancherorts zu einer üblichen Praxis geworden. Die nach wie vor vom
Christentum geprägte Atmosphäre dieser Orte sorgt dabei allerdings für eine

erhebliche Spannung. Es sollte wohl möglich sein, dass mit der Zeit
auch europäische Städte ihre muslimischen Friedhöfe erhalten, auf

denen die muslimischen Gemeinschaften Beisetzungen weitgehend nach

ihren eigenen Regeln und Vorstellungen durchführen können. Schliesslich

finden sich auch in der Welt des Islam an vielen Orten christliche

Friedhöfe. Das Problem, welches dafür, wie für eine ganze Reihe weiterer

Fragen, gelöst werden muss, ist das der Institutionalisierung der

muslimischen Gemeinschaften. Da im Islam eine kirchenartige Struktur fehlt

und im sunnitischen Islam die Geistlichkeit eine etwas diffuse Kategorie

ist, fällt es nicht leicht, Muslime aus unterschiedlichen Gesellschaften

in einer einzigen Institution zusammenzufassen. Moscheen und

Gebetsstätten wurden oft von «landsmannschaftlichen» Gemeinschaften

begründet, und unter den Türken Europas sind sie überdies noch nach

politischen Lagern differenziert. Vielleicht bietet ja aber gerade die neue

und zunehmend wichtiger werdende Frage der Bestattung Anlass zu

einer «internationalistischen» Organisation der europäischen Muslime.

Für die Schweiz und andere europäische Gesellschaften liegt eine

Herausforderung muslimischer Grabstätten und Friedhöfe darin, dass

diese zwar von unbegrenzter Dauer sind, aber gerade deswegen auch

Vergänglichkeit, Verwitterung und eine Art von Zurückwachsen in die

Natur hinnehmen müssen. Darin liegt eine prinzipielle Differenz zu den

in Europa üblichen, überaus ordentlichen und gepflegten Totenstädten

mit begrenzter Lebensdauer. h.k.

Weiterführende Literatur:
Höpp, Gerhard & Gerdien Jonker

(Hrsg.): In fremder Erde. Zur
Geschichte und Gegenwart der islamischen

Bestattung in Deutschland:
Berlin, Das Arabische Buch 1996.

Barley, Nigel: Tanz ums Grab; Stuttgart.

Klett-Cotta 1998.

Stubbe, Hannes: Formen der Trauer.

Eine kulturanthropologische
Untersuchung; Berlin, Reimer 1985.

Huntington, Richard S. Metcalf, Peter:

Celebrations of Death. The

Anthropology of Mortuary Ritual;

Cambridge, Cambridge University
Press 1979.

32 Werk. Bauen+Wohnen 10 2000



"•-. ' =====• "X.. v„ ff "" '• %

-

y,.'\>0^*=.,.

¦Lf%,
'xä.'«===

V* *.
"** "V

v>X **.
%,,

"'
:y.

%%."*¦*' % ,%Ükk. % ='===,, K•i,. .!»,.

^ *'
:";";

" •
..=.5

%
—¦-.-,.

-. N, s-•==,.

.<%
¦*«, *

•** >¦- 5=;. •};

<' :„

¦:—ifeK,

' ''
3

''-'•::,.

:s:.;;;;..

7,
"":'*:r.,..

3=;

^•iKH. '"•;;...
:n...

^ 5. «; • %

*Bm±. -3.x.

5x%.^#
* '<hk

'55Y5...,
••••f.:.-

i*»

1 1
33x,

"!!%%.

«8 8.x

1= if^
^^^-

¦ ß-l

*.
1 '• s,.

"***,. ' .(BUtata

' ***»
¦:!.. .':¦

-x.

j».

t •aL-n, «*» ,lWINit... ^^
flute 41v

Et Tm imi <w
«k», -¦¦¦ **>**•

10 2000 Werk, Bauen+Wohnen 33


	Muslimische Friedhöfe in Europa : Vergänglichkeit und Dauer letzter Ruhestätten

