
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 86 (1999)

Heft: 12: Think twice

Artikel: Vom "Ort" zum "Ereignis" : die irreführende Rezeption Martin
Heideggers in der Architektur

Autor: Schwarz, Ullrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-64623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-64623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J I ^m ^^^^"¦

"*V*

M im

f P *•* :
•

*
-

¦

Vom «Ort» zum «Ereignis»
Eine Geschichte der Rezeption von Heideggers Vortrag «Bauen

Wohnen Denken» wäre noch zu schreiben, vorerst bleibt sie ein
Desiderat. So ergibt sich der zumindest vorläufige Eindruck, dass genau
dieser Text in der philosophischen Heidegger-Diskussion eine eher
marginale Rolle spielt und erstaunlicherweise auch für die deutsche
Architekturdebatte seit 1951 fast folgenlos blieb, jedenfalls im Sinne

einer systematischen, theoretischen und baulich praktischen
Auseinandersetzung. Diese Spurenlosigkeit, wenn es denn wirklich
eine ist, wäre nur eine Fortsetzung der Stummheit des damaligen
Darmstädter Publikums. Hier wäre aber eine genauere historische
Untersuchung notwendig. Sucht man Zeugnisse einer nicht nur
beiläufigen Beschäftigung mit «Bauen Wohnen Denken», dann wird
man eher in der nicht deutschen architekturtheoretischen Literatur
fündig. Hier seien nur einige Autoren genannt: Christian Norberg-
Schulz, Kenneth Frampton, Massimo Cacciari, Francesco Dal Co,
Ignasi Solä-Morales, Mark Wigley und Karsten Harries.

Heideggers Text macht es zunächst den Architekten auch nicht
leicht, unter allem, was er zum Bauen sagt, etwas unmittelbar die
Architektur, und zwar diejenige in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts, Betreffendes zu verstehen. Mit gutem Grund lässt sich
bezweifeln, ob ein solch direkter Bezug von Heidegger überhaupt
beabsichtigt war. Vielmehr könnte man vermuten, dass Heidegger
mithilfe einer in diesem Text besonders extrem ausgeprägten
rhetorischen Verschleiftechnik die hier thematisch im Vordergrund
stehenden Begriffe wie Bauen und Wohnen wieder zurückholt in die
übergreifende Dimension seines eigentlichen philosophischen
Fragens, in die Dimension der Frage nach dem Sein. Nur aus dieser
grundsätzlichen Perspektivierung leiten sich bis heute die für die
architekturtheoretische Diskussion ergiebigen Fragestellungen ab.

Diese Ebene des für Heidegger wesentlichen Fragens - Bauen und
Wohnen fragwürdig machen, indem sie in die Fragwürdigkeit des

Seins gestellt werden - wird jedoch überlagert von einer zweiten,
architektonisch scheinbar konkreteren Ebene, die als Erörterung der
Überwindung des Offenen des Fragwürdigen in die Stabilität und
Sicherheit des Fraglosen gelesen werden kann. Gemeint sind nicht
nur Heideggers in ihrem historischen Gehalt missverständlichen
Beispiele: die Brücke und das Schwarzwaldhaus. Entscheidender ist
Heideggers Rede vom Errichten des Ortes: «Das Bauen errichtet
Orte, die dem Geviert eine Stätte einräumen.» Dieser einfache
Aussagesatz deklariert ohne jede weitere Problematisierung die
Möglichkeit eines grundgebenden Handelns, des Bauens, das zwar den
Grund nicht unmittelbar aus der Subjektivität schöpfen kann,
sondern dafür die «Weisung» des Gevierts empfangen muss, aber diesen
Ort im Grundsatz herstellbar macht. Denkt Heidegger im Übrigen
das Wesen des Seins als Unverfügbarkeit, als das sich Entziehende,
so suggeriert zum einen die Redeweise von der Weisung eine Art
von substanzieller mythischer Wesenheit, die sich nicht entzieht,
sondern aus sich heraus spricht. Derartige Formulierungen machen
verständlich, warum Adorno Heidegger die «Bereitschaft, eine hete-

ronome, der Rechtfertigung vorm Bewusstsein enthobene Ordnung
zu sanktionieren» unterstellte.

Wichtiger noch ist allerdings eine hier aufscheinende
fundamentale Uneindeutigkeit in Heideggers Denken. Heidegger stellt
sein Denken in die unaufgelöste Spannung zwischen der Annahme
der Restituierbarkeit eines Grundes, eines Bodens, einer Heimat und
der Anerkennung der Unaufhebbarkeit der Grundlosigkeit, Boden-
losigkeit und Heimatlosigkeit des menschlichen Seins. In «Bauen
Wohnen Denken» wird diese Spannung als unauflösbare Uneindeu-

50 Werk. Bauen+Wohnen 12 1999



mu

.c: ¦

yy
6

*ß
i t- m ¦*;

V
: i - - -:

iBP

m¦ •

Empty Dream von Mariko Mori, 1995,
Cibachromprint

tigkeit besonders virulent. Während der Text nachdrücklich die

Deutung nahe legt, die Herstellung des Ortes könne das Wesen des

Wohnens einräumen, hüten, ja «behausen», also dem Wesen des

Wohnens fast schon präsentisch gedacht ein Haus geben oder, wie
es im Kunstwerkaufsatz in anderem Zusammenhang heisst, es «zum
Stehen bringen», spricht Heidegger am Schluss des Textes von der

«Heimatlosigkeit des Menschen», seiner «eigentliche(n) Wohnungsnot».

Dieser Begriff der Heimatlosigkeit stellt die eigentliche inter-
pretatorische Herausforderung für jede Lektüre dar, die Rezeption
bezeugt dies. An der Stellung zu diesem Begriff der Heimatlosigkeit
scheiden sich die Geister. Was die einen wohl insgeheim als Skan-

dalon empfinden, das sie sich mit der Hilfestellung Heideggers

hinweginterpretieren, dass man das Wohnen «lernen» müsse, also

lernen könne, anders: dass die Heimatlosigkeit also aufhebbar ist, wird
für die anderen zur dominanten Aussage des gesamten Textes, die

jede Aussicht auf eine Herstellbarkeit des Ortes als Grundgebung, ja
als Herstellung heimatlichen Bodens zunichte macht, zumindest in
äusserster Weise einschränkt.

Die Verfehlung des heideggerschen Denkens besteht nun aber

gar nicht in dem Gedanken der Überwindung der Heimatlosigkeit,
sondern in der Vorstellung dieser Überwindung als instrumentelles

Handeln, als Herstellung im Sinne von Technik, als «Machenschaft»,
wie Heidegger sagt. Die Überwindung der Heimatlosigkeit wäre
damit ein Akt planerischer Entscheidung, eine Setzung. Der «Ort»
wird damit dem Wollen prinzipiell verfügbar, da er «machbar» wird.

Ein solches planerisches Verständnis der Herstellung des Ortes
verbleibt jedoch im Funktionskreis der Technik und des Gestells,
womit das Seiende gegenständlich verfügbar gemacht wird. Damit
verstellt das Gestell jedoch gerade das, was Heidegger unter dem

Wesen des Wohnens versteht, nämlich das Walten der Unverbor-

genheit jenseits jeder technischen Verfügung. Heimatlosigkeit beruht
für Heidegger nicht auf dem Fehlen herstellbarer «Orte», sondern «in

der Seinsverlassenheit des Denkens. Sie ist das Zeichen der

Seinsvergessenheit. Dieser zufolge bleibt die Wahrheit des Seins

ungedacht. Die Seinsvergessenheit bekundet sich unmittelbar darin, dass

der Mensch immer nur das Seiende betrachtet und bearbeitet.»

Eine solche Bearbeitung des Seienden kann für Heidegger aber

grundsätzlich die Seinsvergessenheit und die davon abhängige

Heimatlosigkeit gar nicht aufheben, im Gegenteil: «Was den Menschen

in seinem Wesen bedroht, ist die Meinung, das technische Herstellen

bringe die Welt in Ordnung.»Jeder Schritt der Verfügbarmachung

steigert die Seinsverlassenheit, sodass Heidegger bündig formulieren

kann: «Die technische Produktion ist die Organisation des

Abschieds.» Wovon der Mensch sich damit verabschiedet, das ist das,

was Heidegger in «Bauen Wohnen Denken» das Wesen des Wohnens

nennt, das Verhältnis zum Sein selbst: «Die Gefahr besteht in
der Bedrohung, die das Wesen des Menschen in seinem Verhältnis

zum Sein selbst angeht, nicht aber in zufälligen Fährnissen.»

So spricht Heidegger vom Bauen und Wohnen auch nicht im
Sinne solcher «zufälliger Fährnisse», d. h. sektoraler Organisationsformen

des Seienden. Etymologisch geht Heidegger über die

anfänglich von ihm genannte Bedeutung «wohnen» für «bauen» hinaus,

indem er «ursprünglicher noch» bauen und wohnen auf die

Grundbedeutung «sein» bringt: «die Weise, nach der wir Menschen

auf der Erde sind». So geht es in «Bauen Wohnen Denken»

«ursprünglicher noch» als um vermeintlich konkrete, gar architektonische

Fragen des Bauens und Wohnens im Kern wiederum um die

Grundfrage von Heideggers Denken nach dem Wesen des Menschen

12 1999 Werk, Bauen+Wohnen 51



in seinem Verhältnis zum Sein. Hält man diese Deutung für zutreffend,

dann muss man sich allerdings von mindestens zwei
grundsätzlichen Deutungsmissverständnissen verabschieden: dem
«humanistischen» und dem «ökologischen» Missverständnis. Beide
Missverständnisse sind nahe liegend, und Heideggers Text ist tatsächlich
uneindeutig und oszillierend genug, um sie zu nähren. Dennoch:
Heideggers Fragen nach dem Sein ist wesentlich mit der
Überwindung jeglichen Anthropozentrismus verbunden. So ist die die
Annahme verfehlt, es ginge Heidegger darum, Vorschläge zur
«Verbesserung» des Bauens und Wohnens zu machen. «Bauen Wohnen
Denken» enthält kein architektonisches Meliorisierungsprogramm.
Dies wäre für Heidegger nichts als «Bestandssicherung, durch die
sich der Mensch die stofflichen, seelischen und geistigen Bestände

sichert, dies aber um seiner eigenen Sicherheit willen, die die
Herrschaft über das Seiende als das mögliche Gegenständliche will».

Mit Heidegger ist zum Zweiten eine konventionell ökologische
Auslegung des Begriffes «schonen» im Sinne von Schutz und
Bewahrung der Natur nicht zu begründen. Heidegger bezieht das

Schonen auf das Sein, doch er denkt das Sein nicht als Natur. Das
Schonen der Natur im engeren Sinne, der friedliche Umgang mit
Natur, gilt Heidegger überdies selbst wieder als eine im Kern
anthropozentrische Veranstaltung, die letztlich nicht, wie immer
behauptet, der Bestandssicherheit der Natur, sondern der Bestandssicherung

des sich selbst behauptenden Menschen dient: «Was den
Menschen in seinem Wesen bedroht, ist die Willensmeinung, durch
eine friedliche Entbindung, Umformung, Speicherung und Lenkung
der Naturenergien könne der Mensch das Menschsein für alle

erträglich und im Ganzen glücklich machen. Aber der Friede dieses

Friedlichen ist lediglich die ungestört währende Unrast der Raserei
des vorsätzlich nur auf sich gestellten Sichdurchsetzens.»

Ein drittes Missverständnis ist das «historische». Dieses
Missverständnis nimmt die von Heidegger herangezogenen Beispiele
wörtlich (Tempel, Brücke, Schwarzwaldhaus) und macht aus
Heidegger ausgesprochen oder unausgesprochen den Philosophen einer
vorindustriellen agrarischen Lebenswelt, den Einfältigen in seiner
Berghütte, der die Moderne als Abfallen von einer als besser gedachten

Vergangenheit kritisiert. Damit wird Heidegger eine programmatische

historische Rückwärtsgewandtheit unterstellt, die traditio-
nale, nichtstädtische Lebensweisen und ihre Bauformen (Schwarzwaldhof)

einer seinsvergessenen Moderne als verlorenes Ideal
entgegenhält. Wilhelm Perpeet hat bereits 1963 die Nichtanwend-
barkeit des Geviertprinzips auf die Kunst und die Architektur der
industriellen Welt behauptet. Perpeet missversteht Heideggers
Begriffe Erde und Himmel unmittelbar als Naturmomente und kommt
damit zu der Frage: «Wie könnten (moderne Bauten) die Erde als

Erde - gewissermassen die Erde erster Hand - sein lassen, wenn die
Baumaterialien Kunststoffe sind (Stahl und Stahlbeton, Aluminium,
Buna, Bakelit, Plexiglas usw.). Es gehörte schon viel Rhetorik dazu,
die moderne Architektur jene Natur darstellen zu lassen, die
Heidegger mit Erde und Himmel benennt und in seiner Beschreibung
etwa des antiken Tempelwerkes zum Bewusstsein bringt.»

Eine solche historische Indexierung des Begriffes Erde würde
Heideggers Denken tatsächlich zur Verklärung einer bei genauerer
Betrachtung weitgehend bestimmungslosen, fast mythischen
Vergangenheit machen, die philosophisch untriftig, im besten Falle naiv,
im schlechteren Falle reaktionär wäre. Ein solcher Eindruck kann
jedoch nur bei oberflächlicher Lektüre entstehen. Erde ist für
Heidegger kein Sammelbegriff für nichtsynthetische Naturstoffe,
sondern steht für das Unverfügbare des Seins. In diesem Sinne ist Erde

auch kein selbst wieder Gegenständliches, sondern transzendiert sich

entziehend jede Gegenständlichkeit. Die Frage, ob nun Holz oder
Kunststoff mehr oder weniger Erde darstellen, muss daher an
Heideggers Begriff vorbeigehen. Ich komme darauf zurück. Heidegger
selbst hat sich in «Bauen Wohnen Denken», wenn auch nicht
besonders deutlich, von der historischen Vorbildlichkeit des

Schwarzwaldhofes distanziert.
Entscheidender jedoch ist die Einsicht, dass die Überwindung

der Seinsvergessenheit grundsätzlich sich auf keine Vorbildlichkeit
einer wie weit auch immer zurückliegenden historischen Epoche
zurückbeziehen kann. Das unterscheidet Heidegger von Schiller.
Selbst zum Denken der Vorsokratiker kann sich Heidegger, sei es

naiv, sei es sentimentalisch, nicht zurückbeziehen: «Aber nirgends
finden wir solches Erfahren des Seins selbst. Nirgends begegnet uns
ein Denken, das die Wahrheit des Seins selbst und damit die Wahrheit

selbst als das Sein denkt. Sogar dort ist dieses nicht gedacht, wo
das vorplatonische Denken als der Anfang des abendländischen Denkens

die Entfaltung der Metaphysik durch Piaton und Aristoteles
vorbereitet.»

So beginnt schon der Weg der Überwindung der Seinsvergessenheit

grundlos, bodenlos in der Abwesenheit jedes Vorbildes.
Heidegger spricht folgerichtig auch vom «Sprung, durch den der Mensch
einen Absprung aus aller vormaligen, sei es echten, sei es vermeintlichen

Geborgenheit seines Daseins vollzieht.»
Dass der Sprung aus vormaligen Geborgenheiten letztlich doch

wieder in einer neuen Geborgenheit ende: diese Deutung ist zu einer
Art Standardkritik an Heidegger geworden, die Adorno in seinem
Diktum auf den Punkt bringt, auch Heideggers Ontologie sei inspiriert

von dem Bedürfnis «nach einem Festen». An dieser Stelle
kann nicht erörtert werden, ob Heidegger tatsächlich das Sein als

Geborgenheit denkt, immerhin sei angemerkt, dass die 1989
veröffentlichten «Beiträge» die Interpretation des Seins als ein «Festes»

vor ausserordentliche Schwierigkeiten stellen. In den «Beiträgen»
erscheint das Sein (hier: Seyn) eben nicht als fraglos stabiler Grund,
sondern als Grund/Ab-grund, dessen Abgründigkeit nicht als zu
überwindender Mangel, sondern als zum Wesen des Grundes
gehörig gedacht wird: «Die Er-gründung des Seyns, seines Grundes,
ist das Zwischen des Seyns als Abgrund. Das abgründige Wissen als

Da-sein. Da-sein als er-eignet. Grund-los; abgründig.»
Heideggers Begriff des Bauens ist im Unterschied dazu immer

wieder als eher stabilisierender Akt verstanden worden, als tendenzielle

Überwindung von Heimatlosigkeit, als Schaffung eines Grundes.

Zumindest auf diese Deutung (nicht auf Heidegger selbst) trifft
Adornos Wort vom Bedürfnis nach einem Festen zu. Diese Deutung
des Ortes als Grund macht den Ort abgrundlos und verkürzt
Heideggers Denken - vor allem wenn man den Blick über die

Textgrenzen von «Bauen Wohnen Denken» hinaus lenkt - auf unhaltbare

Weise. Doch ist genau wie bei einer Umkehrung des Piatonismus

vom Übersinnlichen zum Sinnlichen noch nichts damit gewonnen,
dass wir das Bauen nun nicht auf den Grund, sondern auf den

Abgrund beziehen. In einer solchen Auseinanderlegung von Grund und

Abgrund nehmen beide Begriffe eine weltanschauliche Qualität an,
die mit Heideggers eigener Analyse nichts mehr zu tun hat. Wollte
Bauen «Grund» schaffen, wäre dies der Schritt von der philosophischen

Analytik zur psychologischen Therapeutik. Wollte Bauen
umgekehrt das «Abgründige» im Sinne einer gesellschaftlichen Diagnose

deutlich machen, verkäme eine solche Haltung zur Mimikry, die

hinter der tatsächlichen geschichtlichen Abgründigkeit immer
unendlich weit zurückbliebe. Von Heidegger aus gesehen, kann es beim

52 Werk, Bauen+Wohnen 12 1999



Bauen weder um ein geradezu kontrafaktisches Konstrukt gehen
noch um Ausdruck, Darstellung oder Repräsentation eines

Vorgegebenen, und sei es der «Zustand der Welt». So kommt es für die

weitere architekturtheoretische Erörterung, beziehen wir uns auf die
oben herangezogene Stelle aus den «Beiträgen», auch nicht in erster
Linie auf die Begriffe Grund oder Abgrund an. Das für die Architektur

grössere Potenzial für Anknüpfungen liegt gerade im «Zwischen».
In der architekturtheoretischen Literatur hat sich kein anderer

Autor so explizit und programmatisch auf Heidegger gestützt wie
der Norweger Christian Norberg-Schulz. Im Vorwort zu seinem
Werk «Genius Loci» (1979) erklärt Norberg-Schulz: «Die Philosophie

Heideggers war der Katalysator, mit dessen Hilfe das

vorliegende Buch möglich gemacht wurde, und sie hat seinen Ansatz
bestimmt.»

Norberg-Schulz setzt an beim Versagen der Moderne und dem
Verlust des Ortes: «Die allgemeinen Symptome weisen auf einen Verlust

des Ortes hin. Verloren ist die Siedlung als Ort in der Natur,
verloren sind sie städtischen Zentren als Orte des Gemeinschaftslebens,
verloren ist das Bauwerk als sinnvoller Unter-Ort, wo der Mensch
zugleich Individualität und Zugehörigkeit erfahren konnte. Verloren
ist auch die Beziehung zu Himmel und Erde. Die meisten modernen
Gebäude existieren in einem «Nirgendwo». Dieser Verlust des Ortes
wird von Norberg-Schulz nicht allein als Krise der Architektur und
des Städtebaus der Moderne begriffen, sondern viel grundsätzlicher
als Krise des Menschen, die sich manifestiert als Herausfallen des

Einzelnen aus überindividuellen Bezügen und Bindungen und als

Einsamkeit und Entwurzelung, eine Diagnose, die im Bild des modernen

Nomadentums zusammenfliesst. Norberg-Schulz zitiert das Alte
Testament, das dieses Nomadentum als Gottesfluch zur Conditio
humana macht: «Unstet und flüchtig sollst du sein auf Erden.» Um
nichts anderes als um eine Rückgängigmachung einer solchen flüchtigen

und bodenlosen Existenz geht es bei Norberg-Schulz. Sein

Rückgriff auf die Bibel bleibt jedoch missverständlich, da er weder

theologisch noch ontologisch unverrückbare Wesensstrukturen
feststellen möchte, sondern historisch argumentiert. Seine Kritik gilt
dabei nicht etwa nur der modernen Architektur und dem modernen
Städtebau, sondern grundsätzlich der Moderne. Norberg-Schulz
misstraut dabei der Selbstbegründungskraft der Moderne, dem
Willen der Neuzeit zu «sich selbst grundgebender Rationalität», wie
Hans Blumenberg den Kern ihres Selbstverständnisses beschreibt.

Der Mensch, so dagegen das zentrale Argument von Norberg-
Schulz, kann sich nicht selbst den Grund seiner Existenz geben, den

Sinn seines Lebens aus sich selbst schöpfen. In dieser Perspektive
wird Heidegger für Norberg-Schulz aktuell. Die Herstellung von
Orten als wesentliche Aufgabe von Architektur meint daher für
Norberg-Schulz immer in einem emphatischen Verständnis die

Wiederfindung «des» verlorenen Ortes.
Die Architektur als Wiederherstellung des Ortes kann dieses Ziel

aber nur erreichen, wenn sie diesen Ort in ein Verhältnis zu einem
den Menschen übersteigenden und ihn dabei bergend einschliessen-
den Gesamtzusammenhang stellt. Norberg-Schulz spricht hier sogar
von kosmischer Ordnung. Sein Ausgangspunkt ist dabei vor allem
die Phänomenologie des natürlichen Ortes in der Spannung zwischen
Himmel und Erde. Diese landschaftlichen und klimatischen
Eigenschaften eines Ortes sind für Norberg-Schulz jedoch nicht nur
Momente der Topographie, sondern Bestimmungen einer den Ort und
damit auch die an diesem Ort lebenden Menschen erfüllenden sub-
stanziellen Sinnordnung. Er legt dabei Heideggers Begriff des
Gevierts eben als eine solche Phänomenologie des natürliches Ortes aus

und gleichzeitig als Totalität, die Sinn, Identität und Stabilität bietet:
«Der wichtigste Vorgang in der Architektur ist es deshalb, den «Ruf»

des Ortes zu verstehen. Damit schonen wir die Erde und werden

selbst Teil einer umfassenden Totalität.» Gegen den Freiheitswillen
«des modernen Menschen» setzt Norberg-Schulz die «Zugehörigkeit»

zu einem konkreten Ort, der zum Ort allerdings nur wird durch

Verankerung in einer universellen Seinsordnung. Norberg-Schulz
argumentiert hierbei auch mit Louis Kahn und Le Corbusier, wobei

er sich offensichtlich nicht klar macht, dass deren platonistische
Konzepte des Universellen unvereinbar sind mit dem Denken
Heideggers.

Die Welt des wiedergefundenen Ortes wäre eine Welt ohne

«Entfremdung und Zerrissenheit», Wohnen wäre «in Frieden an einem

geschützten Ort sein» und nicht in Dissonanz, sondern in
«Übereinstimmung» mit der Welt zu leben. Ziel von Architektur ist für
Norberg-Schulz, der sich hier Kevin Lynch anschliesst, emotionale
Sicherheit zu schaffen, ja «existentiellen Halt» zu geben. In diesem

Sinne erklärt Norberg-Schulz auch programmatisch, dass sein Buch

sich mit den «psychischen Implikationen der Architektur» beschäftigen

will und somit der Prämisse folgt, zu «den Grundbedürfnissen
des Menschen» gehöre es, «dass er seine Lebenssituation als sinnvoll
erfahren möchte».

Damit wird jedoch deutlich, dass Norberg-Schulz auf zwei
verschiedenen Ebenen argumentiert, über deren wechselseitiges
Verhältnis er sich keine ausreichende Klarheit verschafft. Zum einen geht

es um die Restitution einer verlorenen Seinstotalität, zum anderen

um die Psychologie von Grundbedürfnissen. Doch so dringlich die

Erfüllung eines Bedürfnisses auch erscheinen mag, so wenig ist aus

der Benennung des Bedürfnisses (so es denn überhaupt eines ist)
dessen tatsächliche Erfüllbarkeit abzuleiten. Aus der Definition eines

Bedürfnisses erwächst noch kein Erfüllungskorrelat in der Realität.

Adorno nannte ein solches Denkmanöver die «Supposition eines Sinnes

nur deshalb, weil einer sein müsse».

Norberg-Schulz würde sich jedoch selbst widersprechen, wenn
er das Ziel einer «objektiven» Wiederherstellung einer umfassenden

Seinstotalität zugunsten eines Ansatzes aufgäbe, der die Sinnerzeugung

(Ort, Orientierung, emotionale Sicherheit...) nur als

technisch-planerisches Handlungsziel auffasste, wobei es sich dabei nur
um die Erzeugung eines subjektiv befriedigenden Scheins handelte,

um die Schaffung einer nur «psychischen» Realität. Da Norberg-
Schulz die Wiederherstellbarkeit des Ortes jedoch an die Überwindung

der «transzendentalen Obdachlosigkeit» (Lukacs) in der
Moderne und die Rückgängigmachung der Wahrnehmung der Natur als

«Landschaft» (Ritter) und nicht mehr als Kosmos bindet, muss seine

Position am Ende umso prekrärer werden, da er auf jede Analyse der

gesellschaftlichen und bewusstseinsgeschichtlichen Ursachen und
Strukturen des Heraustretens der Moderne aus einer traditional
bestimmten und geradezu kosmisch aufgehängten geschlossenen
Seinstotalität verzichtet. Der Appell «Zurück hinter die Moderne»
bleibt daher am Ende hilflos und läuft ins Leere. Das liegt in erster
Linie daran, dass Norberg-Schulz tatsächlich die «grossen Erzählungen»

des Ortes substanziell wiederbeleben und sich nicht mit
historisierenden Bühnenbildern begnügen möchte. Norberg-Schulz ist
kein Postmoderner. In der nachfolgenden Auseinandersetzung mit
der Position Heideggers in «Bauen Wohnen Denken» in den Achtziger-

und Neunzigerjahren ist die Aktualität einer Wiederherstellung
des «Ortes» im Sinne einer substanziellen Überwindung der auch

von Heidegger indizierten Heimatlosigkeit in der Moderne massiv

infrage gestellt worden.

12 1999 Werk. Bauen+Wohnen 53



#
<"

•

m

Massimo Cacciari und in ähnlicher Weise Francesco Dal Co
bestreiten, dass in der Moderne ein «Ort», ein Wohnen im Geviert
überhaupt denkbar sind.

Das ultimative Schweigen der Architektur Mies van der Rohes

gilt Cacciari als Zeichen für die in der Gegenwart eingetretene
irreversible Trennung von Bauen und Wohnen. Anders gesagt: Architektur

verfügt nur noch negativ über die Möglichkeit des Wohnens:
in absentia.

Karsten Harries macht in seinem umfangreichen Werk «The
Ethical Function of Architecture» (1997) auf das emanzipatorische
Potential einer Überwindung des «Terrors des Ortes» aufmerksam,
indem er gerade im Festhalten an den Motiven der Aufklärung das

befreiende Moment der Auflösung von naturwüchsig traditionalen
Bindungen hervorhebt: «Um wirklich in dieser Welt zu Hause sein

zu können, müssen wir unsere grundsätzliche Heimatlosigkeit
akzeptieren (...).»

Ignasi Solä-Morales macht Nietzsches Diktum «Gott ist tot» zur
Basis jeder Interpretation der Moderne und folgert daraus, dass es

für die zeitgenössische Architektur kein festes Fundament, keinen
stabilen Grund geben könne, sie müsse im Leeren und ins Leere
hinein bauen: «Die Orte der heutigen Architektur können die Per¬

manenzen nicht wiederholen, die durch die vitruvianische Firmitas

erzeugt wurde. Die Effekte des Dauerhaften, des Stabilen, des

Zeitüberdauernden sind jetzt irrelevant. In einem Zeitalter des

Agnostizismus ist die Idee des Ortes als Kultivierung und Bewahrung des

Wesentlichen und Grundgebenden nicht länger überzeugend; sie

wird reaktionär. Der Verlust dieser Illusionen muss allerdings nicht
notwendigerweise in einer nihilistischen Architektur der Negation
enden. Auf die vielfältigste Weise bleibt die Erzeugung des Ortes

möglich. Jedoch nicht als Offenbarung eines Beständigen, sondern
als Erzeugung eines Ereignisses.»

Solä-Morales vollzieht hier einen entscheidenden Paradigmenwechsel

in der architekturtheoretischen Rezeption Heideggers, die

in einer Abkehr vom Konzept des Ortes und einer Hinwendung zum
Konzept des Ereignisses besteht. Es ist auch kein Zufall, dass

Solä-Morales in diesem Zusammenhang nun Heideggers späten Vortrag

«Die Kunst und der Raum» zitiert. Während nämlich der Raum
in «Bauen Wohnen Denken» wesentlich als Eingeräumtes, Gefügtes,
in seine Grenzen Eingelassenes verstanden wird, setzt «Die Kunst
und der Raum» den Akzent in charakteristischer Weise doch etwas
anders: Räumen ist für Heidegger hier nicht die Eingrenzung,
sondern die «Freigabe von Orten». In diesem Sinne versteht Solä-

54 Werk, Bauen+Wohnen 12 1999



:

Runners von Eddo Stern,
Computerinstallation/Internet Performance

Morales nun das architektonische Objekt als «eine Öffnung, als ein

Fenster auf eine intensivere Wirklichkeit.»
Heidegger selbst spricht nicht von «intensiverer Wirklichkeit»,

sein Begriff der Freigabe zielt auf jenes Zwischen, das sich öffnet,
wenn die verfügende Vergegenständlichung überschritten wird. Von
entscheidender Bedeutung in diesem Zusammenhang ist Heideggers
Begriff der Erde und des Dings.

Der Begriff des Dings besitzt in Heideggers Spätwerk eine
zentrale Relevanz. Walter Schulz behauptet sogar, in der «Wendung zum
Ding kommt das Wesen der Kehre am eindeutigsten und erheilendsten

zum Vorschein.» Diese Kehre besteht bekanntlich in der

Hinwendung zur Frage nach dem Sein jenseits der Seinsvergessenheit.
So wie Heidegger zufolge «alles blosse Wollen und Tun» nach der
Weise des technischen «Bestellens des Bestandes» zur «Verweigerung
von Welt als Verwahrlosung des Dinges» führt, so heisst es in
dem Vortrag «Das Ding» (1950) noch radikaler, dass «das zwingende

Wissen der Wissenschaft die Dinge als Dinge schon
vernichtet» habe. Die «Dingheit des Dinges bleibt verborgen, vergessen.»

Diese «Verblendung» reduziert für Heidegger das Wirkliche in
seiner Wirklichkeit, sodass das Ding als Ding nicht erscheinen kann,
solange das Seiende nur aus der Perspektive der Verfügung für

das Subjekt gedacht und wahrgenommen wird. Der Begriff des

Schönens, der in «Bauen Wohnen Denken» eine Rolle spielt, wird
hier bezogen auf das Seinlassen des Dinges als Ding. Bei der

Aufgabe der «Errettung der Dinge aus der blossen Gegenständigkeit»
erhält für Heidegger die Dichtung, allgemeiner die Kunst, eine

besondere Bedeutung. Der Begriff des Dinges weist zurück auf

Heideggers Begriff der Erde in der Abhandlung «Der Ursprung des

Kunstwerkes». Der Begriff der Erde als Gegenbegriff zum Begriff der

Welt war laut Gadamer das eigentlich Überraschende dieses Textes.

Erde wird schon hier als Gegenbegriff gegen die restlose

Verfügung und Nutzbarmachung des Seienden gebraucht, sodass, wie
Gadamer anmerkt, sich in der Erfahrung des Kunstwerkes ein

«schlechthin Widerständiges» gegen den totalen Bemächtigungswil-
len zeige. Dieses Widerständige ergibt sich daraus, dass das Kunstwerk

zwar auch ein Hergestelltes ist, aber keinen Stoff und kein
Material instrumentell einfach in Dienst nimmt und «verbraucht»,
sondern seine Dinglichkeit in die Erde «zurückstellt». «Das Werk rückt
und hält die Erde selbst in das Offene einer Welt. Das Werk lässt die

Erde eine Erde sein.» Die Erde als Erde entzieht sich jedoch gerade

jeder verfügbaren und identifizierbaren Gegenständlichkeit, sie ver-
schliesst sich der Inbesitznahme und Bemächtigung und auch der

Benennung: «Offen gelichtet als sie selbst erscheint die Erde nur, wo
sie als die wesenhaft Unerschliessbare gewahrt und bewahrt wird,
die vor jeder Erschliessung zurückweicht und d.h. ständig sich

verschlossen hält.»
So verschliesst sich das Seiende im Werk auch der Frage «Was

ist?». Demgegenüber konfrontiert uns das Werk mit der der Erfahrung

des «dass ist»: «Im Werk ist dieses, dass es als solches ist,
das Ungewöhnliche.» Scheitert jedoch die Bestimmbarkeit des «Was

ist?», dann wird das Werk notwendig «umso befremdlicher und

einsamer». Diese Befremdlichkeit ergibt sich auch daraus, dass das Ding
in seiner «Einzelnheit und Jediesheit» erscheint, die es aber nicht
mehr als Einzelexemplar auf ein Allgemeines beziehbar macht. «Das

<je dieses>, was jedes Ding auszeichnet, wird von der Wissenschaft

übersprungen.» In der Jediesheit wird das Ding auch für die Sprache

unverfügbar, es wird namenlos.

Unter explizitem Bezug auf Heidegger hat Kenneth Frampton
bereits Anfang der Achtzigerjahre eine der massgeblichen Positionen

einer architektonischen Parteinahme für die Dinge formuliert. Im
Zentrum von Framptons Überlegungen zu einer Architektur des

Widerstands gegen die globale Modernisierung, die er unter den

missverständlichen Titel eines kritischen Regionalismus stellt, steht

der Begriff des Tektonischen, der in einer sehr spezifischen Weise

ausgelegt wird. Das Grundprinzip einer Architektur des Widerstands

liegt für Frampton in einer «strukturellen Poetik», die ein Bauwerk

nicht nur visuell und szenografisch begreift, sondern dessen

Materialität in ihrer jeweiligen Dinglichkeit präsentiert und damit eine

umfassendere sinnliche Wahrnehmung von Architektur ermöglicht.
«Die selbst auferlegte Beschränkung aufs Sichtbare bringt das mit
sich, was Heidegger einen <Verlust von Nähe> genannt hat. Um
diesem Verlust entgegenzuwirken, stellt der Tastsinn gegen das Szeno-

grafische und gegen die Verschleierung der Oberfläche die Realität.

Die Fähigkeit, den Tastsinn zu wecken, bringt die Architektur zur
Poetik der Konstruktion zurück und zu Bauten, in denen der tekto-
nische Wert des einzelnen Bestandteils von der Dichte seiner
Dinglichkeit abhängt.»

Ansätze einer solchen Poesie der Materialität finden wir heute

vor allem in der Schweizer Architektur, z.B. bei Herzog & de Meuron

und Peter Zumthor. Während Herzog & de Meuron vor allem

12 1999 Werk, Bauen+Wohnen 55



an den sinnlichen Momenten der Architektur interessiert sind,1
beruft sich Zumthor bei der Beantwortung seiner Frage, was denn für
ihn als Architekten Wirklichkeit bedeuten würde, unmittelbar auf
Heideggers «Bauen Wohnen Denken». Zumthor schreibt: «Es ist die
Wirklichkeit der Baumaterialien - Stein, Tuch, Stahl, Leder - und die
Wirklichkeit der Konstruktionen, die ich verwende ...»2

Heideggers Programm der Errettung der Dinge erfüllt sich
allerdings weder durch eine Reaktivierung der Sinnlichkeit noch -
architektonisch enger - in einem stoffadäquaten Umgang mit
Baumaterialien. Die Reaktivierung der Sinnlichkeit erscheint Heidegger
nur als Umkehrung des Piatonismus und noch nicht als dessen wirkliche

Überwindung. Die Dinglichkeit des baulichen Materials bleibt
unter der Perspektive von Materialgerechtigkeit und Tektonik zu
offensichtlich in der Dimension von «Zeug» und technischer Bewertung.

Schon sprachlich gerät Tektonik in die Nähe von Ge-stell. Im
Englischen Hesse sich die Differenz formelhaft zuspitzen: brickness
(«what the brick wants to be») is not thisness (Jediesheit).'

Das Gegebensein der Dinglichkeit im heideggerschen Sinne ist
nicht als Objekt vorzustellen. Das, was sich der Verfügung entzieht,
steht nicht selbst einfach zur Verfügung und ist nicht selbst am Ende
gegenständlich gegeben. Erst jenseits der Einstellung, die Wirklichkeit

als Objekt vorstellt, kann die Überwindung der Verfügung
beginnen.

Erst jenseits ihres Objektstatus können Dinge zu Dingen werden.

Sie stehen damit aber auch der sinnlichen Wahrnehmung nicht
einfach zur Verfügung. Das Unverfügbare entzieht sich: «Wo aber
Pflanze, Tier, Stein und Meer und Himmel seiend werden, ohne in
die Gegenständlichkeit herabzufallen, da waltet der Entzug
(Verweigerung) des Seyns», heisst es in den «Beiträgen». Was sich
entzieht, das ist jedoch nicht einfach nichtig oder abwesend. Im
Gegenteil spricht Heidegger von «Schenkung»; was sich entzieht, zieht
uns gleichzeitig an. Das sich Entziehende versteht Heidegger auch
als Schatten, der jedoch kein Schatten bleibt. Das Lichtlose leuchtet:
«Das alltägliche Meinen sieht im Schatten lediglich das Fehlen des

Lichtes, wenn nicht gar seine Verneinung. In Wahrheit aber ist der
Schatten die offenbare, jedoch undurchdringliche Bezeugung des

verborgenen Leuchtens. Nach diesem Begriff des Schattens erfahren
wir das Unberechenbare als jenes, was der Vorstellung entzogen,
doch im Seienden offenkundig ist und das verborgene Sein anzeigt.»
Wegen dieser Überlagerung von Präsenz und Absenz spielt das Konzept

des Dazwischen, des Zwischenraums eine so bedeutende Rolle.
In «Die Kunst und der Raum» spricht Heidegger diese «Hohl- und
Zwischenräume» an und formuliert zumindest die Vermutung, «dass

die Wahrheit als die Unverborgenheit des Seins nicht notwendig auf
Verkörperung angewiesen ist.» Damit findet auch eine Korrektur der
im Kunstwerkaufsatz zu findenden Bestimmung statt, wonach im
Kunstwerk die Wahrheit des Seienden nicht nur ins Werk gesetzt,
sondern - fast schon hegelianisch- «zum Stehen» gebracht wird. Nun
würde Heidegger sagen, dass die Wahrheit als Geschehen erfahrbar
wird, als «Ereignis».

Was «geschieht», was sich «ereignet», das vollzieht sich in einer
eigentümlichen Umkehrung der Blickrichtung: nicht der Mensch
schaut das Seiende an, sondern der Mensch wird der «vom Seienden

Angeschaute». Die Dinge blicken uns an, sobald sie nicht länger
als Objekte erscheinen; der Mensch kann diesen Blick allerdings erst
auffangen, wenn er im gleichen Zuge seinen Subjektstatus
überschreitet.

-. ??*?**" "
*.e$uIKi*
¦4

Living Pictures/Are You a

Masterpiece von Sylvie Blocher,
1999, Videoinstallation

Ullrich Schwarz

1 Vergl. Minimalismus und Ornament.

Herzog&de Meuron im

Gespräch mit Nikolaus Kuhnert und

Angelika Schnell, in: Arch+, Heft

129/130, 1995. Mit allen Sinnen

spüren. Jacques Herzog im Gespräch
mit Sabine Kraft und Christian Kühn,

in: Arch+, Heft 142, 1998
2 P. Zumthor: Architektur Denken,
Baden 1998
3 Vergl. ANY, Heft 14, 1996

Dieser gekürzte Beitrag von Ullrich
Schwarz erscheint demnächst in

voller Länge in: Eduard Führ (Hg.):
Bauen und Wohnen. Martin Heideggers

Grundlegung einer Phänomenologie

der Architektur; Münster/
New York/München/ Berlin 2000

(Waxmann Verlag)

Die Abbildungen stammen aus:
Doreet LeVitte Harten (Hg.), Heaven,

Hatje Cantz Verlag, 1999

56 Werk, Bauen+Wohnen 12 1999



Are you a pmst-erpiece

U.J. Wenzel: Statt einer Einleitung:
Von metaphysischen Bedürfnissen,
in: Vom Ersten und Letzten.

Positionen der Metaphysik in der

Gegenwartsphilosophie, hrsg. von

U.J. Wenzel, Ffm 1998
M. Heidegger: Bauen Wohnen Denken,

in ders.: Vorträge und Aufsätze,

Pfullmgen 1978, 4. Aufl.

Th.W. Adorno: Negative Dialektik,
Ffm 1966
M. Heidegger: Der Ursprung des

Kunstwerkes, Stuttgart 1970

0. Pöggeler: Der Denkweg Martin

Heideggers, Stuttgart 1994, 4. Aufl.

M. Heidegger: Über den «Humanismus»,

in ders.: Piatons Lehre von der

Wahrheit. Mit einem Brief über

den «Humanismus», Bern/München
1975, 3. Aufl.

M. Heidegger: Wozu Dichter?, in

ders.: Holzwege, Ffm 1994, 7. Aufl.

M. Heidegger: Nietzsches Wort

«Gott ist tot», in ders.: Holzwege,
a.a.O.

W. Perpeet: Heideggers Kunstlehre,
in: Heidegger. Perspektiven zur

Deutung seines Werkes, hrsg. von

0. Pöggeler, Weinhelm 1994,3. Aufl.

M. Heidegger: Einführung in die

Metaphysik, Tübingen 1998, 6. Aufl.

Ch. Norberg-Schulz: Genius Loci.

Landschaft Lebensraum Baukunst,

Stuttgart 1982; ders.: Kahn, Heidegger

and the Language of Architecture,

in: Oppositions, 1 8, 1 979;

ders.: Heidegger's Thinking on

Architecture, zuerst in Perspecta.
The Yale Architectural Journal, 20,
1 983; jetzt in: Theorizing a New

Agenda for Architecture. An Antho-

logy of Architectural Theory

1965-1995, hrsg. von Kate Nesbitt,
New York 1996
H. Blumenberg: Die Legitimität der

Neuzeit, Ffm 1966

Th.W. Adorno: Metaphysik. Begriff
und Probleme, Ffm 1998
M. Cacciari: Eupalinos or Architecture,

ursprünglich in: Oppositions,

21,1 980, jetzt in: Architecture

Theory since 1968, hrsg. von Michael

Hays, Cambridge/London 1998
F. Dal Co: Dwelling and the «Place»

of Modernity, in ders.: Figures of

Architecture and Thought. German

Architecture Culture 1880-1920,
New York 1990
K. Harries: The Ethical Function of

Architecture, Cambridge/London
1997

I. Solä-Morales: Weak Architecture,
in ders.: Differences. Topographies
of Contemporary Architecture,

Cambridge/London 1997
M. Heidegger: Die Kunst und der

Raum, St.Gallen 1996, 3.Aufl.
W. Schulz: Über den

philosophiegeschichtlichen Ort Martin Heideggers,

in: Heidegger. Perspektiven zur

Deutung seines Werks, a.a.O.

M. Heidegger: Die Technik und die

Kehre, Pfuliingen 1976, 3. Aufl.

H.-G. Gadamer: Zur Einführung, in:

Heidegger: Der Ursprung des

Kunstwerkes

M. Heidegger: Die Frage nach dem

Ding. Zu Kants Lehre von den

transzendentalen Grundsätzen, Tübingen

1987, 3.Aufl.
K. Frampton: Kritischer Regionalismus

- Thesen zu einer Architektur

des Widerstands, in: Andreas Huys-

sen/Klaus Scherpe (Hrsg.):
Postmoderne. Zeichen eines kulturellen

Wandels, Reinbek 1986
P. Eisenman: Aura und Exzess.

Zur Überwindung der Metaphysik
der Architektur, hrsg. von Ullrich

Schwarz, Wien 1995

H. Koller: Die Mimesis in der Antike,
Bern 1954

U. Schwarz: Rettende Kritik und

antizipierte Utopie. Zum geschichtlichen

Gehalt ästhetischer Erfahrung

in den Theorien von Jan Mukarovsky,

Walter Benjamin und Th.W. Adorno,

München 1981

12 1999 Werk, Bauen+Wohnen 57


	Vom "Ort" zum "Ereignis" : die irreführende Rezeption Martin Heideggers in der Architektur

