
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 86 (1999)

Heft: 5: Raum

Artikel: Jenseits der Zeichen?

Autor: Schwarz, Ullrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-64577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-64577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ullrich Schwarz

Jenseits der Zeichen?

Als Alternative zur medialen Bilderflut mit ihren semantischen Überfrachtungen
entwickelten sich bereits in den Achtzigerjahren Gegenstrategien zur Entwirklichung der
Alltagswelt. An der Minimal Art orientiert, entstanden Gegenbilder von schweigsamen,
reinen Objekten, die nichts ausdrückten, nicht mal sich selbst; Dinge ohne - allenfalls
mit para-architektonischen - Eigenschaften.

Bilderstrategien, die für die Kunst gelten mögen, lassen sich freilich nicht auf die
Architektur übertragen, die ja nicht nur transzendiert, erfühlt und ertastet wird, sondern
historisch und gesellschaftlich vermittelt ist und aus entsprechenden Zusammenhängen
und Erfahrungen gelesen wie gedeutet wird.

Architektonische Gegenbilder, die sich auf sich selbst beziehen, unterstellen zwar
eine Gesellschaftskritik an der entwirklichten Alltagswelt - eine Kritik, die sich durch
den Rückzug in eine hermetische Gegenwelt aber selbst entwirklicht und aufhebt.

Der folgende Beitrag sucht nach den anderen - kritischen und subversiven - Potentialen

architektonischer Vergegenständlichung, die sich nicht «weltfrei», sondern innerhalb

kontaminierter Zonen abspielt.

En alternative au flot d'images mediatiques avec ses
surcharges semantiques, des strategies contre la

virtualisation du monde quotidien se sont developpees des
les annees 80. Inspirees de l'art minimal, furent creees
des contre-images d'objets purs et muets n'exprimant
rien, meme pas eux-memes; des choses sans proprietes
architecturales si ce n'est para-architecturales.

Les strategies d'images valables en matiere d'art ne

peuvent certes pas s'extrapoler en architecture, domaine

ne se limitant pas ä la transcendance, ä la Sensation
et au toucher, mais aussi ä la transmission de l'histoire
et du social et qui se lit et s'interprete ä partir de con-
textes et d'experiences appropriees.

Les contre-images architecturales qui se referent ä

elles-memes impliquent certes la critique d'une societe
au monde quotidien virtualise; mais par son retrait dans

un contre-monde hermetique, cette critique se virtualise

et s'annule d'elle-meme.
Le present article va ä la recherche d'autres

materialisations architecturales potentielles, critiques
et subversives, qui ne se deroulent pas «en dehors du

monde» mais au sein de zones contaminees.

As an alternative to medial flooding by images with its

semantically overloaded associations, a counter-stra-
tegy to the de-realisation of the everyday world began

developing as early as the 1980s. Orientated towards
minimal art, counter-images emerged of pure, silent
objects which expressed nothing, not even themselves,
things with no - or at the most with merely para-archi-
tectural - attributes.

However, visual strategies that are valid for art cannot

be transposed onto architecture, since the latter is

subject not only to transcendental Interpretation and

the sense of touch but also historical ly and socially con-
veyed, and read and interpreted on the basis of the

according associations and experiences.
Self-referential architectural counter-images voice

a social criticism of the de-materialised everyday world

- criticism which, by withdrawing into a hermetic coun-
ter-world - thus undergoes a process of self-demate-
rialisation and elimination.

The following article looks for other - critical and

subversive - potentials of architectural materialisation
existing within contaminated zones rather than on a

"world-free" level.

20 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999



"

5 1999 Werk, Bauen+Wohnen 21



Die Zeitschrift «Arch+» ist bekanntlich immer für allerneueste
Trendmeldungen gut. Keine andere deutschsprachige
Zeitschrift spürt so zielsicher neue Windrichtungen auf und wirft
dabei natürlich auch die eigenen Windmaschinen mit an, um die

gemeldeten Trends noch zu verstärken. Im Heft 142 vom Juli
1998 wird die Wiederentdeckung eines vernachlässigten Feldes

verkündet, die Wiederentdeckung von Erfahrung und sinnlicher
Wahrnehmung in der Architektur. Und kaum überraschend
können wir im Weiteren lesen: «Architektur hat mit dem ganzen
Körper zu tun und bietet gegenüber den anderen Medien die
Chance, alle Sinne anzusprechen, das Visuelle wieder in das

Konzert der Sinne zurückzuholen, den Menschen <anders zu
positionieren).»1 Diese Ausführungen sind nicht als akademische
Belehrung der Leserschaft gemeint, sondern als Erläuterung der
programmatischen Basis eines neuen konzeptionellen Schubs
in der aktuellen Architektur. Sie gipfelt in der Frage: «Nach der
<Architektur des Ereignisses> nun also eine <Architektur für die
Sinne>?»2 Für eine solche Reaktualisierung von Wahrnehmung
und Erfahrung in der Architektur gibt es mancherlei
Begründungen, zwei sind besonders interessant. Im Katalog der
diesjährigen Ausstellung des Stockholmer Architekturmuseums, die
unter dem Titel «Room on the Run» stand', wird uns die
folgende Argumentation angeboten: Die unmittelbare Erfahrung
des Raums und der Materialien hänge mit dem Fehlen von
verbindlichen Wert- und Regelsystemen nicht nur in der Architektur

selbst, sondern insgesamt in der Gesellschaft zusammen,
sodass eine Anknüpfung an übergreifende Sinn- und Symbolsysteme

nicht mehr möglich sei. Dieser - von der Architektur
unverschuldete - Mangel an Ideentiefe führe notwendigerweise

zu einem Sich-Bescheiden mit der Oberfläche. Erscheint aus
dieser Sicht die Betonung der Wahrnehmungsdimension eher
als defizienter Modus, wie die Philosophen sagen, so gibt es eine
andere Tendenz, die den gleichen Tatbestand kulturkritisch eher
ins Offensive wendet. Die materielle Erscheinungsebene wird zu
einem Widerstandspotential, zur Verteidigung der Wirklichkeit
angesichts ihrer drohenden medialen Auflösung. Die Oberfläche
wird in diesem Sinne zur Tiefe, die Reaktivierung der Sinne zur
Rettung der Phänomene. Die Materialität des architektonischen
Objekts wird zur Kritik der globalen Entwirklichungsstrategien.
Die Überlast des Bedeutungsvollen und der zur Schau gestellten

Selbstverankerung in gesellschaftlichen Tendenzen wird
heute von einigen Architekten ganz programmatisch
abgestreift. Architektur entzieht sich durch das Schweigen des
Materials und der Form der Zumutung, etwas zu bedeuten. Peter
Zumthor etwa folgt explizit diesen Denkfiguren, eher implizit

das Büro Herzog & de Meuron. Martin Steinmann hat schon
seit längerem am Beispiel der Bauten von Diener & Diener ein

Konzept einer «gegenständlichen Architektur» entwickelt, die

jenseits der Bilder und Bedeutungen die materielle Dinglichkeit
der Architektur in ihren sinnlichen Eigenschaften der
«unmittelbaren Wahrnehmung» öffnen soll. Dieser Architektur geht es

um Sichtbarkeit, nicht um Lesbarkeit. Die Strategie der
architektonischen «Entsemantisierung» soll so zu einer «vorsemioti-
schen» Erfahrung führen.4 Auch Peter Zumthor möchte eine
Architektur entwickeln, «die von den Dingen ausgeht und zu
den Dingen zurückkehrt»5. Die Wirklichkeit der Architektur,
schreibt Zumthor, «ist das Konkrete, das Form-, Masse- und

Raumgewordene, ihr Körper. Es gibt keine Idee, ausser in den

Dingen.»6 Entscheidend erscheint ihm der Gebrauch der
Materialien. Materialien können für ihn in einem architektonischen
Objekt eine poetische Qualität annehmen, wenn es gelingt, ihr
eigentliches Wesen freizulegen, das für Zumthor «jenseits der
Zeichen» liegt und «bar jeder kulturell vermittelten Bedeutung»
ist.7 In einer solchen architektonischen Poetik sieht Zumthor
einen Ansatz zum kulturellen Widerstand gegen den Verschleiss

von Formen und Bedeutungen. Interessanterweise finden sich

zumindest auf den ersten Blick (die Differenzen werden
allerdings dann sehr schnell deutlich) verwandte Ansätze bei Peter
Eisenman. Eisenman nun ist es, der für die «sinnliche Reaktion
auf eine physische Umgebung» den traditionsbeladenen, aber
im Rahmen des architekturtheoretischen Diskurses der Gegenwart

ungewohnten Begriff des Affektes einführt.8 Eisenman
interessiert sich dabei für den Interaktionsprozess zwischen einer
anderen Architektur und dem wahrnehmenden Subjekt. Er
begnügt sich nicht mit dem architektonischen Objekt, sondern
konstruiert/de-konstruiert/re-konstruiert dieses Objekt als

Erfahrungsraum. Eisenman fordert eine Architektur, die nicht nur
effektiv ist, indem sie ihre vorgegebenen technischen und
sonstigen Erwartungen erfüllt, sondern die ebenso affektiv wirkt,
indem sie die Widerständigkeit und Deutungssperrigkeit des

Objekts mobilisiert. Die Re-aktivierung einer affektiven Erfahrung

bezieht sich einerseits auf das Subjekt der Erfahrung, indem
die Körperlichkeit der Raumerfahrung zurückgewonnen wird.
Zum anderen geht es um die Wiederherstellung des

Erfahrungsobjektes als widerständige Wirklichkeit. In den
Neunzigerjahren äussert sich auch bei Eisenman eine ausgeprägte
Besorgnis hinsichtlich des medientechnologischen Verschwim-
mens der Grenzen zwischen Simulation und Realität. Überspitzt
gesprochen stossen wir jetzt auch bei Eisenman auf einen

therapeutischen Impuls der Rettung des «Seins» und der «Wirk-

1 Sabine Kraft: Editorial. Arch+.
Heft 142. 1998, S.22
2 ebenda

3 SD: Room on the Run, Stockholm
1998. S.65
4 Martin Steinmann: Diesseits der
Zeichen. Zu neueren Arbeiten von
DienerS Diener, in: Katalog Stadtansichten.

Diener& Diener, ETH Zürich

1998, S.66ff: ders.: Die Gegenwärtigkeit

der Dinge. Bemerkungen zur
neueren Architektur in der
Deutschen Schweiz, in: Construction
Intention Detail. Fünf Projekte von
fünf Schweizer Architekten.
Zürich/München/London 1994.
S.8ff

5 Peter Zumthor: Architektur Denken.

Baden 1998, S.30
6 ebenda. S.34
7 ebenda. S. 9

8 Peter Eisenman: Affekte der
Singularität, in: ders.: Aura und Exzess.

Zur Oberwindung der Metaphysik
der Architektur, hrsg. von Ullrich
Schwarz, Wien 1995, S. 21 7ff

22 Werk. Bauen+Wohnen 5 1999



lichkeit» in und durch Architektur. Herzog & de Meuron, Zumthor,

Diener & Diener, Eisenman: Es soll keinesfalls der
Eindruck erweckt werden, die Positionen der genannten Architekten

seien identisch. Aber immerhin sind sie in diesem therapeutischen

Grundimpuls vergleichbar, der Architektur sowohl zum
Widerstand als auch zur Rettung der Dinge werden lässt, zu
einer restitutio in integrum. Diese Betonung von Gegenständlichkeit

und Materialität reagiert dabei jedoch nicht allein auf
die heutige Inflation des medialen Scheins und das allgemeine
geschichtsphilosophische Verstummen, sondern wendet sich in
deutlicher Weise von einem beherrschenden Paradigma der
klassischen Architekturmoderne ab, nämlich der Suche nach dem
Wesen hinter den Erscheinungen. Man könnte von einer
Entwicklung von der Essenz zur Präsenz sprechen.

Die Verdrängung des Werdens, der Vergänglichkeit, der
sinnlichen Erscheinung zugunsten einer «wahren» Welt des

Wesens und der ewigen Ordnung (der «Hinterwelt»): Nietzsche

nannte dies die Psychologie der Metaphysik.9 Diese Psychologie

der Metaphysik war nun mit dem Ende des 19.Jahrhunderts
keineswegs erledigt. Es hat sich inzwischen herumgesprochen,
dass Nietzsches Urteil immer noch für zentrale Vertreter der
klassischen künstlerischen und architektonischen Moderne im
20. Jahrhundert zutrifft, von Kandinsky bis de Stijl, von Corbusier

bis Mies van der Rohe, um nur einige Grossnamen zu nennen.

Wir stossen hier allerorten auf eine platonisierende Suche

nach dem Wesensbild und eine korrespondierende Ablehnung
der oberflächlichen Sinnlichkeit, die diesem Konzept zufolge
den Blick auf die Strukturen - polemisch: auf die Hinterwelt -
gerade verstellt. Um die Schönheit des Werkes als ontologische
Realität verstehen zu können und es mit der Dignität des

Wesenhaften und Seinsadäquaten ausstatten zu können, musste es

in Produktion und Rezeption dem Reich des Subjektiven
enthoben sein. Corbusier scheint hier zunächst in eine andere Richtung

zu gehen, wenn es bei ihm heisst: «Die Architektur ist eine

künstlerische Tatsache, ein Phänomen innerer Bewegung; sie

steht ausserhalb von Konstruktionsfragen, jenseits von ihnen.
Die reine Konstruktion gewährleistet die Stabilität; die Architektur

ist da, um uns zu ergreifen.»10 Wäre das nicht schon die

Architektur des Affekts, die Eisenman erst einfordern zu müssen

glaubt? Alles klingt danach, wenn Corbusier das Uns-Er-
greifen oder sagen wir ruhig: das Uns-Affizieren nicht an eine

bestimmte Kondition knüpfen würde. So heisst der folgende
Satz bei ihm: «Die Architektur ergreift, wenn das Werk einer

Stimmgabel gleich die Musik des Weltalls anschlägt, dessen

Gesetze wir anerkennen und bewundern.»11 Was uns ergreift, das

sind die Gesetze des Universums, die «das Menschenwerk mit
der Weltordnung in Einklang bringen»12, das ist jene «vernünftige

Mathematik welche Bedingung für den wohltuenden
Eindruck von Ordnung ist».13 Was Corbusier hier als den
goldenen Weg zum architektonischen Ergriffensein skizziert, das

fällt tendenziell unter das, was Nietzsche die Psychologie der

Metaphysik nennt oder Heidegger den Ideenblick. Die Ideen,

kritisiert Heidegger Piatons Wahrheitsbegriff und könnte dabei

auch Corbusiers luzide mathematische Ordnung des Universums

meinen, die Ideen «sind das im nichtsinnlichen Blicken

erblickte Übersinnliche, das mit den Werkzeugen des Leibes

unbegreifliche Sein des Seienden».14 Gegen die Unordnung der

Romantik und alle Fieberprodukte eines überspitzten Individualismus

gerichtet, plädiert Corbusier wieder und wieder für den

Geist der Geometrie, für klare Ordnung und das Regelhafte.
Corbusier schreibt: «Das Allgemeine, die Regel, die allgemeine

Regel erscheinen uns als die strategischen Ausgangspunkte für
den Marsch nach dem Fortschritt und nach dem Schönen. Das

Allgemein-Schöne zieht uns an, und das heroische Schöne

erscheint uns ein theatralischer Zwischenfall. Bach ziehen wir
Wagner vor.. ,»15 Bach ziehen wir Wagner vor: Diese Parteinahme

auf dem Feld der Musik könnte charakteristischer gar nicht
sein. Nicht nur ist es bis heute ein Topos der Musikkritik, Wagners

Musik etwas Rauschhaftes zu attestieren, und der

Musikgeschichte ist seit langem Wagners Abhängigkeit von Schopenhauer

bekannt, der, wie Dahlhaus betont, der Musik gerade als

tönendem Phänomen und nicht den verborgenen mathematischen

Implikationen philosophische Würde verlieh.16 Dagegen

fügt sich Corbusier mit seiner Hochschätzung des Jenseits des

Subjektiven und oberflächlich Sinnlichen in die Reihe derjenigen
Liebhaber Bachs ein, gegen die Adorno Bach zu verteidigen
sucht. Diese Bachrezeption kennzeichnend schreibt Adorno:
«Seine Musik sei dem Subjekt und seiner Zufälligkeit enthoben;
sie töne nicht sowohl vom Menschen und seinem Inwendigen,
als dass in ihr die Ordnung des Seins an sich verpflichtend laut
werde.»17 Im Übrigen hat Wagner selbst Bach in diesem Sinne

verstanden, wie wir den Tagebüchern Cosimas entnehmen können.

1871 äussert er: «Bachs Musik ist gewiss eine Idee der Welt,
seine gefühllosen Figurationen sind wie die Natur selbst

gefühllos.» Und über die Bach'schen Fugen heisst es 1878: «Es ist

wie ein Weltbau, der nach einem ewigen Gesetz sich bewegt,
ohne Affekt (...)»18 Bach ziehen wir Wagner vor. Im
programmatischen Diskurs der klassischen Architektur der Moderne findet

sich bekanntlich eine inhaltlich analoge Polarisierung auf

dem Felde der Malerei. Wir wissen, dass die Moderne sich aktiv
Fortsetzung Seite 26

9 Friedrich Nietzsche: Aus dem

Nachlass der Achtzigerjahre, in:

ders.: Werke, hrsg. von Karl

Schlechta. München 1972. Bd.IV.

S.504f.
10 Le Corbusier: Ausblick auf eine

Architektur, Braunschweig 1 982,
S.33

11 ebenda

12 ebenda, S.40
13 ebenda, S.67
14 Martin Heidegger: Piatons Lehre

von der Wahrheit, Bern/München
1975, S.48
15 Le Corbusier, zitiert bei Reyner
Banham: Die Revolution der
Architektur, Braunschweig 1990, S. 209

16 vergl. Carl Dahlhaus: Klassische

und romantische Musikästhetik,
Laaber 1988, S. 484
17 Theodor W. Adorno: Bach gegen
seine Liebhaber verteidigt, in:

ders.: Prismen. Kulturkritik und

Gesellschaft. Ffm 1969. S. 162

18 Cosima Wagner: Die

Tagebücher. 2 Bände, München 1 976.

Einträge 12. Februar 1871 und

9. Juni 1878

5 1999 Werk. Bauen+Wohnen 23



Schweizer Pavillon,
Expo 2000 Hannover

Architekt: Peter Zumthor,
Haldenstein

Der Pavillon «zielt auf ein Gesamtereignis

der sinnlichen unmittelbaren

Art» (Peter Zumthor). Bis
auf eine Höhe von 7 Meter gestapelte

Holzbalken bilden Wände,
die in einem engen, orthogonalen
Muster aneinander gereiht sind.
Die Stapelfugen öffnen Blicke
durch das naturhölzerne Labyrinth,

in das kleinere und grössere
Innenhöfe eingeschnitten sind,

die von der «Hausmusik» wechselnd

aufgesucht werden.
Das Gesamtereignis versteht

sich als Alternative zum äusseren

medialen Spektakel der Expo.
«Es gibt keine Abbilder, die
auf etwas verweisen, das nicht
da ist, sodass» - folgert der
Architekt - «der Pavillon selber
das Ereignis ist.»

«Natürlich und wenig
verarbeitete Lebensmittel» bilden
das «kulinarische Ereignis»,
sodass der Pavillon auch als
«Duftereignis ...unbewusst
aufgenommen wird und sehr lange in
der Erinnerung haften bleibt».
Der Pavillon ist von ausserweltli-
chen Objekten gereingt, um
Ursprung liehe Erlebnisse mit tiefer
Sinnlichkeit heraufzubeschwören.

Das architektonische Gegenbild

unterstellt eine fundamentale

Gesellschaftkritik an der
Entwirklichung der Alltagswelt -
eine Kritik, die sich durch den
Rückzug in die Gegenwelt
des Natürlichen freilich selbst
entwirklicht und aufhebt.

Die durchschaubare
Bilderstrategie ist denn auch - wie die
Sakralisierung des Natürlichen -
semantisch überladen, sodass
der Unterschied zwischen dem
alternativen Raumprodukt und
dem Genre der Erlebnisarchitektur

unscharf ist oder gar
verschwindet. Red.

Pavillon suisse ä

l'Expo 2000 Hanovre
Le pavillon «se propose d'etre

un evenement global immediate-
ment apprehendable par les sens»
(Peter Zumthor). Empiles jusqu'ä
une hauteur de 7 metres, des ma-
driers en bois forment des parois
disposees selon une maille
orthogonale etroite. Les vides entre
piles ouvrent des vues sur le laby-
rinthe en bois naturel oü sont me-
nagees des cours interieures de
tailles diverses dans lesquelles se
produisent episodiquement les
«musiciens de la maison».

L'evenement global se com-
prend comme une alternative au
speetacle mediatique exterieur de

l'Expo. Selon la pensee de l'archi-
tecte «aueune image ne se refere ä

un quelconque fait exterieur»,
afin que «le pavillon lui-meme soit
l'evenement». «Des denrees
alimentaires naturelles et peu ela-
borees» constituent «l'evenement
culinaire»; ainsi, le pavillon est
aussi «inconsciemment ressenti
comme un evenement olfactif et
restera tres longtemps dans la

memoire». Le pavillon est epure de
tout objet immaterlel afin d'inspirer
une sensibilite profonde pour
des evenements originels. Cette
contre-image architecturale releve

d'une critique fondamentale de la

societe quant ä la virtualisation
du monde quotidien, une critique
qui se virtualise et s'annule
elle-meme en se retirant dans le
contre-monde du naturel. Tout
comme la sacralisation du naturel,
une Strategie des images ä ce point
ostensible est eile aussi seman-
tiquement surchargee, de sorte
que la difference entre le produit
spatial alternatif et le genre
d'architecture evenementale devient
floue et tend meme ä disparaTtre.

La red.

Swiss Pavilion,
Expo 2000 Hanover

The pavilion "is intended as an
integral happening of a direct,
sensuous kind" (Peter Zumthor).
Seven-metre-high Stacks of wooden
beams form walls strung together
into a narrow orthogonal pattern.
The joints between the stacked
beams open up views of a labyrinth
of untreated wood, with inner
courtyards of various sizes which
are intermittently visited by "house
music ensembles".

The integral happening is
intended as an alternative to the medial

speetacle of the Expo
outside. "There are no pictures refer-

ring to something other than what
is there", so that "the pavilion itself
is the happening" (Zumthor).

"Natural and minimally proeess-
ed food" is the basis of a "culinary
happening", so that the pavilion
is "experienced subconsciously as
a happening addressed to the
sense of smell and remaining in the

memory for a long time". The

pavilion is purged of objects from
the outside world in order to evoke
profound, original and deeply
sensuous experiences.

The architectural counter-
image is based on a fundamental
social criticism of the development
of the everyday world - a criticism
which, however, dematerialises
and cancels itself out by retreating
into the counter-world of natural-
ness. The simplistic visual strategy
is thus - like the sacralisation
of naturalness - also semantically
overloaded making the difference
between the alternative spatial
project and the genre of event
architecture unclear or even
nonexistent. Ed.

24 Werk, Bauen+Wohnen



V
7

*

"

W777f7i

^

^ oo oooo o

I B ¦ J

ll

: -77

7711%

7
m

5 1999 Werk. Bauen+Wohnen 25



ihre eigene Tradition konstruiert hat, und es sind nicht nur
Architekten wie Corbusier daran beteiligt, sondern auch die

Propagandisten und Geschichtsschreiber der Bewegung selbst.

Wenn Giedion schreibt: «Es kann keinen schöpferischen Architekten

geben, der nicht durch das Nadelöhr der modernen Kunst

gegangen ist»19, dann versteht er unter moderner Kunst
bekanntlich vor allem den Kubismus. Interessant in unserem
Zusammenhang ist aber mindestens ebenso, welche moderne
Kunst hier nicht gemeint ist. Nicht gemeint ist in erster Linie
der Impressionismus.

Schon Muthesius definiert in seiner programmatischen Rede
auf dem Werkbund-Kongress von 1911 die kulturellen Fronten
sehr klar. Das Wesen der Architektur liege im Stetigen, Ruhigen,

Dauernden. «Repräsentiert sie doch in der durch
Jahrtausende reichenden Tradition ihrer Ausdrucksformen selbst

gleichsam das Ewige der Menschheitsgeschichte.»20 Diesem
Willen zum Essentiellen und Ewigen muss natürlich alles Flüchtige,

Instabile, Bewegliche und bloss an der sichtbaren Oberfläche

Liegende ein Greuel sein. Daher grenzt sich Muthesius
entschieden gegen den Impressionismus ab: «In gewissem Sinne
ist (der Architektur) daher auch die in den anderen Künsten
heute herrschende impressionistische Auffassung ungünstig. In
der Malerei, in der Literatur, zum Teil auch in der Bildhauerei,
vielleicht selbst noch in der Musik ist der Impressionismus denkbar

und hat sich Gebiete erobert. Der Gedanke an eine
impressionistische Architektur aber wäre einfach furchtbar. Denken
wir ihn nicht aus! Schon sind in der Architektur individualistische

Versuche unternommen, die uns in Schrecken versetzt
haben, wie sollten es erst impressionistische tun.»21 Nikolaus
Pevsner hat in seinem Standardwerk über die Vorgeschichte der
modernen Bewegung «Wegbereiter moderner Formgebung von
Morris bis Gropius» als Historiker eine ähnliche inhaltliche
Position in die Form einer Entwicklungslogik gegossen, deren
Gipfelpunkt die klassische Moderne darstellt. Pevsner bescheinigt
den impressionistischen Bildern einen hochgradigen sinnlichen
Reiz. Doch statt solcher bezaubernder Oberflächenwirkung
fordert er eine «Übertragung auf eine Ebene von abstrakter
Bedeutsamkeit».22 Er schreibt: «Den Impressionisten interessiert
einzig das, was er mit eigenen Augen sehen kann, was hinter
der Oberfläche liegt, bedeutet ihm nichts. Er ist Materialist,
nicht weniger als der materialistischste Philosoph des 19.
Jahrhunderts.»23 Doch was Bach in der Musik gegenüber Wagner
darstellt, das war in der Malerei - noch vor dem Kubismus -
Cezanne. Cezanne gilt als Überwinder des bloss sinnlichen Reizes

vergänglicher Schönheit bei den Impressionisten. Cezannes

Ziel ist es, so Pevsner, «die dauernden Eigenschaften der
gewählten Gegenstände auszudrücken». Und weiter: Nicht das

Individuelle kümmert Cezanne, er «sinnt der Idee des Weltalls
nach» und strebt nach «künstlerischen Gleichnissen der ewigen
Natur».24 Dass Cezanne die Gesetze der ewigen Natur in
geometrischen Grundformen wie Zylinder, Kreis und Kegel suchte,

ist bekannt. Und dass etwa zur gleichen Zeit ganz andere
Ansätze eines Naturverständnisses entstehen, etwa bei Bergson, sei

hier nur erwähnt. Zu erwähnen ist allerdings ebenfalls, dass es

in der Nachfolge von Heidegger und Merleau-Ponty auch ganz
andere Deutungen von Cezanne gibt, die ausgehend von Cezannes

Begriff der Realisation zeigen, dass die Malerei bei Cezanne

eine eigenständige Ebene der Bildwirklichkeit erreicht, die nicht
länger als abgeleitete Erscheinungsform einer dahinter liegenden

Idee oder als Nachahmung einer vorausliegenden
Wirklichkeit zu verstehen ist.25 Hier, in einer «Parteinahme für die

Dinge» und in einer Einräumung eines nicht der Subjektivität
unterworfenen Eigenrechts des Sichtbaren (und nicht nur des

Sichtbaren), liegen die eigentlichen Anknüpfungspunkte für eine

heutige Reaktualisierung der Wahrnehmungs- und Erfahrungsdimension

in der Architektur, die dabei allerdings sowohl jeden
Piatonismus, aber auch den Impressionismus hinter sich lässt.

Dieser Fragestellung will ich noch etwas weiter nachgehen. Wir
haben wiederholt gesehen, dass sich der Antisubjektivismus der
klassischen Moderne an geradezu zeitenthobenen
Strukturwahrheiten orientiert, die die Erscheinungswelt ordnen sollen,
ja sogar noch emphatischer: in Ordnung bringen sollen. Auch
Mies van der Rohe erklärt, dass die Baukunst «auf den ewigen
Gesetzen der Architektur» beruhe.26 Interessant ist nun, dass

Mies zwar von Ordnung, aber auch von den Dingen spricht.
«Wir wollen aber eine Ordnung, die jedem Ding seinen Platz

gibt. Und wir wollen jedem Ding geben, was ihm zukommt,
seinem Wesen nach. Das wollen wir tun auf eine so vollkommene
Weise, dass die Welt unserer Schöpfungen von innen her zu
blühen beginnt. Und nun folgt der berühmte Satz: «Durch nichts
wird Sinn und Ziel unserer Arbeit mehr erschlossen als durch
das tiefe Wort von St. Augustin: <Das Schöne ist der Glanz des

Wahren.>»27 Mies ist von der mittelalterlichen Philosophie und
ihrem Ordnungsdenken tief beeindruckt. Er zitiert nicht nur
Augustinus, sondern auch Thomas von Aquin. Der Glanz des Wahren

- Mies verwendet im Englischen den Begriff «radiance» - ist
der Glanz eines Wesens, der Strukturen der Seinswirklichkeit
selbst. Wenn also bei Mies vom Ding und seinem Wesen die

Rede ist, dann ist damit der nicht geringe Anspruch verbunden,
die Essenz des Seins an sich zu reflektieren. Mies hält jedoch die

19 Sigfried Giedion, zitiert be

Dorothee Huber und Claude Lichtenstein:

Das Nadelöhr der anonymen
Geschichte, in: Sigfried Giedion

1888-1968. Der Entwurf einer
modernen Tradition. Zürich 1 989. S. 90

20 Hermann Muthesius, zitiert
bei R. Banham: Die Revolution der
Architektur, a.a.O.. S. 55

21 ebenda
22 Nikolaus Pevsner: Wegbereiter
moderner Formgebung von Morris
bis Gropius. Köln 1983, S.81
23 ebenda, S.66
24 ebenda. S.62
25 vergl. z.B. Bernhard Waldenfels:
Das Zerspringen des Seins. Ontolo-
gische Auslegung der Erfahrung am

Leitfaden der Malerei, in: A. Me-

traux/B. Waldenfels (ed.): Leibhaftige

Vernunft. Spuren von Merleau-

Pontys Denken. München 1 986.
S. 1 44ff; Christoph Jamme: Der Verlust

der Dinge. Cezanne - Rilke -
Heidegger, in: Chr. Jamme/K. Har-

ries (ed.): Martin Heidegger. Kunst
Politik Technik, München 1992.

S. 105ff; Günter Seubold: Kunst als

Enteignis. Heideggers Weg zu einer
nicht mehr metaphysischen Kunst,
Bonn 1996, S.103ff
26 Mies van der Rohe, zitiert be

Fritz Neumeyer: Mies van der Rohe.

Das kunstlose Wort, Berlin 1986.
S.282
27 Mies van der Rohe: Antrittsrede

am AlTin Chicago am 20.11.1938.
in: Neumeyer, a.a.O., S. 381

26 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999



geistige Unordnung seiner eigenen Zeit für so gravierend, dass

er sich auf die Frage, ob denn eine einfache Wiederbelebung
mittelalterlichen Denkens im 20. Jahrhundert überhaupt denkmöglich

ist, erst gar nicht einlässt. Dass auch am Beispiel Mies die
Architektur mit ihrer Tendenz zum Ideenblick und ihrer onto-
logischen Sehnsucht sich von anderen künstlerischen und
philosophischen Entwicklungen des 20. Jahrhunderts deutlich
unterscheidet, wird ein weiteres Mal deutlich, wenn wir ein anderes

Konzept des Leuchtens der Dinge, der «radiance» betrachten,
das ebenfalls in Auseinandersetzung mit dem mittelalterlichen
Denken, hier vor allem der Scholastik, entstanden ist und eine
radikal andere Version einer Dingästhetik darstellt. Gemeint ist
der Begriff der Epiphanie bei James Joyce. Joyce setzt sich
ausführlich mit den Bestimmungen des thomistischen Schönheitsbegriffes

auseinander. Sie lassen sich nur nicht mehr mit dem
Geist des Mittelalters erfüllen, wovon der weltanschauliche
Voluntarismus von Mies schlichtweg ausgeht. Bei Joyce vollzieht
sich auf anderer Ebene noch einmal, was in der Querelle des
anciens et des modernes am Ende des 17. Jahrhunderts für die
Architektur bereits durchgespielt worden ist: «Die ontologischen
Modi der Schönheit (werden) zu Modi des Rezipierens (oder
Hervorbringens) der Schönheit», wie Umberto Eco in seiner hier
zugrunde gelegten Analyse der Joyce'schen Poetiken feststellt.28

Joyce kann das Leuchten des Gegenstandes nicht mehr als

Manifestation seiner formalen Harmonie und Perfektion, seiner

ontologischen Vollkommenheit verstehen. Mehr noch: Das

Leuchten, der Glanz der Epiphanie ist nicht an bestimmte
ausgezeichnete Eigenschaften des Gegenstandes gebunden. «Die
Seele des gewöhnlichsten Objekts scheint uns zu strahlen»,
heisst es bei Joyce.29 Es geht nicht mehr um das exquisite
Objekt, um Vollkommenheit, die ewigen Gesetze der Schönheit,
um das Wesen der Wahrheit, um das Echte oder Authentische,
und dennoch kommt es zu einer Erfahrung des Leuchtens. Diese

Erfahrung, so Eco, wird damit zum Ergebnis von Kunst, sie wird
durch bestimmte künstlerische Praktiken erst möglich.

Eco schreibt: «Hier handelt es sich nicht um ein Sich-Ent-
hüllen des Dinges in seiner objektiven Wesenheit (quidditas),
sondern um das Sichenthüllen dessen, was das Ding in diesem

Augenblick für uns bedeutet: und es ist der Wert, welcher dem

Ding in diesem Augenblick zugeschrieben wird, der das Ding
tatsächlich macht. Die Epiphanie verleiht dem Ding einen Wert,
den es vor der Begegnung mit dem Blick des Künstlers nicht
besass. So gesehen steht die Lehre von den Epiphanien und
der radiance der thomistischen Lehre von der claritas genau
gegensätzlich gegenüber: bei Thomas ein Sich-Hingeben an den

Gegenstand und seinen Glanz, bei Joyce ein Herausreissen des

Gegenstands aus seiner gewohnten Umgebung, ein Unterwerfen

seiner unter neue Bedingungen und ein Verleihen neuen
Glanzes und Wertes an ihm kraft schöpferischer Vision.»30 Eco

gibt diesem Befund eine ambivalente Wertung. Einerseits weiss

er, dass der Übergang vom objektiven Kunstgegenstand zur
ästhetischen Erfahrung eine übergreifende Entwicklung der
Institution Kunst im 20.Jahrhundert darstellt. Anderseits muss er
kritisch feststellen, dass hier der Gegenstandsverlust tendenziell

durch subjektive Sinnsetzungen, wie emphatisch und epi-
phanisch sie auch sein mögen, ersetzt wird. Im epiphanischen
Augenblickserlebnis versucht das Subjekt noch einmal, sich der
Welt zu bemächtigen. Ein locus classicus dieser Augenblicksemphase,

der Plötzlichkeit, wie Karl Heinz Bohrer es nennt, ist
Hofmannsthals «Chandos Brief». Wirklichkeitszerfall und
momenthafte Wiederaneignung korrespondieren auch hier: «Eine

Giesskanne, eine auf dem Feld verlassene Egge, ein Hund in der

Sonne, ein ärmlicher Kirchhof, ein Krüppel, ein altes Bauernhaus,

alles dies kann das Gefäss meiner Offenbarung werden.

Jeder dieser Gegenstände und die tausend anderen ähnlichen,
über die sonst ein Auge mit selbstverständlicher Gleichgültigkeit

hinweggleitet, kann für mich plötzlich in irgendeinem
Moment, den herbeizuführen in keiner Weise in meiner Gewalt
steht, ein erhabenes und rührendes Gepräge annehmen, das

auszudrücken mir alle Worte zu arm scheinen.»31 Diese Erfahrung
stiftet eine das abgespaltene Subjekt in den Schoss des Friedens
der Welt wieder zurückführende Empathie: «Es gibt unter den

gegeneinander spielenden Materien keine, in die ich nicht hin-
überzufliessen vermöchte. Es ist mir dann, als bestünde mein

ganzer Körper aus lauter Chiffren, die mir alles aufschliessen.»32

Die Wiederherstellung einer Harmonie von Ich und Welt in
einer sich universalisierenden empathischen Erfahrung ist
ideologiekritisch als Nichtaushalten der Moderne analysiert worden;
in unserem Zusammenhang wichtiger ist die Frage, ob ein
solches Erfahrungsmodell den Dingen - gerade den unscheinbarsten

- überhaupt ihre Dinglichkeit belässt oder sie nicht
vielmehr durch das grenzenlose subjektive Empathiewollen restlos

aufsaugt. Wenn es also in der Erfahrung, in der Wahrnehmung
nicht immer wieder nur um Subjektivität gehen soll, wenn das

Subjekt sich nicht immer nur selbst begegnen soll, was könnte
dann - auch in der Architektur - eine Parteinahme für die Dinge
heissen? Unter dem - allerdings missverständlichen - Titel eines

kritischen Regionalismus hat Kenneth Frampton bereits in den

frühen Achtzigerjahren eine der massgeblichen Positionen einer
architektonischen Parteinahme für die Dinge formuliert. Im

Fortsetzung Seite 30

28 Umberto Eco: Das offene Kunstwerk.

Ffm 1973. S.325
29 James Joyce, zitiert bei Eco,

a.a.O.. S.327
30 Eco. a.a.O.. S.336
31 Hugo von Hofmannsthal: Ein

Brief, in: ders.: Gesammelte

Werke, hrsg. von H. Steiner, Band 3,

Prosa II, Ffm 1959. S.15

32 ebenda, S.18

5 1999 Werk. Bauen+Wohnen 27



ViiUlA«Mll»JUl 7^777

>+
7:

ff

u S»C

JJ I

ffii! I. J

HOmFil

^J ff
:Ef^ Fä^

ffH £
^fe

A ' I M*5 c

;, ijuwwraiton»! 1 'J: }1 ff. i... i SS™"
i $ M~+—^— ~""r
I

1 1 ffi «i *- t - 7 7 i3
ff:

^~D

[

Schweizer Halle (Halle 7)

an der Frankfurter
Buchmesse

Architekten: Diener und Diener,
Basel, mit Peter Suter

Feierlich ist die Stimmung, Ruhe

dominiert, alles ist gedämpft.
Hans Hofmann hatte mit ganz
ähnlichen architektonischen und
szenischen Mitteln die damaligen
schweizerischen Lieblingsexportprodukte

- Uhren - anlässlich
der Weltausstellung 1935 in
Brüssel zelebriert. 1998 in Frankfurt

waren es Bücher, das heisst
der greifbare Ausdruck von
angeblichem Intellekt. Beide Male
ging es um eine beinahe religiöse
Beschwörung von Ernsthaftigkeit
und Bedeutungsschwere. Mittel
dazu sind das massive, geschosshohe

Textil und die Präsentation
der Ausstellungsgegenstände
als Präziosen, wie Bruchstücke
einer längst vergangenen Kultur,
so wie sie im Museum ausliegen.
Dies schafft Ehrfurcht. Die
Anonymisierung der Bücher durch
einheitliche Einbände in
ausgewählten Farbtönen rekurriert auf
bekannte Bildstrategien wie
beispielsweise die Plakatwerbungen
von Amnesty International aus

den Achtzigerjahren mit verdeckten

Antlitzen von Folteropfern:
Es wird eine Kollektivität
einbeschworen, die im Falle der
Schweizer Halle in Frankfurt vor
allem zum Ziel hatte, Schweizerisches

aufzuwerten - verständlich,

vor dem Hintergrund der
Angriffe auf die Rolle dieses Landes
während des Zweiten Weltkriegs,
der anhaltenden Wirtschafts- und
Wertkrise in den Neunzigerjahren
und der unsicheren Rolle der
Schweizer Nation innerhalb des
Globalisierungsprozesses. Red

Halle suisse (halle 7) ä la
Foire du Livre de Francfort
1998

L'atmosphere est festive, le

calme domine, tout est feutre.
A l'occasion de l'exposition
internationale de Bruxelles en 1935,
Hans Hofmann avait fete les mont-
res, produit d'exportation suisse en

vogue de l'epoque, avec des

moyens architecturaux et sceni-

ques tres semblables. A Francfort
en 1998, il s'agissait de livres,
autrement dit l'expression materielle

de ce que l'on nomme intellect.
Dans les deux cas, il en allait d'une
affirmation presque religieuse de
serieux et de substantialite. Pour
ce faire, les moyens sont le massif,

28 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999



le tout textile et la presentation
des objets d'exposition comme les
fragments precieux d'une culture
depuis longtemps eteinte, ä la
maniere des musees. Cela cree du

respect. La presentation des ouvra-
ges relies sous une forme unitaire
aux coloris choisis est un recours ä

des strategies iconographiques
connues comme la campagne
d'affiches d'Amnesty International,
dans les annees 80, oü s'esquis-
saient des visages de victimes de
la torture. On fait appel ä une
conscience collective et, dans le

cas de la halle suisse ä Francfort,
le but etait surtout de rehabiliter le
monde suisse, compris sur l'arriere-
plan des attaques quant au
röle de ce pays pendant la Seconde
Guerre mondiale, ä la crise de
l'economie et des valeurs se pro-
longeant dans les annees 90 et
ä la place incertaine de la nation
suisse au sein du processus de

globalisation. La red.

Swiss Hall (Hall 7) at the
1998 Frankfurt Book Fair

The mood is festive, silence
prevails, everything is muted. At
the World Exhibition in Brüssels in

1935, Hans Hofmann celebrated
Switzerland's favourite export
product - watches - with very similar
architectural and scenic means.
In Frankfurt in 1998, it was books,
i.e. the tangible expression of
alleged intellect. Both occasions
took the form of an almost reli-
gious ritual of great seriousness
and solemnity, the means to this
end being massive, storey-high tex-
tiles and the presentation of the
exhibited items as precious objects,
as fragments of a long-past
culture, such as we are more used
to seeing in museums. This engendem

awe. The anonymity of the
books achieved by uniform Covers
in selected colours corresponds to
well-known visual strategies such
as the poster advertising of Amne-
sty International from the 1980s,
showing victims of torture with
covered up faces. An aura of
collectivity is evoked, which in the
case of the Swiss Hall in Frankfurt
has the primary aim of up-valuing
its Swiss identity - understandably
enough in view of the attacks
against this country's role during
World War II, the persistent economic

and value crisis of the 1990's
and the uncertain role of the
Swiss nation within the globalisation

process. Ed.

<

—

\ \

Buchpräsentation > Presentation

des livres t> Book
presentation

Grundriss > Plan > Layout

Vorhangräume ^ Salle des

rideaux \> Curtain rooms

Fotos: Deimel + Wittmar, Essen

5 1999 Werk, Bauen+Wohnen 29



Zentrum von Framptons Überlegungen zu einer Architektur des

Widerstands gegen die globale Modernisierung steht der Begriff
des Tektonischen, der wiederum in einer sehr spezifischen
Weise gedeutet wird. Das Grundprinzip einer Architektur des

Widerstands liegt für Frampton in einer «strukturellen Poetik»33,
die ein Bauwerk nicht nur visuell und szenographisch begreift,
sondern seine unterschiedlichen Bestandteile und Materialien in
ihrer jeweiligen Dinglichkeit präsentiert und damit eine
umfassendere sinnliche Wahrnehmung von Architektur ermöglicht.
Dieses Hervortreten des Dinglichen erläutert Frampton durch
ein Zitat aus Heideggers «Ursprung des Kunstwerks»: «Der
Stein wird in der Anfertigung des Zeuges, z.B. der Axt,
gebraucht und verbraucht. Er verschwindet in der Dienlichkeit.
Der Stoff ist umso besser und geeigneter, je widerstandsloser er
im Zeugsein des Zeuges untergeht. Das Tempel-Werk hingegen
lässt, in dem es eine Welt aufstellt, den Stoff nicht verschwinden,

sondern allererst hervorkommen, und zwar im Offenen der
Welt des Werkes: Der Fels kommt zum Tragen und Ruhen und
wird so erst Fels; die Metalle kommen zum Blitzen und Schimmern,

die Farben zum Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort
zum Sagen. All dies kommt hervor, indem das Werk sich zurückstellt

in das Massige und Schwere des Steins, in das Feste und

Biegsame des Holzes, in die Härte und den Glanz des Erzes, in
das Leuchten und Dunkeln der Farbe, in den Klang des Tones
und in die Nennkraft des Wortes.»34 Diese Widerständigkeit des

Dinglichen widersteht nicht nur dem restlosen technischen
Gebrauch und Verbrauch, sondern das Konzept der Widerständigkeit

des Dinglichen erscheint Frampton auch als einzige
Möglichkeit, der totalen Verfügbarkeit von Architektur, ihrer
völligen gesellschaftlichen Unterwerfung und Dienstbarma-
chung, ihrem grenzenlosen Verbrauch und damit ihrer kulturellen

Annihilierung etwas entgegenzusetzen.
Framptons Bezug auf Heidegger legt es nahe, der Frage nach

dem Gegebensein einer Dinglichkeit, die nicht vollständig einer
instrumentellen Verfügung unterliegt, noch ein Stück weiter
nachzugehen. Steht das, was sich der Verfügung entzieht, denn
selbst einfach zur Verfügung? Ist das Unverfügbare einfach
verfügbar? Ist es selbst - sozusagen nach Durchstreichen des

Verfügenden - am Ende doch wieder als ein Ding gegeben und als

solches wahrnehmbar? Ist das Unverfügbare als ein Objekt
präsent? Will man sich bei dieser Frage von Heidegger ein Stück
weit leiten lassen - und sowohl Frampton als auch Zumthor tun
es -, dann darf man vor Heideggers entscheidender Einsicht
nicht Halt machen, dass erst jenseits unserer Einstellung, uns
die Wirklichkeit als Objekte vorzustellen, die Überwindung der

Verfügung beginnen kann. Anders gesagt: Erst jenseits ihres

Objektstatus können Dinge zu Dingen werden. Sie stehen damit
aber auch der sinnlichen Wahrnehmung nicht unmittelbar zur
Verfügung, das Unverfügbare entzieht sich und erschliesst sich

nicht mehr einfach. Vielleicht sollte man in Bezug auf diese

unverfügbare Dinglichkeit auch lieber von Erfahrung als von
Wahrnehmung sprechen. In dieser Erfahrung des Unverfügbaren
kehrt uns das Ding dann seine Nichtverrechenbarkeit zu, sein

Fremdes, sein Anderes. Hierbei tritt die Überlagerung von
Präsenz und Absenz an die Stelle von älteren Kategorien wie
physischer und mentaler Raum. Das ist auch der Grund, warum in
diesem Zusammenhang, nicht nur bei Eisenman, das Konzept
des Dazwischen, des Zwischenraums eine so grosse Rolle spielt.
Auch hier findet man, wenn man will, einen Bezug zu Heidegger,

der in seinem späten Vortrag «Die Kunst und der Raum»

vom Hohl- und Zwischenraum spricht und zumindest die

Vermutung formuliert, «dass die Wahrheit als die Unverborgenheit
des Seins nicht notwendig auf Verkörperung angewiesen ist».35

In diesem Zusammenhang kommt bekanntlich wieder der

Begriff des Ereignisses ins Spiel. Das Ereignis im Sinne Heideggers
kann jedoch weder auf einen körperlichen Affekt noch auf etwas
die Körperlichkeit schlechthin Übersteigendes zurückgeführt
werden, sondern unterläuft gerade derartige Fixierungen. Die

Verdinglichung des körperlichen Affekts zur blossen sinnlichen

Wahrnehmung führt aus der klassischen Gegenüberstellung von
Subjekt und Objekt nicht hinaus. Heidegger hat gerade in seiner

Kritik Nietzsches ausgeführt, dass es mit einer blossen

Umkehrung des Piatonismus, die die Rangfolge von Sinnlichem und
Übersinnlichem einfach umdreht, nicht getan ist. Erst wenn wir
eine Erfahrung jenseits des Bestimmten zulassen, kommt eine

andere Dimension des Körperlichen/Dinglichen ins Spiel, die

sich in der Spannung zwischen dem Anwesenden und dem
Abwesenden bewegt. Versuchsweise könnte man von dem Affekt
des Entzuges sprechen. In dieser - selbst nicht dinghaften -
Dimension des Dinglichen wird das Konzept einer «gegenständlichen

Architektur» interessant und aktuell. Kritisch bleibt jedoch
festzuhalten: Der Schritt von der Essenz zur Präsenz missversteht

die Präsenz doch wieder als Essenz, die nach bestimmten
architektonischen Purifizierungsakten am Ende «als solche» zu
haben ist. Gegenständlichkeit «jenseits der Zeichen» wird wörtlich

als «Gegenstand» genommen, der nach der Befreiung von
allen gesellschaftlichen Kodierungen, nach Wegnahme aller

Bedeutungsschichten angeblich «entsemantisiert», aber
erstaunlicherweise eben doch in einer dezidiert bestimmten
Gegenständlichkeit und Materialität übrig bleibt («Holz», «Stein»,

Fortsetzung Seite 32

33 Kenneth Frampton: Kritischer
Regionalismus - Thesen zu einer
Architektur des Widerstandes, in:

A.Huyssen/K.R.Scherpe (ed.): Post-

moderne, Reinbek 1986, S.1 68

34 Heidegger: Der Ursprung des

Kunstwerkes, zitiert bei Frampton:
Grundlagen der Architektur. Studien

zur Kultur des Tektonischen.

München/Stuttgart 1 993. S. 27

35 Heidegger: Die Kunst und der
Raum. St.Galien. 3. Aufl.. 1996.
S. 13

30 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999



¦H

I NllTfitHiftH*1**1**^

ß%'%

,,-V-;ff--A
r m

w

o>^
w>

^>\>

:,

>>\;;ü
^ffff; :'

::¥»> ff.,'

iE

ff;

Holocaust-Mahnmal
in Berlin

Architekt: Peter Eisenman

Auch wenn das Mahnmal immer
noch Gegenstand politischer
und juristischer Zwiste ist, blieb
die Hauptidee des Entwurfes
bis heute bewahrt (an der auch
Richard Serra beteiligt war). Sie
dreht sich um die Vermittlung
einer spezifischen Raumerfahrung,

die ausserhalb des hierarchisch

organisierten Raumes
steht.

Der Raum ist heute
gekennzeichnet von einem Übergang:
von der Produktion von Dingen
im Raum zur Produktion von
Raum selbst. Als Produktefaktor
ist er kontrolliert, hierarchisiert,
politisch und wirtschaftlich
bestimmt - tendeziell reduziert er
sich auf seine Oberfläche, der
Raum selbst ist die Leere, reduziert

auf ein «Medium, das darauf
wartet, kolonisiert zu werden»
(Henri Lefebvre).

Mit dem Holocaust-Mahnmal
sollen räumliche Erfahrungen
reaktiviert werden, insbesondere

körperliche Affekte, die räumliche

Mittel zu bewirken vermögen.
Die eng und gleichmässig
aneinander gereihten, hohen
Steinstelen bilden nur scheinbar eine
homogene Raumstruktur. Tritt
man in sie hinein, wird die
vermeintliche Überblickbarkeit der
strengen Ordnung zur bedrohlichen,

beklemmenden
Orientierungslosigkeit. Diese Erfahrung
ist nicht nur metaphorisch,
sondern auch eine Vermittlung
widerständiger Raumwirklichkeit.

Red.

Memorial de l'holocauste
ä Berlin

Meme si ce memorial suscite
toujours des disputes politiques
et juridigues, l'idee centrale du

projet (auquel participa egalement
Richard Serra) a conserve jusqu'ä
maintenant sa valeur. II en va de

l'expression d'une experience
spatiale specifique se situant en
dehors d'un espace hierarchique
organise. L'espace connaTt aujourd'hui

une Situation transitoire:
de la production d'objets dans
l'espace ä la production d'espace
proprement dit.

En tant que facteur de production,

il est controle, hierarchise
et defini politiquement et economi-
quement - tendanciellement, il se
reduit ä son enveloppe superficiel-
le, l'espace lui-meme etant un vide
reduit ä un «medium en attente
de colonisation» (Henri Lefebvre).

Avec le memorial de
l'holocauste, on se propose de reactiver
des experiences spatiales, notam-
ment des affects corporels que
doivent engendrer des moyens spa-
tiaux. Les steles en pierre verti-
cales, regulierement disposees en

rangs serres, ne forment une structure

spatiale homogene qu'en
apparence. II suffit d'y penetrer
pour que l'impression d'ordre strict
devienne une desorientation
menacante et oppressante. Cette
impression n'est pas seulement
metaphorique; il s'agit aussi de

transmettre une realite spatiale
plus durable. La red.

Holocaust Memorial in Berlin
Although the memorial is still

the subject of political and legal
squabbles, the main idea of the
design (in which Richard Serra was

also involved) has remained. It is

intended to convey a special spatial
experience above and beyond

hierarchically organised space.
Today, space is characterised

by a transition - from the
production of objects in space to the
production of space itself. As a

product factor, space is defined in

controlled, hierarchical, political
and economic terms - with a ten-
dency towards reduction to surface
textures - with space itself as
emptiness, reduced to a "medium
that is waiting to be colonised"
(Henri Lefebvre).

The Holocaust Memorial is

intended to reactivate spatial
experiences, particularly physical
emotions which can be aroused by

spatial means. The narrow, uni-
formly arranged tall stone stele
only seem to form a homogeneous
spatial structure. As soon as it is

entered, the apparent transparency
of strict Organisation mutates into
a threatening, oppressive lack of
orientation. This experience is not
only metaphorical, it is also an

expression of contradictory spatial
reality. Ed.

5 1999 Werk, Bauen+Wohnen 31



«Glas», «Stahl»). Auch das Bild von der Überschreitung einer
Schwelle in ein «Jenseits» der Bedeutungen wird zu wörtlich
genommen. Dass sich dem Netz der gesellschaftlichen Vermittlungen

dadurch entgehen lässt, indem man entschlossen aus
ihm herausspringt, ist jedoch eine ganz und gar grundlose
Hoffnung, ganz gleich, ob man nun dialektisch (Adorno) oder post-
strukturalistisch (Derrida) argumentieren möchte. In dieser
architektonischen Gegenständlichkeitsdiskussion wiederholt sich

in Teilen die Naturdiskussion der Siebziger- und Achtzigerjahre
und endet ebenso in der Einsicht, dass es das behauptete

«Jenseits» aller Vermittlungen nicht gibt.36 Schon in der historischen
Debatte um die Minimal Art wurde deutlich, dass deren Objekte
keineswegs von allen Bedeutungen befreit, sondern hochgradig
mit der Bedeutung «Reinheit» und «Nicht-Bedeutung» aufgeladen

waren.37 Zu dem von Steinmann in Anlehnung an die

Minimal Art beschworenen semantischen Nullpunkt kömmt es

auch in der Architektur nicht, da allein schon die hier Verwendung

findenden Materialien immer schon gesellschaftlich
produziert und historisch kodiert sind. Insofern bleibt jeder Bezug
auf diese Einzelmaterialien im Sinne der Entsemantisierung apo-
retisch. Nicht das einzelne Element, sondern nur das Relations-

gefüge aller Elemente kann feststehende Kodierung verflüssigen
und «dezentrieren» und insgesamt eine «gegenständliche»
Wirkung entfalten. An dieser strukturalistischen Grundeinsicht
kommt man auch in diesem Zusammenhang nicht vorbei. Im
Übrigen scheint aber häufig eine solche - ästhetisch möglicherweise

ja eher verstörende - Bedeutungsaufhebung gar nicht
beabsichtigt zu sein, sondern wieder nur der «wahre» Gebrauch
der Materialien. Der Begriff des Materials nimmt dabei sofort
etwas Weihevolles, Edles und Exquisites an und streift bei dieser

tendenziellen Sakralisierung «die Spur der Kontingenz ab,
die ehemals seine Kritik gestattete», wie es bei Adorno heisst.38

Genau dieser Begriff der Kontingenz bzw. des Kontingenten
wäre dem allen essentialistischen Verführungen nachgebenden

Begriff des Materials vorzuziehen. Der Begriff des Kontingenten
bewahrt vor illusionären Rückzügen in ein «Jenseits» und macht
durch Vermeidung der Aura des Reinen eindeutig klar, dass

auch die Architektur notwendigerweise innerhalb eines Systems
eines durch und durch historisch bestimmten Stoffwechsels

operiert. Und innerhalb der Immanenz dieser historischen
Kontingenz, nicht jenseits davon, hat sie die Spur des «Nichtidentischen»

(Adorno) aufzusuchen: «Dialektik ist das Selbstbewusst-
sein des objektiven Verblendungszusammenhangs, nicht bereits
diesem entronnen. Aus ihm von innen her auszubrechen, ist
objektiv ihr Ziel. Die Kraft zum Ausbruch wächst ihr aus dem

Immanenzzusammenhang zu; auf sie wäre, noch einmal, Hegels
Diktum anzuwenden, Dialektik absorbiere die Kraft des Gegners,

wende sie gegen ihn.»'9 Wer sich dem dialektischen

Tiefgang Adornos so nicht unbedingt anschliessen möchte, sei

vielleicht auf die philosophisch «leichtere», nämlich pragmatische
Position von Richard Rorty verwiesen, der das Bewusstsein der

Kontingenz in Korrespondenz zu einer «nominalistischen
Kultur»40 setzt, die die Suche nach der Wahrheit und dem Wesen

(«da draussen») durch die Freiheit als Ziel des Denkens ersetzt:
«Diese Wendung zum Historismus hat dazu beigetragen, dass

wir uns langsam, aber sicher von Theologie und Metaphysik -
oder von der Versuchung, nach einem Fluchtweg aus Raum und

Zeit Ausschau zu halten - befreit haben.»41 In diesem Sinne hat

sich auch das Konzept einer «gegenständlichen Architektur» von
der Vorstellung zu lösen, sie könnte das Wahre und Essentielle

eröffnen und nach Wegziehen aller Vorhänge als faktischen

Gegenstand, als Objekt vor uns hinstellen. Die Vergegenständlichung

wird demgegenüber zu einer kritischen Operation innerhalb

des Kontingenten, wenn sie nicht versucht, aus allen

Bezügen herauszuspringen, sondern diese Bezüge prozessierend in

Bewegung zu bringen. Dieser Prozess kann nicht in einer nicht-
kontaminierten Zone statffinden, «weltfrei», sondern muss sich

- wenn man will: subversiv - auf die «Welt» einlassen, statt sie

beiseite zu schieben. Die Architektur von Rem Koolhaas könnte

hierfür ein interessantes Beispiel sein, das man unter dieser

Perspektive genauer untersuchen sollte. Wollte man noch einmal

hilfsweise sich Heidegger'scher Kategorien bedienen, dann

könnte man sagen, dass in diesem Prozess die «Welt» (das

gesellschaftlich konkret Bestimmte) mit soviel «Erde» versetzt
wird (dem Unbestimmten, Unverfügten, Nichtlesbaren), dass in
den so entstehenden Brüchen, Dezentrierungen und Nichtiden-
titäten die Grenzen der jeweiligen kontingenten Bestimmtheit

von «Welt» erkannt und damit auch schon überschritten werden.

Die sich so ergebende Gegenständlichkeit erscheint weder
als Objekt (ein «anderer» Gegenstand), noch ereignet sie sich

reflexiv nur im Subjekt (etwa: Wahrnehmung der Wahrnehmung).
Worin diese Gegenständlichkeit besteht, was sie «ist», lässt sich

nur schwer sagen. Jedenfalls eine andere Gegenwärtigkeit, die

in der Spannung zwischen anwesend und abwesend dennoch

ihr eindrückliches Hier und Jetzt behauptet. u.s.

36 vergl. Ullrich Schwarz: Auf der

Suche nach der Natur oder: Von

Artemis zum Cyberspace? Stadträumliche

und architektonische Ansätze zu

einer Rekonstruktion des Anderen,

in: G. Bien/Th. Gil/J. Wilke (ed.):
«Natur» im Umbruch. Zur Diskussion
des Naturbegriffs in Philosophie.
Naturwissenschaft und Kunsttheorie.

Stuttgart Bad Canstatt 1994.
S. 331 ff.

37 David Clarke: Der Blick und das

Schauen - Konkurrierende Auffassungen

von Visualität in der Theorie

und Praxis der spätmodernen Kunst.

in: G. Stemmrich (ed.): Minima

Art. Eine kritische Retrospektive.
Dresden/Basel 1995. S. 683

38 Theodor W. Adorno: Negative
Dialektik. Ffm 1966, S. 105

39 ebenda. S. 396
40 Richard Rorty: Kontingenz, Ironie

und Solidarität, Ffm 1989. S. 17

41 ebenda. S. 41

32 Werk. Bauen+Wohnen 5 1999



Oberirdischer Eingang
zu einem unterirdischen
Spielcasino in Biel

Architekten (Eingang):
Bauzeit, Biel

Das unterirdische Casino ist mit
den üblichen Rauminstallationen
reichhaltig und bunt bestückt,
um zum Spielen und Konsumieren
zu animieren. Die unterirdische
Zauber- und Glimmerwelt wird
oberirdisch jedoch nicht mit
einem ihr angemessenen Zeichen
angekündigt. Die gestalterischen
Auflagen von Biel verlangten
eine zurückhaltende, neutrale
Architektursprache, welche dem
Ort wie dem öffentlichen Raum

entsprechen soll. Red.

Entree en surface d'un casino
Souterrain ä Bienne

Le casino Souterrain est abon-
damment et multiplement equipe
des installations spatiales habituelles

susceptibles d'animer le jeu et
la consommation. Pourtant, la

magie et le chatoiement du monde
souterrain ne sont pas exprimes en
surface par un signe correspon-
dant. Les contraintes imposees par
la ville de Bienne ä la conception
exigeaient un langage architectural
retenu et neutre s'accordant
au lieu comme ä l'espace public.

ta red.

Above-ground entrance to an
Underground casino in Biel

The Underground casino is pro-
fusely and colourfully elaborated
with the usual spatial installations
intended to provide an incentive to
gamble and consume. The magical,
shiny Underground world is not,
however, announced above ground
by any relevant symbols. The
design stipulations for the Biel project

demanded a discreet, neutral
architectural language appropriate
to the site and the public space. Ed.

Fotos: Yves Andre, St-Aubin;
mira blau. Danielle Kaech, Zürich

Z1
$

« 7

fi£3ää£ •*'""--'

77-.7.;

Inf PS

\

r*

% L-

¦;,
7 •

¦aö>ff"ffffffff

-ff' '

5 1999 Werk. Bauen+Wohnen 33



Schulhaus in Paspels

Architekt: Valerio Olgiati, Zürich

Die Raumperspektive dient als
Instrument der Verfremdung mit
dem Ziel, Raum quasi substantiell

wahrnehmbar zu machen. So

erscheint der kreuzförmige Er-

schliessungsbereich als ein aus
einem kompakten Körper
herausgeschnittener Hohlraum und
gleichzeitig als Zwischenraum,
der durch die vier in die Ecken
des Gesamtvolumens gerückten
Kuben von Schul- bzw. Vor-
bereitungszimmern gebildet wird.
Zusätzlich gesteigert wird die
Dominanz «purer Räumlichkeit»
durch den Einsatz zweier «archaischer»

Materialien, Sichtbeton
für die Aussenwände und die
Wandflächen des Erschliessungs-
bereichs und Holzverkleidungen
als Futteral für die Schulräume.

Raum ist im Schulhaus von
Paspels wirklich, greifbar. Allein
- dieser Raum steht für sich
selbst. Er entzieht sich sehr
bewusst komplexerer Einbindungen,

gibt sich souverän und muss
dabei riskieren, als autistisch
abgeschrieben - abgezeichnet,
abgelichtet - zu werden. Red

Ecole ä Paspels
La perspective du volume

sert d'instrument d'alteration avec
pour but de rendre l'espace
apprehendable quasi substantielle-
ment. Ainsi, la zone de desserte

cruciforme parait etre un espace
vide decoupe dans un corps compact

et en meme temps, comme
une transition menagee entre les

quatre cubes repousses aux angles
de l'ensemble et contenant les
salles de classe, resp. de preparation.

La dominante «Volumetrie
pure» est encore renforcee par la

mise en ceuvre de deux materiaux
«archa'iques», beton brut pour
les murs exterieurs et les parois de
la zone de desserte et revetement
en bois comme enveloppe pour les
salles de classe.

Dans l'ecole de Paspels,
l'espace est veritablement palpable.
Cette espace existe en lui-meme.
Tres volontairement, il se refuse ä

toute Integration plus complexe,
se veut souverain et, ce faisant, il

risque d'etre devalorise, reproduit
et copie comme autiste. La red.

School in Paspels
The spatial perspective serves

as an instrument of alienation with
the aim of making space percep-
tible, as it were substantial. Thus
the cruciform entrance area has
the appearance of a hollow space
cut out of a compact volume,
and at the same time of an inter-
mediate space consisting of the
four cubes of the classrooms and

preparation rooms placed in the
corners of the overall volume. The
dominance of "pure spatiality"
is further escalated by the use of
two "archaic" materials, exposed
concrete for the outer walls and

wall surfaces of the entrance area,
and wood cladding as a lining for
the classrooms.

In the school in Paspels, space
is real, tangible. But this space
Stands only for itself, withdrawing
consciously from more complex
connections. It makes a sovereign
impression while running the risk
of being written off - depicted, re-
produced - as autistic. Ed.

Ansicht von Norden [> Vue du

nord > View from the north

Ansicht von Westen > Vue de

l'ouest t> View from the west

- :,

II ¦' Dia

Erdgeschoss
!> Rez-de-chaussee
> Ground floor

1. Obergeschoss
> 1eretage
0 Ist floor

2. Obergeschoss
> 2e etage
> 2nd floor

34 Werk. Bauen+Wohnen 5 1999



Erschliessungsraum im zweiten
Obergeschoss t> Espace de

besserte au second etage > Access

area on the second fioor

Treppensituation > Situation
d'escalier > Stairway

Erschliessungsraum im ersten
Obergeschoss ^ Espace de

desserte au Ter etage t> Access

area on the Ist floor

5 1999 Werk, Bauen+Wohnen 35


	Jenseits der Zeichen?

