Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 86 (1999)

Heft: 5: Raum

Artikel: Jenseits der Zeichen?

Autor: Schwarz, Ullrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-64577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-64577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ullrich Schwarz

Jenseits der Zeichen?

Als Alternative zur medialen Bilderflut mit ihren semantischen Uberfrachtungen ent-
wickelten sich bereits in den Achtzigerjahren Gegenstrategien zur Entwirklichung der
Alltagswelt. An der Minimal Art orientiert, entstanden Gegenbilder von schweigsamen,
reinen Objekten, die nichts ausdriickten, nicht mal sich selbst; Dinge ohne - allenfalls
mit para-architektonischen — Eigenschaften.

Bilderstrategien, die fiir die Kunst gelten mdgen, lassen sich freilich nicht auf die
Architektur lbertragen, die ja nicht nur transzendiert, erfiihlt und ertastet wird, sondern
historisch und gesellschaftlich vermittelt ist und aus entsprechenden Zusammenhingen
und Erfahrungen gelesen wie gedeutet wird.

Architektonische Gegenbilder, die sich auf sich selbst beziehen, unterstellen zwar
eine Gesellschaftskritik an der entwirklichten Alltagswelt — eine Kritik, die sich durch
den Riickzug in eine hermetische Gegenwelt aber selbst entwirklicht und aufhebt.

Der folgende Beitrag sucht nach den anderen - kritischen und subversiven — Poten-
tialen architektonischer Vergegenstandlichung, die sich nicht «weltfrei», sondern inner-
halb kontaminierter Zonen abspielt.

20 Werk, Bauen+Wohnen

51999

En alternative au flot d’images médiatiques avec ses
surcharges sémantiques, des stratégies contre la vir-
tualisation du monde quotidien se sont développées des
les années 80. Inspirées de I'art minimal, furent créées
des contre-images d’objets purs et muets n’exprimant
rien, méme pas eux-mémes; des choses sans propriétés
architecturales si ce n’est para-architecturales.

Les stratégies d’images valables en matiere d’art ne
peuvent certes pas s’extrapoler en architecture, domai-
ne ne se limitant pas a la transcendance, a la sensation
et au toucher, mais aussi a la transmission de I’histoire
et du social et qui se lit et s’interpréte a partir de con-
textes et d’expériences appropriées.

Les contre-images architecturales qui se référent a
elles-mémes impliquent certes la critique d’une société
au monde quotidien virtualisé; mais par son retrait dans
un contre-monde hermétique, cette critique se virtuali-
se et s’annule d’elle-méme.

Le présent article va a la recherche d’autres
matérialisations architecturales potentielles, critiques
et subversives, qui ne se déroulent pas «en dehors du
monde) mais au sein de zones contaminées.

As an alternative to medial flooding by images with its
semantically overloaded associations, a counter-stra-
tegy to the de-realisation of the everyday world began
developing as early as the 1980s. Orientated towards
minimal art, counter-images emerged of pure, silent ob-
jects which expressed nothing, not even themselves,
things with no — or at the most with merely para-archi-
tectural — attributes.

However, visual strategies that are valid for art can-
not be transposed onto architecture, since the latter is
subject not only to transcendental interpretation and
the sense of touch but also historically and socially con-
veyed, and read and interpreted on the basis of the
according associations and experiences.

Self-referential architectural counter-images voice
a social criticism of the de-materialised everyday world
— criticism which, by withdrawing into a hermetic coun-
ter-world — thus undergoes a process of self-demate-
rialisation and elimination.

The following article looks for other — critical and
subversive — potentials of architectural materialisation
existing within contaminated zones rather than on a
“world-free” level.



51999 Werk, Bauen+Wohnen 2 1



Die Zeitschrift «Arch+» ist bekanntlich immer fiir allerneueste
Trendmeldungen gut. Keine andere deutschsprachige Zeit-
schrift spiirt so zielsicher neue Windrichtungen auf und wirft
dabei nattirlich auch die eigenen Windmaschinen mit an, um die
gemeldeten Trends noch zu verstarken. Im Heft 142 vom Juli
1998 wird die Wiederentdeckung eines vernachlissigten Feldes
verkiindet, die Wiederentdeckung von Erfahrung und sinnlicher
Wahrnehmung in der Architektur. Und kaum iiberraschend
kénnen wir im Weiteren lesen: «Architektur hat mit dem ganzen
Korper zu tun und bietet gegentiber den anderen Medien die
Chance, alle Sinne anzusprechen, das Visuelle wieder in das
Konzert der Sinne zurtickzuholen, den Menschen <anders zu po-
sitionieren>.»' Diese Ausfiihrungen sind nicht als akademische
Belehrung der Leserschaft gemeint, sondern als Erliuterung der
programmatischen Basis eines neuen konzeptionellen Schubs
in der aktuellen Architektur. Sie gipfelt in der Frage: «Nach der
<Architektur des Ereignisses> nun also eine <Architektur fiir die
Sinne>?»* Fiir eine solche Reaktualisierung von Wahrnehmung
und Erfahrung in der Architektur gibt es mancherlei Begriin-
dungen, zwei sind besonders interessant. Im Katalog der dies-
jahrigen Ausstellung des Stockholmer Architekturmuseums, die
unter dem Titel «<Room on the Run» stand3, wird uns die fol-
gende Argumentation angeboten: Die unmittelbare Erfahrung
des Raums und der Materialien hiange mit dem Fehlen von ver-
bindlichen Wert- und Regelsystemen nicht nur in der Architek-
tur selbst, sondern insgesamt in der Gesellschaft zusammen,
sodass eine Ankniipfung an iibergreifende Sinn- und Symbol-
systeme nicht mehr méglich sei. Dieser — von der Architektur
unverschuldete - Mangel an Ideentiefe fiihre notwendigerwei-
se zu einem Sich-Bescheiden mit der Oberflache. Erscheint aus
dieser Sicht die Betonung der Wahrnehmungsdimension eher
als defizienter Modus, wie die Philosophen sagen, so gibt es eine
andere Tendenz, die den gleichen Tatbestand kulturkritisch eher
ins Offensive wendet. Die materielle Erscheinungsebene wird zu
einem Widerstandspotential, zur Verteidigung der Wirklichkeit
angesichts ihrer drohenden medialen Auflésung. Die Oberfliche
wird in diesem Sinne zur Tiefe, die Reaktivierung der Sinne zur
Rettung der Phinomene. Die Materialitit des architektonischen
Objekts wird zur Kritik der globalen Entwirklichungsstrategien.
Die Uberlast des Bedeutungsvollen und der zur Schau gestell-
ten Selbstverankerung in gesellschaftlichen Tendenzen wird
heute von einigen Architekten ganz programmatisch abge-
streift. Architektur entzieht sich durch das Schweigen des Ma-
terials und der Form der Zumutung, etwas zu bedeuten. Peter
Zumthor etwa folgt explizit diesen Denkfiguren, eher implizit

das Biiro Herzog & de Meuron. Martin Steinmann hat schon
seit lingerem am Beispiel der Bauten von Diener & Diener ein
Konzept einer «gegenstandlichen Architektur» entwickelt, die
jenseits der Bilder und Bedeutungen die materielle Dinglichkeit
der Architektur in ihren sinnlichen Eigenschaften der «unmit-
telbaren Wahrnehmung» 6ffnen soll. Dieser Architektur geht es
um Sichtbarkeit, nicht um Lesbarkeit. Die Strategie der archi-
tektonischen «Entsemantisierung» soll so zu einer «vorsemioti-
schen» Erfahrung fithren.* Auch Peter Zumthor mochte eine
Architektur entwickeln, «die von den Dingen ausgeht und zu
den Dingen zurlickkehrt»’. Die Wirklichkeit der Architektur,
schreibt Zumthor, «st das Konkrete, das Form-, Masse- und
Raumgewordene, ihr Korper. Es gibt keine Idee, ausser in den
Dingen.»® Entscheidend erscheint ihm der Gebrauch der Mate-
rialien. Materialien konnen fiir ihn in einem architektonischen
Objekt eine poetische Qualitat annehmen, wenn es gelingt, ihr
eigentliches Wesen freizulegen, das flir Zumthor «jenseits der
Zeichen» liegt und «bar jeder kulturell vermittelten Bedeutung»
ist.” In einer solchen architektonischen Poetik siecht Zumthor
einen Ansatz zum kulturellen Widerstand gegen den Verschleiss
von Formen und Bedeutungen. Interessanterweise finden sich
zumindest auf den ersten Blick (die Differenzen werden aller-
dings dann sehr schnell deutlich) verwandte Ansatze bei Peter
Eisenman. Eisenman nun ist es, der fiir die «sinnliche Reaktion
auf eine physische Umgebung» den traditionsbeladenen, aber
im Rahmen des architekturtheoretischen Diskurses der Gegen-
wart ungewohnten Begriff des Affektes einfiihrt.® Eisenman in-
teressiert sich dabei fiir den Interaktionsprozess zwischen einer
anderen Architektur und dem wahrnehmenden Subjekt. Er be-
gniigt sich nicht mit dem architektonischen Objekt, sondern
konstruiert/de-konstruiert/re-konstruiert dieses Objekt als Er-
fahrungsraum. Eisenman fordert eine Architektur, die nicht nur
effektiv ist, indem sie ihre vorgegebenen technischen und son-
stigen Erwartungen erfiillt, sondern die ebenso affektiv wirkt,
indem sie die Widerstandigkeit und Deutungssperrigkeit des
Objekts mobilisiert. Die Re-aktivierung einer affektiven Erfah-
rung bezieht sich einerseits auf das Subjekt der Erfahrung, indem
die Korperlichkeit der Raumerfahrung zurtickgewonnen wird.
Zum anderen geht es um die Wiederherstellung des Erfah-
rungsobjektes als widerstandige Wirklichkeit. In den Neunzi-
gerjahren dussert sich auch bei Eisenman eine ausgeprigte Be-
sorgnis hinsichtlich des medientechnologischen Verschwim-
mens der Grenzen zwischen Simulation und Realitit. Uberspitzt
gesprochen stossen wir jetzt auch bei Eisenman auf einen
therapeutischen Impuls der Rettung des «Seins» und der «Wirk-

1 Sabine Kraft: Editorial, Arch+,
Heft 142, 1998, S. 22

2 ebenda

3 SD: Room on the Run, Stockholm
1998, S. 65

4 Martin Steinmann: Diesseits der
Zeichen. Zu neueren Arbeiten von
Diener & Diener, in: Katalog Stadtan-
sichten. Diener & Diener, ETH Ziirich

22 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999

1998, S. 66ff; ders.: Die Gegenwar-
tigkeit der Dinge. Bemerkungen zur
neueren Architektur in der Deut-
schen Schweiz, in: Construction
Intention Detail. Fiinf Projekte von
flinf Schweizer Architekten,
Ziirich/Miinchen/London 1994,

S. 8ff

5 Peter Zumthor: Architektur Den-
ken, Baden 1998, S.30

6 ebenda, S.34

7 ebenda, S.9

8 Peter Eisenman: Affekte der Sin-
gularitat, in: ders.: Aura und Exzess.
Zur Uberwindung der Metaphysik
der Architektur, hrsg. von Ullrich
Schwarz, Wien 1995, S. 217ff



lichkeit» in und durch Architektur. Herzog & de Meuron, Zum-
thor, Diener & Diener, Eisenman: Es soll keinesfalls der Ein-
druck erweckt werden, die Positionen der genannten Architek-
ten seien identisch. Aber immerhin sind sie in diesem therapeu-
tischen Grundimpuls vergleichbar, der Architektur sowohl zum
Widerstand als auch zur Rettung der Dinge werden lasst, zu
einer restitutio in integrum. Diese Betonung von Gegenstiand-
lichkeit und Materialitdt reagiert dabei jedoch nicht allein auf
die heutige Inflation des medialen Scheins und das allgemeine
geschichtsphilosophische Verstummen, sondern wendet sich in
deutlicher Weise von einem beherrschenden Paradigma der klas-
sischen Architekturmoderne ab, niamlich der Suche nach dem
Wesen hinter den Erscheinungen. Man konnte von einer Ent-
wicklung von der Essenz zur Prisenz sprechen.

Die Verdrangung des Werdens, der Verganglichkeit, der
sinnlichen Erscheinung zugunsten einer «wahren» Welt des
Wesens und der ewigen Ordnung (der «Hinterwelt»): Nietzsche
nannte dies die Psychologie der Metaphysik.’ Diese Psycholo-
gie der Metaphysik war nun mit dem Ende des 19. Jahrhunderts
keineswegs erledigt. Es hat sich inzwischen herumgesprochen,
dass Nietzsches Urteil immer noch fiir zentrale Vertreter der
klassischen kiinstlerischen und architektonischen Moderne im
20. Jahrhundert zutrifft, von Kandinsky bis de Stijl, von Corbu-
sier bis Mies van der Rohe, um nur einige Grossnamen zu nen-
nen. Wir stossen hier allerorten auf eine platonisierende Suche
nach dem Wesensbild und eine korrespondierende Ablehnung
der oberflachlichen Sinnlichkeit, die diesem Konzept zufolge
den Blick auf die Strukturen - polemisch: auf die Hinterwelt —
gerade verstellt. Um die Schonheit des Werkes als ontologische
Realitat verstehen zu konnen und es mit der Dignitat des We-
senhaften und Seinsaddquaten ausstatten zu konnen, musste es
in Produktion und Rezeption dem Reich des Subjektiven ent-
hoben sein. Corbusier scheint hier zunachst in eine andere Rich-
tung zu gehen, wenn es bei ihm heisst: «Die Architektur ist eine
kiinstlerische Tatsache, ein Phinomen innerer Bewegung; sie
steht ausserhalb von Konstruktionsfragen, jenseits von ihnen.
Die reine Konstruktion gewahrleistet die Stabilitdt; die Archi-
tektur ist da, um uns zu ergreifen.»'® Ware das nicht schon die
Architektur des Affekts, die Eisenman erst einfordern zu miis-
sen glaubt? Alles klingt danach, wenn Corbusier das Uns-Er-
greifen oder sagen wir ruhig: das Uns-Affizieren nicht an eine
bestimmte Kondition kniipfen wiirde. So heisst der folgende
Satz bei ihm: «Die Architektur ergreift, wenn das Werk einer
Stimmgabel gleich die Musik des Weltalls anschlagt, dessen Ge-
setze wir anerkennen und bewundern.»'' Was uns ergreift, das

sind die Gesetze des Universums, die «das Menschenwerk mit
der Weltordnung in Einklang bringen»'?, das ist jene «verniinf-
tige Mathematik (...), welche Bedingung fiir den wohltuenden
Eindruck von Ordnung ist».!* Was Corbusier hier als den gol-
denen Weg zum architektonischen Ergriffensein skizziert, das
fallt tendenziell unter das, was Nietzsche die Psychologie der
Metaphysik nennt oder Heidegger den Ideenblick. Die Ideen,
kritisiert Heidegger Platons Wahrheitsbegriff und kénnte dabei
auch Corbusiers luzide mathematische Ordnung des Univer-
sums meinen, die Ideen «sind das im nichtsinnlichen Blicken
erblickte Ubersinnliche, das mit den Werkzeugen des Leibes un-
begreifliche Sein des Seienden».'* Gegen die Unordnung der Ro-
mantik und alle Fieberprodukte eines iiberspitzten Individualis-
mus gerichtet, pladiert Corbusier wieder und wieder fiir den
Geist der Geometrie, fiir klare Ordnung und das Regelhafte.
Corbusier schreibt: «Das Allgemeine, die Regel, die allgemeine
Regel erscheinen uns als die strategischen Ausgangspunkte fiir
den Marsch nach dem Fortschritt und nach dem Schonen. Das
Allgemein-Schone zieht uns an, und das heroische Schone
erscheint uns ein theatralischer Zwischenfall. Bach ziehen wir
Wagner vor...»'S Bach ziehen wir Wagner vor: Diese Parteinah-
me auf dem Feld der Musik konnte charakteristischer gar nicht
sein. Nicht nur ist es bis heute ein Topos der Musikkritik, Wag-
ners Musik etwas Rauschhaftes zu attestieren, und der Musik-
geschichte ist seit langem Wagners Abhdngigkeit von Schopen-
hauer bekannt, der, wie Dahlhaus betont, der Musik gerade als
tonendem Phinomen und nicht den verborgenen mathemati-
schen Implikationen philosophische Wiirde verlieh.!® Dagegen
fiigt sich Corbusier mit seiner Hochschitzung des Jenseits des
Subjektiven und oberflichlich Sinnlichen in die Reihe derjenigen
Liebhaber Bachs ein, gegen die Adorno Bach zu verteidigen
sucht. Diese Bachrezeption kennzeichnend schreibt Adorno:
«Seine Musik sei dem Subjekt und seiner Zufalligkeit enthoben;
sie tone nicht sowohl vom Menschen und seinem Inwendigen,
als dass in ihr die Ordnung des Seins an sich verpflichtend laut
werde.»!” Im Ubrigen hat Wagner selbst Bach in diesem Sinne
verstanden, wie wir den Tagebtichern Cosimas entnehmen kon-
nen. 1871 dussert er: «Bachs Musik ist gewiss eine Idee der Welt,
seine gefiihllosen Figurationen sind wie die Natur selbst ge-
fiihllos.» Und iiber die Bach’schen Fugen heisst es 1878: «Es ist
wie ein Weltbau, der nach einem ewigen Gesetz sich bewegt,
ohne Affekt (...)»!8 Bach ziehen wir Wagner vor. Im program-
matischen Diskurs der klassischen Architektur der Moderne fin-
det sich bekanntlich eine inhaltlich analoge Polarisierung auf
dem Felde der Malerei. Wir wissen, dass die Moderne sich aktiv

Fortsetzung Seite 26

9 Friedrich Nietzsche: Aus dem
Nachlass der Achtzigerjahre, in:
ders.: Werke, hrsg. von Karl
Schlechta, Miinchen 1972, Bd.lV,
S. 504f.

10 Le Corbusier: Ausblick auf eine
Architektur, Braunschweig 1982,
S.33

11 ebenda

12 ebenda, S.40

13 ebenda, S. 67

14 Martin Heidegger: Platons Lehre
von der Wahrheit, Bern/Miinchen
1975,8.48

15 Le Corbusier, zitiert bei Reyner
Banham: Die Revolution der Archi-
tektur, Braunschweig 1990, S. 209

16 vergl. Carl Dahlhaus: Klassische
und romantische Musikdsthetik,
Laaber 1988, S. 484

17 Theodor W. Adorno: Bach gegen
seine Liebhaber verteidigt, in:

ders.: Prismen. Kulturkritik und Ge-
sellschaft, Ffm 1969, S. 162

18 Cosima Wagner: Die Tage-
biicher, 2 Bande, Miinchen 1976,

Eintrage 12. Februar 1871 und
9. Juni 1878

5 1999

Werk, Bauen+Wohnen 23



Schweizer Pavillon,
Expo 2000 Hannover

Architekt: Peter Zumthor,
Haldenstein

Der Pavillon «zielt auf ein Gesamt-
ereignis der sinnlichen unmittel-
baren Art» (Peter Zumthor). Bis
auf eine Hohe von 7 Meter gesta-
pelte Holzbalken bilden Wande,
die in einem engen, orthogonalen
Muster aneinander gereiht sind.
Die Stapelfugen 6ffnen Blicke
durch das naturhélzerne Laby-
rinth, in das kleinere und grésse-
re Innenhodfe eingeschnitten sind,
die von der «Hausmusik» wech-
selnd aufgesucht werden.

Das Gesamtereignis versteht
sich als Alternative zum dusse-
ren medialen Spektakel der Expo.
«Es gibt keine Abbilder, die
auf etwas verweisen, das nicht
da ist, sodass» — folgert der
Architekt — «der Pavillon selber
das Ereignis ist.»

«Natiirlich und wenig verar-
beitete Lebensmittel» bilden
das «kulinarische Ereignis», so-
dass der Pavillon auch als «Duft-
ereignis ...unbewusst aufge-
nommen wird und sehr lange in
der Erinnerung haften bleibty.
Der Pavillon ist von ausserweltli-
chen Objekten gereingt, um ur-
spriing liche Erlebnisse mit tiefer

Sinnlichkeit heraufzubeschwéren.

Das architektonische Gegen-
bild unterstellt eine fundamen-
tale Gesellschaftkritik an der
Entwirklichung der Alltagswelt —
eine Kritik, die sich durch den
Riickzug in die Gegenwelt
des Natiirlichen freilich selbst
entwirklicht und aufhebt.

Die durchschaubare Bilder-
strategie ist denn auch - wie die
Sakralisierung des Natdirlichen —
semantisch iiberladen, sodass
der Unterschied zwischen dem
alternativen Raumprodukt und
dem Genre der Erlebnisarchi-
tektur unscharf ist oder gar ver-
schwindet. Red.

24 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999

Pavillon suisse a
I'Expo 2000 Hanovre

Le pavillon «se propose d’étre
un événement global immédiate-
ment appréhendable par les sens»
(Peter Zumthor). Empilés jusqu’a
une hauteur de 7 metres, des ma-
driers en bois forment des parois
disposées selon une maille ortho-
gonale étroite. Les vides entre
piles ouvrent des vues sur le laby-
rinthe en bois naturel ot sont mé-
nagées des cours intérieures de
tailles diverses dans lesquelles se
produisent épisodiquement les
«musiciens de la maisony.

L’événement global se com-
prend comme une alternative au
spectacle médiatique extérieur de
I’Expo. Selon la pensée de I'archi-
tecte «aucune image ne se réfere a
un quelconque fait extérieury,
afin que «le pavillon lui-méme soit
I’événementy. «Des denrées
alimentaires naturelles et peu éla-
boréesy constituent «I’événement
culinairey; ainsi, le pavillon est
aussi «inconsciemment ressenti
comme un événement olfactif et
restera tres longtemps dans la
mémoirey. Le pavillon est épuré de
tout objet immatérlel afin d’inspirer
une sensibilité profonde pour
des événements originels. Cette
contre-image architecturale reléve

d’une critique fondamentale de la
société quant a la virtualisation

du monde quotidien, une critique
qui se virtualise et s’annule
elle-méme en se retirant dans le
contre-monde du naturel. Tout
comme la sacralisation du naturel,
une stratégie des images a ce point
ostensible est elle aussi séman-
tiquement surchargée, de sorte
que la différence entre le produit
spatial alternatif et le genre
d’architecture événementale devient
floue et tend méme & disparaitre.

La réd.

Swiss Pavilion,
Expo 2000 Hanover

The pavilion “is intended as an
integral happening of a direct,
sensuous kind” (Peter Zumthor).
Seven-metre-high stacks of wooden
beams form walls strung together
into a narrow orthogonal pattern.
The joints between the stacked
beams open up views of a labyrinth
of untreated wood, with inner
courtyards of various sizes which
are intermittently visited by “house
music ensembles”.

The integral happening is in-
tended as an alternative to the me-
dial spectacle of the Expo out-
side. “There are no pictures refer-

ring to something other than what
is there”, so that “the pavilion itself
is the happening” (Zumthor).

“Natural and minimally process-
ed food” is the basis of a “culinary
happening”, so that the pavilion
is “experienced subconsciously as
a happening addressed to the
sense of smell and remaining in the
memory for a long time”. The
pavilion is purged of objects from
the outside world in order to evoke
profound, original and deeply sen-
suous experiences.

The architectural counter-
image is based on a fundamental
social criticism of the development
of the everyday world - a criticism
which, however, dematerialises
and cancels itself out by retreating
into the counter-world of natural-
ness. The simplistic visual strategy
is thus - like the sacralisation
of naturalness — also semantically
overloaded making the difference
between the alternative spatial
project and the genre of event
architecture unclear or even non-
existent. Ed.



prr—

s ——————— o A BT

Y WA S S Y B T A S PO RS

51999 Werk, Bauen+Wohnen 25



ihre eigene Tradition konstruiert hat, und es sind nicht nur Ar-
chitekten wie Corbusier daran beteiligt, sondern auch die Pro-
pagandisten und Geschichtsschreiber der Bewegung selbst.
Wenn Giedion schreibt: «Es kann keinen schopferischen Archi-
tekten geben, der nicht durch das Nadelohr der modernen Kunst
gegangen ist»"”, dann versteht er unter moderner Kunst be-
kanntlich vor allem den Kubismus. Interessant in unserem Zu-
sammenhang ist aber mindestens ebenso, welche moderne
Kunst hier nicht gemeint ist. Nicht gemeint ist in erster Linie
der Impressionismus.

Schon Muthesius definiert in seiner programmatischen Rede
auf dem Werkbund-Kongress von 1911 die kulturellen Fronten
sehr klar. Das Wesen der Architektur liege im Stetigen, Ruhi-
gen, Dauernden. «Reprisentiert sie doch in der durch Jahr-
tausende reichenden Tradition ihrer Ausdrucksformen selbst
gleichsam das Ewige der Menschheitsgeschichte.»2’ Diesem
Willen zum Essentiellen und Ewigen muss natiirlich alles Fliich-
tige, Instabile, Bewegliche und bloss an der sichtbaren Ober-
fliche Liegende ein Greuel sein. Daher grenzt sich Muthesius
entschieden gegen den Impressionismus ab: «In gewissem Sinne
ist (der Architektur) daher auch die in den anderen Kiinsten
heute herrschende impressionistische Auffassung ungiinstig. In
der Malerei, in der Literatur, zum Teil auch in der Bildhauerei,
vielleicht selbst noch in der Musik ist der Impressionismus denk-
bar und hat sich Gebiete erobert. Der Gedanke an eine impres-
sionistische Architektur aber wire einfach furchtbar. Denken
wir ihn nicht aus! Schon sind in der Architektur individuali-
stische Versuche unternommen, die uns in Schrecken versetzt
haben, wie sollten es erst impressionistische tun.»2! Nikolaus
Pevsner hat in seinem Standardwerk tiber die Vorgeschichte der
modernen Bewegung «Wegbereiter moderner Formgebung von
Morris bis Gropius» als Historiker eine dhnliche inhaltliche Po-
sition in die Form einer Entwicklungslogik gegossen, deren Gip-
felpunkt die klassische Moderne darstellt. Pevsner bescheinigt
den impressionistischen Bildern einen hochgradigen sinnlichen
Reiz. Doch statt solcher bezaubernder Oberflachenwirkung for-
dert er eine «Ubertragung auf eine Ebene von abstrakter Be-
deutsamkeit».?? Er schreibt: «Den Impressionisten interessiert
einzig das, was er mit eigenen Augen sehen kann, was hinter
der Oberfliche liegt, bedeutet ihm nichts. Er ist Materialist,
nicht weniger als der materialistischste Philosoph des 19. Jahr-
hunderts.»* Doch was Bach in der Musik gegeniiber Wagner
darstellt, das war in der Malerei — noch vor dem Kubismus —
Cézanne. Cézanne gilt als Uberwinder des bloss sinnlichen Rei-
zes verganglicher Schonheit bei den Impressionisten. Cézannes

Ziel ist es, so Pevsner, «die dauernden Eigenschaften der ge-
wahlten Gegenstiande auszudriicken». Und weiter: Nicht das In-
dividuelle kiimmert Cézanne, er «sinnt der Idee des Weltalls
nach» und strebt nach «ktinstlerischen Gleichnissen der ewigen
Natur».?* Dass Cézanne die Gesetze der ewigen Natur in geo-
metrischen Grundformen wie Zylinder, Kreis und Kegel such-
te, ist bekannt. Und dass etwa zur gleichen Zeit ganz andere An-
satze eines Naturverstandnisses entstehen, etwa bei Bergson, sei
hier nur erwihnt. Zu erwihnen ist allerdings ebenfalls, dass es
in der Nachfolge von Heidegger und Merleau-Ponty auch ganz
andere Deutungen von Cézanne gibt, die ausgehend von Cézan-
nes Begriff der Realisation zeigen, dass die Malerei bei Cézanne
eine eigenstiandige Ebene der Bildwirklichkeit erreicht, die nicht
linger als abgeleitete Erscheinungsform einer dahinter liegen-
den Idee oder als Nachahmung einer vorausliegenden Wirk-
lichkeit zu verstehen ist.2* Hier, in einer «Parteinahme fiir die
Dinge» und in einer Einrdumung eines nicht der Subjektivitdt
unterworfenen Eigenrechts des Sichtbaren (und nicht nur des
Sichtbaren), liegen die eigentlichen Ankniipfungspunkte fiir eine
heutige Reaktualisierung der Wahrnehmungs- und Erfahrungs-
dimension in der Architektur, die dabei allerdings sowohl jeden
Platonismus, aber auch den Impressionismus hinter sich lasst.
Dieser Fragestellung will ich noch etwas weiter nachgehen. Wir
haben wiederholt gesehen, dass sich der Antisubjektivismus der
klassischen Moderne an geradezu zeitenthobenen Struktur-
wahrheiten orientiert, die die Erscheinungswelt ordnen sollen,
ja sogar noch emphatischer: in Ordnung bringen sollen. Auch
Mies van der Rohe erklirt, dass die Baukunst «auf den ewigen
Gesetzen der Architektur» beruhe.?¢ Interessant ist nun, dass
Mies zwar von Ordnung, aber auch von den Dingen spricht.
«Wir wollen aber eine Ordnung, die jedem Ding seinen Platz
gibt. Und wir wollen jedem Ding geben, was ihm zukommt, sei-
nem Wesen nach. Das wollen wir tun auf eine so vollkommene
Weise, dass die Welt unserer Schopfungen von innen her zu
bliihen beginnt. Und nun folgt der beriihmte Satz: «Durch nichts
wird Sinn und Ziel unserer Arbeit mehr erschlossen als durch
das tiefe Wort von St. Augustin: Das Schone ist der Glanz des
Wahren.»»?” Mies ist von der mittelalterlichen Philosophie und
ihrem Ordnungsdenken tief beeindruckt. Er zitiert nicht nur Au-
gustinus, sondern auch Thomas von Aquin. Der Glanz des Wah-
ren — Mies verwendet im Englischen den Begriff «radiance» - ist
der Glanz eines Wesens, der Strukturen der Seinswirklichkeit
selbst. Wenn also bei Mies vom Ding und seinem Wesen die
Rede ist, dann ist damit der nicht geringe Anspruch verbunden,
die Essenz des Seins an sich zu reflektieren. Mies halt jedoch die

19 Sigfried Giedion, zitiert bei
Dorothee Huber und Claude Lichten-
stein: Das NadelGhr der anonymen
Geschichte, in: Sigfried Giedion
1888-1968. Der Entwurf einer mo-
dernen Tradition, Ziirich 1989, S.90
20 Hermann Muthesius, zitiert

bei R. Banham: Die Revolution der
Architektur, a.a.0., S.55

26 Werk, Bauen+Wohnen 51999

21 ebenda

22 Nikolaus Pevsner: Wegbereiter
moderner Formgebung von Morris
bis Gropius, KoIn 1983, S. 81

23 ebenda, S. 66

24 ebenda, S. 62

25 vergl. z.B. Bernhard Waldenfels:

Das Zerspringen des Seins. Ontolo-
gische Auslegung der Erfahrung am

Leitfaden der Malerei, in: A. Me-
traux/B. Waldenfels (ed.): Leibhafti-
ge Vernunft. Spuren von Merleau-
Pontys Denken, Miinchen 1986,

S. 144ff; Christoph Jamme: Der Ver-
lust der Dinge. Cézanne - Rilke -
Heidegger, in: Chr. Jamme /K. Har-
ries (ed.): Martin Heidegger. Kunst
Politik Technik, Miinchen 1992,

S. 105ff; Giinter Seubold: Kunst als
Enteignis. Heideggers Weg zu einer
nicht mehr metaphysischen Kunst,
Bonn 1996, S. 103ff

26 Mies van der Rohe, zitiert bei
Fritz Neumeyer: Mies van der Rohe.
Das kunstlose Wort, Berlin 1986,
S.282

27 Mies van der Rohe: Antrittsrede

am AIT in Chicago am 20.11.1938,
in: Neumeyer, a.a.0., S. 381



geistige Unordnung seiner eigenen Zeit fiir so gravierend, dass
er sich auf die Frage, ob denn eine einfache Wiederbelebung mit-
telalterlichen Denkens im 20. Jahrhundert tiberhaupt denkmaog-
lich ist, erst gar nicht einldsst. Dass auch am Beispiel Mies die
Architektur mit ihrer Tendenz zum Ideenblick und ihrer onto-
logischen Sehnsucht sich von anderen kiinstlerischen und phi-
losophischen Entwicklungen des 20. Jahrhunderts deutlich un-
terscheidet, wird ein weiteres Mal deutlich, wenn wir ein ande-
res Konzept des Leuchtens der Dinge, der «radiance» betrachten,
das ebenfalls in Auseinandersetzung mit dem mittelalterlichen
Denken, hier vor allem der Scholastik, entstanden ist und eine
radikal andere Version einer Dingasthetik darstellt. Gemeint ist
der Begriff der Epiphanie bei James Joyce. Joyce setzt sich aus-
fihrlich mit den Bestimmungen des thomistischen Schonheits-
begriffes auseinander. Sie lassen sich nur nicht mehr mit dem
Geist des Mittelalters erfiillen, wovon der weltanschauliche Vo-
luntarismus von Mies schlichtweg ausgeht. Bei Joyce vollzieht
sich auf anderer Ebene noch einmal, was in der Querelle des an-
ciens et des modernes am Ende des 17. Jahrhunderts fiir die Ar-
chitektur bereits durchgespielt worden ist: «Die ontologischen
Modi der Schonheit (werden) zu Modi des Rezipierens (oder
Hervorbringens) der Schonheit», wie Umberto Eco in seiner hier
zugrunde gelegten Analyse der Joyce’schen Poetiken feststellt.2?
Joyce kann das Leuchten des Gegenstandes nicht mehr als
Manifestation seiner formalen Harmonie und Perfektion, seiner
ontologischen Vollkommenheit verstehen. Mehr noch: Das
Leuchten, der Glanz der Epiphanie ist nicht an bestimmte aus-
gezeichnete Eigenschaften des Gegenstandes gebunden. «Die
Seele des gewohnlichsten Objekts (...) scheint uns zu strahlen»,
heisst es bei Joyce.”” Es geht nicht mehr um das exquisite Ob-
jekt, um Vollkommenheit, die ewigen Gesetze der Schonheit,
um das Wesen der Wahrheit, um das Echte oder Authentische,
und dennoch kommt es zu einer Erfahrung des Leuchtens. Diese
Erfahrung, so Eco, wird damit zum Ergebnis von Kunst, sie wird
durch bestimmte kiinstlerische Praktiken erst moglich.

Eco schreibt: «Hier handelt es sich nicht um ein Sich-Ent-
hiillen des Dinges in seiner objektiven Wesenheit (quidditas),
sondern um das Sichenthiillen dessen, was das Ding in diesem
Augenblick fiir uns bedeutet: und es ist der Wert, welcher dem
Ding in diesem Augenblick zugeschrieben wird, der das Ding
tatsidchlich macht. Die Epiphanie verleiht dem Ding einen Wert,
den es vor der Begegnung mit dem Blick des Kiinstlers nicht
besass. So gesehen steht die Lehre von den Epiphanien und
der radiance der thomistischen Lehre von der claritas genau ge-
gensatzlich gegeniiber: bei Thomas ein Sich-Hingeben an den

28 Umberto Eco: Das offene Kunst-
werk, Ffm 1973, S.325

29 James Joyce, zitiert bei Eco,
89.0.,.8. 327

80 Eeco,2.2:0.,5.336

31 Hugo von Hofmannsthal: Ein
Brief, in: ders.: Gesammelte

Werke, hrsg. von H. Steiner, Band 3,
Prosa Il, Ffm 1959, S.15

32 ebenda, S.18

Gegenstand und seinen Glanz, bei Joyce ein Herausreissen des
Gegenstands aus seiner gewohnten Umgebung, ein Unterwer-
fen seiner unter neue Bedingungen und ein Verleihen neuen
Glanzes und Wertes an ihm kraft schopferischer Vision.»* Eco
gibt diesem Befund eine ambivalente Wertung. Einerseits weiss
er, dass der Ubergang vom objektiven Kunstgegenstand zur
asthetischen Erfahrung eine iibergreifende Entwicklung der In-
stitution Kunst im 20. Jahrhundert darstellt. Anderseits muss er
kritisch feststellen, dass hier der Gegenstandsverlust tenden-
ziell durch subjektive Sinnsetzungen, wie emphatisch und epi-
phanisch sie auch sein mogen, ersetzt wird. Im epiphanischen
Augenblickserlebnis versucht das Subjekt noch einmal, sich der
Welt zu bemichtigen. Ein locus classicus dieser Augenblicks-
emphase, der Plotzlichkeit, wie Karl Heinz Bohrer es nennt, ist
Hofmannsthals «Chandos Brief». Wirklichkeitszerfall und mo-
menthafte Wiederaneignung korrespondieren auch hier: «Eine
Giesskanne, eine auf dem Feld verlassene Egge, ein Hund in der
Sonne, ein drmlicher Kirchhof, ein Kriippel, ein altes Bauern-
haus, alles dies kann das Gefdss meiner Offenbarung werden.
Jeder dieser Gegenstande und die tausend anderen dhnlichen,
tiber die sonst ein Auge mit selbstverstandlicher Gleichgiiltig-
keit hinweggleitet, kann fiir mich plotzlich in irgendeinem Mo-
ment, den herbeizufiihren in keiner Weise in meiner Gewalt
steht, ein erhabenes und rithrendes Geprige annehmen, das aus-
zudriicken mir alle Worte zu arm scheinen.»*! Diese Erfahrung
stiftet eine das abgespaltene Subjekt in den Schoss des Friedens
der Welt wieder zuriickflihrende Empathie: «Es gibt unter den
gegeneinander spielenden Materien keine, in die ich nicht hin-
tiberzufliessen vermochte. Es ist mir dann, als bestiinde mein
ganzer Korper aus lauter Chiffren, die mir alles aufschliessen.»*
Die Wiederherstellung einer Harmonie von Ich und Welt in
einer sich universalisierenden empathischen Erfahrung ist ideo-
logiekritisch als Nichtaushalten der Moderne analysiert worden;
in unserem Zusammenhang wichtiger ist die Frage, ob ein sol-
ches Erfahrungsmodell den Dingen - gerade den unscheinbar-
sten — iberhaupt ihre Dinglichkeit belasst oder sie nicht viel-
mehr durch das grenzenlose subjektive Empathiewollen restlos
aufsaugt. Wenn es also in der Erfahrung, in der Wahrnehmung
nicht immer wieder nur um Subjektivitdt gehen soll, wenn das
Subjekt sich nicht immer nur selbst begegnen soll, was konnte
dann - auch in der Architektur - eine Parteinahme fiir die Dinge
heissen? Unter dem - allerdings missverstandlichen - Titel eines
kritischen Regionalismus hat Kenneth Frampton bereits in den
frithen Achtzigerjahren eine der massgeblichen Positionen einer
architektonischen Parteinahme fiir die Dinge formuliert. Im

Fortsetzung Seite 30

51999 Werk, Bauen+Wohnen 27



AUDTTORUMI |
romg 1ooti0p 1

¥
H
|
2

S

28 Werk, Bauen+Wohnen

51999

Schweizer Halle (Halle 7)
an der Frankfurter
Buchmesse

Architekten: Diener und Diener,
Basel, mit Peter Suter

Feierlich ist die Stimmung, Ruhe
dominiert, alles ist gedampft.
Hans Hofmann hatte mit ganz
ahnlichen architektonischen und
szenischen Mitteln die damaligen
schweizerischen Lieblingsexport-
produkte — Uhren — anlésslich
der Weltausstellung 1935 in
Briissel zelebriert. 1998 in Frank-
furt waren es Biicher, das heisst
der greifbare Ausdruck von an-
geblichem Intellekt. Beide Male
ging es um eine beinahe religiose
Beschworung von Ernsthaftigkeit
und Bedeutungsschwere. Mittel
dazu sind das massive, geschoss-
hohe Textil und die Prasentation
der Ausstellungsgegenstande

als Praziosen, wie Bruchstiicke
einer langst vergangenen Kultur,
so wie sie im Museum ausliegen.
Dies schafft Ehrfurcht. Die Ano-
nymisierung der Bilicher durch
einheitliche Einbande in ausge-
wéhlten Farbténen rekurriert auf
bekannte Bildstrategien wie bei-
spielsweise die Plakatwerbungen
von Amnesty International aus

den Achtzigerjahren mit verdeck-
ten Antlitzen von Folteropfern:
Es wird eine Kollektivitat einbe-
schworen, die im Falle der
Schweizer Halle in Frankfurt vor
allem zum Ziel hatte, Schweizeri-
sches aufzuwerten - verstand-
lich, vor dem Hintergrund der An-
griffe auf die Rolle dieses Landes
wahrend des Zweiten Weltkriegs,
der anhaltenden Wirtschafts- und
Wertkrise in den Neunzigerjahren
und der unsicheren Rolle der
Schweizer Nation innerhalb des
Globalisierungsprozesses. Red.

Halle suisse (halle 7) a la
Foire du Livre de Francfort
1998

L’atmosphere est festive, le
calme domine, tout est feutré.
A I'occasion de I’exposition inter-
nationale de Bruxelles en 1935,
Hans Hofmann avait fété les mont-
res, produit d’exportation suisse en
vogue de I’époque, avec des
moyens architecturaux et scéni-
ques trés semblables. A Francfort
en 1998, il s’agissait de livres,
autrement dit I’expression matéri-
elle de ce que 'on nomme intellect.
Dans les deux cas, il en allait d’'une
affirmation presque religieuse de
sérieux et de substantialité. Pour
ce faire, les moyens sont le massif,



le tout textile et la présentation
des objets d’exposition comme les
fragments précieux d’une culture
depuis longtemps éteinte, a la ma-
niere des musées. Cela crée du
respect. La présentation des ouvra-
ges reliés sous une forme unitaire
aux coloris choisis est un recours a
des stratégies iconographiques
connues comme la campagne
d’affiches d’Amnesty International,
dans les années 80, ou s’esquis-
saient des visages de victimes de
la torture. On fait appel a une
conscience collective et, dans le
cas de la halle suisse a Francfort,
le but était surtout de réhabiliter le
monde suisse, compris sur I'arriére-
plan des attaques quant au

réle de ce pays pendant la Seconde
Guerre mondiale, a la crise de
I’économie et des valeurs se pro-
longeant dans les années 90 et
ala place incertaine de la nation
suisse au sein du processus de
globalisation. La réd.

Swiss Hall (Hall 7) at the
1998 Frankfurt Book Fair

The mood is festive, silence
prevails, everything is muted. At
the World Exhibition in Brussels in
1935, Hans Hofmann celebrated
Switzerland’s favourite export pro-
duct — watches — with very similar
architectural and scenic means.
In Frankfurt in 1998, it was books,
i.e. the tangible expression of
alleged intellect. Both occasions
took the form of an almost reli-
gious ritual of great seriousness
and solemnity, the means to this
end being massive, storey-high tex-
tiles and the presentation of the
exhibited items as precious objects,
as fragments of a long-past
culture, such as we are more used
to seeing in museums. This engen-
ders awe. The anonymity of the
books achieved by uniform covers
in selected colours corresponds to
well-known visual strategies such
as the poster advertising of Amne-
sty International from the 1980s,
showing victims of torture with
covered up faces. An aura of
collectivity is evoked, which in the
case of the Swiss Hall in Frankfurt
has the primary aim of up-valuing
its Swiss identity — understandably
enough in view of the attacks
against this country’s role during
World War Il, the persistent econo-
mic and value crisis of the 1990’s
and the uncertain role of the
Swiss nation within the globalisa-
tion process. Ed.

Buchprisentation D Présen-
tation des livres D Book pre-
sentation

Grundriss D Plan D Layout

Fotos: Deimel + Wittmar, Essen

Vorhangraume D Salle des

rideaux D Curtain rooms

51999 Werk, Bauen+Wohnen 29



Zentrum von Framptons Uberlegungen zu einer Architektur des
Widerstands gegen die globale Modernisierung steht der Begriff
des Tektonischen, der wiederum in einer sehr spezifischen
Weise gedeutet wird. Das Grundprinzip einer Architektur des
Widerstands liegt fiir Frampton in einer «strukturellen Poetik»*?,
die ein Bauwerk nicht nur visuell und szenographisch begreift,
sondern seine unterschiedlichen Bestandteile und Materialien in
ihrer jeweiligen Dinglichkeit prasentiert und damit eine umfas-
sendere sinnliche Wahrnehmung von Architektur ermoglicht.
Dieses Hervortreten des Dinglichen erlautert Frampton durch
ein Zitat aus Heideggers «Ursprung des Kunstwerks»: «Der
Stein wird in der Anfertigung des Zeuges, z.B. der Axt, ge-
braucht und verbraucht. Er verschwindet in der Dienlichkeit.
Der Stoff ist umso besser und geeigneter, je widerstandsloser er
im Zeugsein des Zeuges untergeht. Das Tempel-Werk hingegen
lisst, in dem es eine Welt aufstellt, den Stoff nicht verschwin-
den, sondern allererst hervorkommen, und zwar im Offenen der
Welt des Werkes: Der Fels kommt zum Tragen und Ruhen und
wird so erst Fels; die Metalle kommen zum Blitzen und Schim-
mern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort
zum Sagen. All dies kommt hervor, indem das Werk sich zurtick-
stellt in das Massige und Schwere des Steins, in das Feste und
Biegsame des Holzes, in die Harte und den Glanz des Erzes, in
das Leuchten und Dunkeln der Farbe, in den Klang des Tones
und in die Nennkraft des Wortes.»** Diese Widerstandigkeit des
Dinglichen widersteht nicht nur dem restlosen technischen Ge-
brauch und Verbrauch, sondern das Konzept der Widerstan-
digkeit des Dinglichen erscheint Frampton auch als einzige
Maoglichkeit, der totalen Verfligbarkeit von Architektur, ihrer
volligen gesellschaftlichen Unterwerfung und Dienstbarma-
chung, ihrem grenzenlosen Verbrauch und damit ihrer kulturel-
len Annihilierung etwas entgegenzusetzen.

Framptons Bezug auf Heidegger legt es nahe, der Frage nach
dem Gegebensein einer Dinglichkeit, die nicht vollstandig einer
instrumentellen Verfigung unterliegt, noch ein Stiick weiter
nachzugehen. Steht das, was sich der Verfligung entzieht, denn
selbst einfach zur Verfligung? Ist das Unverfligbare einfach ver-
fligbar? Ist es selbst — sozusagen nach Durchstreichen des Ver-
fligenden — am Ende doch wieder als ein Ding gegeben und als
solches wahrnehmbar? Ist das Unverfligbare als ein Objekt pra-
sent? Will man sich bei dieser Frage von Heidegger ein Stiick
weit leiten lassen — und sowohl Frampton als auch Zumthor tun
es —, dann darf man vor Heideggers entscheidender Einsicht
nicht Halt machen, dass erst jenseits unserer Einstellung, uns
die Wirklichkeit als Objekte vorzustellen, die Uberwindung der

33 Kenneth Frampton: Kritischer
Regionalismus - Thesen zu einer Ar-
chitektur des Widerstandes, in:
A.Huyssen/K.R.Scherpe (ed.): Post-
moderne, Reinbek 1986, S.168

34 Heidegger: Der Ursprung des
Kunstwerkes, zitiert bei Frampton:
Grundlagen der Architektur. Studien
zur Kultur des Tektonischen,
Miinchen/Stuttgart 1993, S. 27

35 Heidegger: Die Kunst und der
Raum, St. Gallen, 3. Aufl., 1996,
8.13

30 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999

Verfligung beginnen kann. Anders gesagt: Erst jenseits ihres
Objektstatus konnen Dinge zu Dingen werden. Sie stehen damit
aber auch der sinnlichen Wahrnehmung nicht unmittelbar zur
Verfiigung, das Unverfiigbare entzieht sich und erschliesst sich
nicht mehr einfach. Vielleicht sollte man in Bezug auf diese un-
verfiigbare Dinglichkeit auch lieber von Erfahrung als von Wahr-
nehmung sprechen. In dieser Erfahrung des Unverfiigbaren
kehrt uns das Ding dann seine Nichtverrechenbarkeit zu, sein
Fremdes, sein Anderes. Hierbei tritt die Uberlagerung von Pra-
senz und Absenz an die Stelle von &lteren Kategorien wie phy-
sischer und mentaler Raum. Das ist auch der Grund, warum in
diesem Zusammenhang, nicht nur bei Eisenman, das Konzept
des Dazwischen, des Zwischenraums eine so grosse Rolle spielt.
Auch hier findet man, wenn man will, einen Bezug zu Heideg-
ger, der in seinem spiten Vortrag «Die Kunst und der Raum»
vom Hohl- und Zwischenraum spricht und zumindest die Ver-
mutung formuliert, «dass die Wahrheit als die Unverborgenheit
des Seins nicht notwendig auf Verkdrperung angewiesen ist».%
In diesem Zusammenhang kommt bekanntlich wieder der Be-
griff des Ereignisses ins Spiel. Das Ereignis im Sinne Heideggers
kann jedoch weder auf einen korperlichen Affekt noch auf etwas
die Korperlichkeit schlechthin Ubersteigendes zuriickgefiihrt
werden, sondern unterlduft gerade derartige Fixierungen. Die
Verdinglichung des korperlichen Affekts zur blossen sinnlichen
Wahrnehmung fiihrt aus der klassischen Gegentiberstellung von
Subjekt und Objekt nicht hinaus. Heidegger hat gerade in sei-
ner Kritik Nietzsches ausgefiihrt, dass es mit einer blossen Um-
kehrung des Platonismus, die die Rangfolge von Sinnlichem und
Ubersinnlichem einfach umdreht, nicht getan ist. Erst wenn wir
eine Erfahrung jenseits des Bestimmten zulassen, kommt eine
andere Dimension des Korperlichen/Dinglichen ins Spiel, die
sich in der Spannung zwischen dem Anwesenden und dem Ab-
wesenden bewegt. Versuchsweise konnte man von dem Affekt
des Entzuges sprechen. In dieser - selbst nicht dinghaften - Di-
mension des Dinglichen wird das Konzept einer «gegenstandli-
chen Architektur» interessant und aktuell. Kritisch bleibt jedoch
festzuhalten: Der Schritt von der Essenz zur Prisenz missver-
steht die Prasenz doch wieder als Essenz, die nach bestimmten
architektonischen Purifizierungsakten am Ende «als solche» zu
haben ist. Gegenstandlichkeit «jenseits der Zeichen» wird wort-
lich als «Gegenstand» genommen, der nach der Befreiung von
allen gesellschaftlichen Kodierungen, nach Wegnahme aller
Bedeutungsschichten angeblich «entsemantisiert», aber erstaun-
licherweise eben doch in einer dezidiert bestimmten Gegen-
standlichkeit und Materialitat tibrig bleibt («Holz», «Stein»,

Fortsetzung Seite 32



Holocaust-Mahnmal
in Berlin

Architekt: Peter Eisenman

Auch wenn das Mahnmal immer
noch Gegenstand politischer
und juristischer Zwiste ist, blieb
die Hauptidee des Entwurfes
bis heute bewahrt (an der auch
Richard Serra beteiligt war). Sie
dreht sich um die Vermittlung
einer spezifischen Raumerfah-
rung, die ausserhalb des hierar-
chisch organisierten Raumes
steht.

Der Raum ist heute gekenn-
zeichnet von einem Ubergang:
von der Produktion von Dingen
im Raum zur Produktion von
Raum selbst. Als Produktefaktor
ist er kontrolliert, hierarchisiert,
politisch und wirtschaftlich be-
stimmt - tendeziell reduziert er
sich auf seine Oberflache, der
Raum selbst ist die Leere, redu-
ziert auf ein «Medium, das darauf
wartet, kolonisiert zu werdeny
(Henri Lefebvre).

Mit dem Holocaust-Mahnmal
sollen raumliche Erfahrungen
reaktiviert werden, insbesondere

korperliche Affekte, die raumli-

che Mittel zu bewirken vermégen.

Die eng und gleichmassig an-
einander gereihten, hohen Stein-
stelen bilden nur scheinbar eine
homogene Raumstruktur. Tritt
man in sie hinein, wird die ver-
meintliche Uberblickbarkeit der
strengen Ordnung zur bedroh-
lichen, beklemmenden Orientie-
rungslosigkeit. Diese Erfahrung
ist nicht nur metaphorisch,
sondern auch eine Vermittlung
widerstandiger Raumwirklichkeit.

Red.

Mémorial de I’holocauste
a Berlin

Méme si ce mémorial suscite
toujours des disputes politiques
et juridigues, I'idée centrale du
projet (auquel participa également
Richard Serra) a conservé jusqu’a
maintenant sa valeur. Il en va de
I’expression d’une expérience spa-
tiale spécifique se situant en
dehors d’un espace hiérarchique
organisé. L’espace connait aujour-
d’hui une situation transitoire:
de la production d’objets dans
I’espace a la production d’espace
proprement dit.

A
A
/. /
g4/

A,

¢/
AS A

Ve ¢

En tant que facteur de produc-
tion, il est contrélé, hiérarchisé
et défini politiquement et économi-
quement - tendanciellement, il se
réduit a son enveloppe superficiel-
le, 'espace lui-méme étant un vide
réduit a un «médium en attente
de colonisationy» (Henri Lefebvre).

Avec le mémorial de I’holo-
causte, on se propose de réactiver
des expériences spatiales, notam-
ment des affects corporels que
doivent engendrer des moyens spa-
tiaux. Les stéles en pierre verti-
cales, régulierement disposées en
rangs serrés, ne forment une struc-
ture spatiale homogene qu’en
apparence. Il suffit d’y pénétrer
pour que I'impression d’ordre strict
devienne une désorientation
menacgante et oppressante. Cette
impression n’est pas seulement
métaphorique; il s’agit aussi de
transmettre une réalité spatiale

plus durable. La réd.

Holocaust Memorial in Berlin
Although the memorial is still
the subject of political and legal
squabbles, the main idea of the de-
sign (in which Richard Serra was

also involved) has remained. It is
intended to convey a special spati-
al experience above and beyond
hierarchically organised space.

Today, space is characterised
by a transition — from the pro-
duction of objects in space to the
production of space itself. As a
product factor, space is defined in
controlled, hierarchical, political
and economic terms — with a ten-
dency towards reduction to surface
textures — with space itself as
emptiness, reduced to a “medium
that is waiting to be colonised”
(Henri Lefebvre).

The Holocaust Memorial is
intended to reactivate spatial expe-
riences, particularly physical
emotions which can be aroused by
spatial means. The narrow, uni-
formly arranged tall stone stele
only seem to form a homogeneous
spatial structure. As soon as it is
entered, the apparent transparency
of strict organisation mutates into
a threatening, oppressive lack of
orientation. This experience is not
only metaphorical, it is also an
expression of contradictory spatial
reality. Ed.

51999 Werk, Bauen+Wohnen

31



«Glas», «Stahl»). Auch das Bild von der Uberschreitung einer
Schwelle in ein «Jenseits» der Bedeutungen wird zu wortlich ge-
nommen. Dass sich dem Netz der gesellschaftlichen Vermitt-
lungen dadurch entgehen ldsst, indem man entschlossen aus
ihm herausspringt, ist jedoch eine ganz und gar grundlose Hoff-
nung, ganz gleich, ob man nun dialektisch (Adorno) oder post-
strukturalistisch (Derrida) argumentieren mochte. In dieser ar-
chitektonischen Gegenstiandlichkeitsdiskussion wiederholt sich
in Teilen die Naturdiskussion der Siebziger- und Achtzigerjah-
re und endet ebenso in der Einsicht, dass es das behauptete «Jen-
seits» aller Vermittlungen nicht gibt.3¢ Schon in der historischen
Debatte um die Minimal Art wurde deutlich, dass deren Objekte
keineswegs von allen Bedeutungen befreit, sondern hochgradig
mit der Bedeutung «Reinheit» und «Nicht-Bedeutung» aufge-
laden waren.’” Zu dem von Steinmann in Anlehnung an die
Minimal Art beschworenen semantischen Nullpunkt kommt es
auch in der Architektur nicht, da allein schon die hier Verwen-
dung findenden Materialien immer schon gesellschaftlich pro-
duziert und historisch kodiert sind. Insofern bleibt jeder Bezug
auf diese Einzelmaterialien im Sinne der Entsemantisierung apo-
retisch. Nicht das einzelne Element, sondern nur das Relations-
gefiige aller Elemente kann feststehende Kodierung verfliissigen
und «dezentrieren» und insgesamt eine «gegenstandliche» Wir-
kung entfalten. An dieser strukturalistischen Grundeinsicht
kommt man auch in diesem Zusammenhang nicht vorbei. Im
Ubrigen scheint aber haufig eine solche - asthetisch moglicher-
weise ja eher verstorende — Bedeutungsauthebung gar nicht be-
absichtigt zu sein, sondern wieder nur der «wahre» Gebrauch
der Materialien. Der Begriff des Materials nimmt dabei sofort
etwas Weihevolles, Edles und Exquisites an und streift bei die-
ser tendenziellen Sakralisierung «die Spur der Kontingenz ab,
die ehemals seine Kritik gestattete», wie es bei Adorno heisst.?
Genau dieser Begriff der Kontingenz bzw. des Kontingenten
wire dem allen essentialistischen Verfithrungen nachgebenden
Begriff des Materials vorzuziehen. Der Begriff des Kontingenten
bewahrt vor illusiondren Riickzligen in ein «Jenseits» und macht
durch Vermeidung der Aura des Reinen eindeutig klar, dass
auch die Architektur notwendigerweise innerhalb eines Systems
eines durch und durch historisch bestimmten Stoffwechsels
operiert. Und innerhalb der Immanenz dieser historischen Kon-
tingenz, nicht jenseits davon, hat sie die Spur des «Nichtidenti-
schen» (Adorno) aufzusuchen: «Dialektik ist das Selbstbewusst-
sein des objektiven Verblendungszusammenhangs, nicht bereits
diesem entronnen. Aus ihm von innen her auszubrechen, ist ob-
jektiv ihr Ziel. Die Kraft zum Ausbruch wachst ihr aus dem

Immanenzzusammenhang zu; auf sie wire, noch einmal, Hegels
Diktum anzuwenden, Dialektik absorbiere die Kraft des Geg-
ners, wende sie gegen ihn.»** Wer sich dem dialektischen Tief-
gang Adornos so nicht unbedingt anschliessen mochte, sei viel-
leicht auf die philosophisch «leichtere», namlich pragmatische
Position von Richard Rorty verwiesen, der das Bewusstsein der
Kontingenz in Korrespondenz zu einer «nominalistischen Kul-
tur»** setzt, die die Suche nach der Wahrheit und dem Wesen
(«da draussen») durch die Freiheit als Ziel des Denkens ersetzt:
«Diese Wendung zum Historismus hat dazu beigetragen, dass
wir uns langsam, aber sicher von Theologie und Metaphysik -
oder von der Versuchung, nach einem Fluchtweg aus Raum und
Zeit Ausschau zu halten - befreit haben.»* In diesem Sinne hat
sich auch das Konzept einer «gegenstandlichen Architektur» von
der Vorstellung zu 16sen, sie konnte das Wahre und Essentielle
eroffnen und nach Wegziehen aller Vorhange als faktischen Ge-
genstand, als Objekt vor uns hinstellen. Die Vergegenstandli-
chung wird demgegentiber zu einer kritischen Operation inner-
halb des Kontingenten, wenn sie nicht versucht, aus allen Be-
ziigen herauszuspringen, sondern diese Bezlige prozessierend in
Bewegung zu bringen. Dieser Prozess kann nicht in einer nicht-
kontaminierten Zone statffinden, «weltfrei», sondern muss sich
- wenn man will: subversiv — auf die «Welt» einlassen, statt sie
beiseite zu schieben. Die Architektur von Rem Koolhaas konn-
te hierfiir ein interessantes Beispiel sein, das man unter dieser
Perspektive genauer untersuchen sollte. Wollte man noch ein-
mal hilfsweise sich Heidegger’scher Kategorien bedienen, dann
konnte man sagen, dass in diesem Prozess die «Welt» (das ge-
sellschaftlich konkret Bestimmte) mit soviel «Erde» versetzt
wird (dem Unbestimmten, Unverfiigten, Nichtlesbaren), dass in
den so entstehenden Briichen, Dezentrierungen und Nichtiden-
tititen die Grenzen der jeweiligen kontingenten Bestimmtheit
von «Welt» erkannt und damit auch schon tiberschritten wer-
den. Die sich so ergebende Gegenstindlichkeit erscheint weder
als Objekt (ein «anderer» Gegenstand), noch ereignet sie sich re-
flexiv nur im Subjekt (etwa: Wahrnehmung der Wahrnehmung).
Worin diese Gegenstandlichkeit besteht, was sie «ist», ldsst sich
nur schwer sagen. Jedenfalls eine andere Gegenwartigkeit, die
in der Spannung zwischen anwesend und abwesend dennoch
ihr eindrtickliches Hier und Jetzt behauptet. u.s.

36 vergl. Ullrich Schwarz: Auf der
Suche nach der Natur oder: Von Ar-
temis zum Cyberspace? Stadtraumli-
che und architektonische Ansatze zu
einer Rekonstruktion des Anderen,
in: G. Bien/Th. Gil/J. Wilke (ed.):
«Natur» im Umbruch. Zur Diskussion
des Naturbegriffs in Philosophie,

Naturwissenschaft und Kunsttheorie,

32 Werk, Bauen+Wohnen 5 1999

Stuttgart Bad Canstatt 1994,

S. 331ff.

37 David Clarke: Der Blick und das
Schauen - Konkurrierende Auffas-
sungen von Visualitét in der Theorie

und Praxis der spatmodernen Kunst,

in: G. Stemmrich (ed.): Minimal
Art. Eine kritische Retrospektive,
Dresden/Basel 1995, S. 683

38 Theodor W. Adorno: Negative
Dialektik, Ffm 1966, S. 105

39 ebenda, S.396

40 Richard Rorty: Kontingenz, Iro-
nie und Solidaritat, Ffm 1989, S.17
41 ebenda, S. 41



Oberirdischer Eingang
zu einem unterirdischen
Spielcasino in Biel

Architekten (Eingang):
Bauzeit, Biel

Das unterirdische Casino ist mit
den Ublichen Rauminstallationen
reichhaltig und bunt bestiickt,
um zum Spielen und Konsumieren
zu animieren. Die unterirdische
Zauber- und Glimmerwelt wird
oberirdisch jedoch nicht mit
einem ihr angemessenen Zeichen
angekiindigt. Die gestalterischen
Auflagen von Biel verlangten
eine zuriickhaltende, neutrale
Architektursprache, welche dem
Ort wie dem 6ffentlichen Raum
entsprechen soll. Red.

Entrée en surface d’un casino
souterrain a Bienne

Le casino souterrain est abon-
damment et multiplement équipé
des installations spatiales habituel-
les susceptibles d’animer le jeu et
la consommation. Pourtant, la
magie et le chatoiement du monde
souterrain ne sont pas exprimés en
surface par un signe correspon-
dant. Les contraintes imposées par
la ville de Bienne a la conception
exigeaient un langage architectural
retenu et neutre s’accordant
au lieu comme a 'espace public.

La réd.

Above-ground entrance to an
underground casino in Biel
The underground casino is pro-
fusely and colourfully elaborated
with the usual spatial installations
intended to provide an incentive to
gamble and consume. The magical,
shiny underground world is not,
however, announced above ground
by any relevant symbols. The de-
sign stipulations for the Biel pro-
ject demanded a discreet, neutral
architectural language appropriate
to the site and the public space. Ed.

Fotos: Yves André, St-Aubin;
mira blau, Danielle Kaech, Ziirich

51999 Werk, Bauen+Wohnen 33



Schulhaus in Paspels
Architekt: Valerio Olgiati, Ziirich

Die Raumperspektive dient als
Instrument der Verfremdung mit
dem Ziel, Raum quasi substan-
tiell wahrnehmbar zu machen. So
erscheint der kreuzférmige Er-
schliessungsbereich als ein aus
einem kompakten Korper her-
ausgeschnittener Hohlraum und
gleichzeitig als Zwischenraum,
der durch die vier in die Ecken
des Gesamtvolumens geriickten
Kuben von Schul- bzw. Vor-
bereitungszimmern gebildet wird.
Zusétzlich gesteigert wird die
Dominanz «purer Raumlichkeit»
durch den Einsatz zweier «archa-
ischer» Materialien, Sichtbeton
fiir die Aussenwénde und die
Wandflachen des Erschliessungs-
bereichs und Holzverkleidungen
als Futteral fiir die Schulraume.
Raum ist im Schulhaus von
Paspels wirklich, greifbar. Allein
- dieser Raum steht fiir sich
selbst. Er entzieht sich sehr be-
wusst komplexerer Einbindun-
gen, gibt sich souveran und muss
dabei riskieren, als autistisch
abgeschrieben — abgezeichnet,
abgelichtet — zu werden. Red.

Ecole a Paspels

La perspective du volume
sert d’instrument d’altération avec
pour but de rendre I’espace
appréhendable quasi substantielle-
ment. Ainsi, la zone de desserte

34 Wwerk, Bauen+Wohnen 5 1999

cruciforme parait étre un espace
vide découpé dans un corps com-
pact et en méme temps, comme
une transition ménagée entre les
quatre cubes repoussés aux angles
de I’ensemble et contenant les
salles de classe, resp. de prépara-
tion. La dominante «volumétrie
purey est encore renforcée par la
mise en ceuvre de deux matériaux
«archaiquesy, béton brut pour

les murs extérieurs et les parois de
la zone de desserte et revétement
en bois comme enveloppe pour les
salles de classe.

Dans I’école de Paspels,
I’espace est véritablement palpable.
Cette espace existe en lui-méme.
Tres volontairement, il se refuse a
toute intégration plus complexe,
se veut souverain et, ce faisant, il

Erdgeschoss
D Rez-de-chaussée
D Ground floor

risque d’étre dévalorisé, reproduit
et copié comme autiste. La réd.

School in Paspels

The spatial perspective serves
as an instrument of alienation with
the aim of making space percep-
tible, as it were substantial. Thus
the cruciform entrance area has
the appearance of a hollow space
cut out of a compact volume,
and at the same time of an inter-
mediate space consisting of the
four cubes of the classrooms and
preparation rooms placed in the
corners of the overall volume. The
dominance of “pure spatiality”
is further escalated by the use of
two “archaic” materials, exposed
concrete for the outer walls and

1. Obergeschoss
D ter étage
D st floor

wall surfaces of the entrance area,
and wood cladding as a lining for
the classrooms.

In the school in Paspels, space
is real, tangible. But this space
stands only for itself, withdrawing
consciously from more complex
connections. It makes a sovereign
impression while running the risk
of being written off — depicted, re-
produced - as autistic. Ed.

Ansicht von Norden P Vue du
nord D View from the north

Ansicht von Westen D Vue de
I'ouest D View from the west

2. Obergeschoss
D 2e étage
D 2nd floor



Erschliessungsraum im zweiten
Obergeschoss D Espace de des-
serte au second étage D Access

area on the second floor

Treppensituation D Situation
d’escalier D Stairway

Erschliessungsraum im ersten
Obergeschoss D Espace de
desserte au ler étage D Access
area on the 1st floor

51999 Werk, Bauen+Wohnen 35



	Jenseits der Zeichen?

