
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 86 (1999)

Heft: 1/2: Neues Wohnen I

Artikel: Sublim im Sinne Sempers : die Architekten Wandel, Hoefer und Lorch
aus Saarbrücken bauen die neue Synagoge mit Gemeindezentrum in
Dresden

Autor: Klemmer, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-64556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-64556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sublim im Sinne Sempers
Die Architekten Wandel, Hoefer und Lorch aus Saarbrücken bauen die
neue Synagoge mit Gemeindezentrum in Dresden

Martin Wilhelm Oppenheim,
Kind jüdischer Eltern und in Dresden
lebender Bankier, war ein Mann, der
sich für die Baukunst begeistern
konnte. Um 1750 war Dresden die
fortschrittlichste deutsche
Kunstmetropole Deutschlands, die
damals just den Blick nach Rom wandte.

Der Sinn für die Kunst war in

Dresden vorhanden, und die Stadt
verhielt sich zur Kultur wie die Blüte

zur Pflanze, sodass sich aus der
Blüte eine prächtige Frucht
entwickelte, die Viktor Klemperer in seinen

Erinnerungen so eindrucksvoll
beschrieben hat.

Der blutjunge 35-jährige
Architekturprofessor an der Dresdener
Akademie und Freimaurer Gottfried
Semper (1803-1879) erhielt
aufgrund der Freundschaft mit Oppenheim

den Auftrag von der Jüdischen
Gemeinde in Dresden, eine neue
Synagoge zu bauen, und damit stand
er - wie übrigens alle jungen
Baumeister seiner Zeit - vor der Frage,
in welchem Stil er die neue Synagoge

bauen solle. Die Stilfrage war
eigentlich eine Klage über das eigene
«Stilchaos», das als Basso continuo
das 19. und 20. Jahrhundert durchzog,

und sie belegte damit, wie sehr
das Chaos eine Vorgeschichte für
sich reklamierte, um sich selbst als
Zeit-Raum zu verstehen.

Damals, in den Dreissigerjahren
des 19. Jahrhunderts, stellte

sich somit die Frage, welche Form
einer neuen Synagoge zu geben sei.
Schliesslich hatte nach 1763 die
bürgerliche Kultur den Klassizismus
kräftig entwickelt, aber die Tendenz

zum stillosen Prunk und zur Sensation

gewann mehr und mehr die Oberhand.

Das Dilemma sah auch Semper.

Erschrieb 13 Jahre später 1851:
«Wie grosses Unrecht thut man uns
Architekten mit dem Vorwurfe der
Armuth an Erfindung, während sich

nirgend eine neue weltgeschichtliche,

mit Nachdruck und Kraft
verfolgte Idee kund giebt. Vorher sorgt
für einen neuen Gedanken, dann
wollen wir schon den architektonischen

Ausdruck dafür finden. Bis

dahin begnüge man sich mit dem
alten.»

Die Suche bzw. die Lösung dieses

Problems war und ist denn auch

keineswegs einfach - egal ob der
Architekt nun Semper hiess oder X,
Y oder Z, denn einen regelrechten
Synagogenstil, den man sozusagen
mühelos aus den überlieferten
bauhistorischen Quellen ziehen konnte,
um damit die Bauaufgabe Synagoge
zu lösen, den gab und gibt es eben
nicht. Wenn vor Semper Synagogen
auf europäischem bzw. deutschem
Boden errichtet worden sind, dann
orientierten sich die Architekten
stets am Stil ihrer Zeit und nicht
zuletzt an der geografischen Umgebung.

Beides ergab erst die jeweilige

Form der Synagogen in Europa,
die so auf eine immense
Formenvielfaltzurückblicken konnten. Während

die äussere Gestaltung der

Synagogen stets schlicht ausgeführt
wurde, betrieb man - wo die
finanziellen Möglichkeiten der jüdischem
Gemeinden vorhanden waren - die
innere Ausgestaltung mit grossem
Aufwand. Im 19. Jahrhundert - ruft

man sich die Kölner Synagoge in der
Glockengasse in Erinnerung - kann

man deshalb durchaus schon von
einer sehr prächtigen Innenraumgestaltung

der Synagoge sprechen.
Natürlich orientierte sich auch

der junge Semper, der selbst noch

lernte, indem er schrieb und baute,

für die Dresdener Synagoge an

historischen Vorbildern, soweit sie

überliefert und ihm zugänglich
waren. Er entschied sich im Grund-
und Aufriss für einen monolithischen

neoromanischen Stil. So

baute er in zweijähriger Bauzeit von
1838 bis 1840 einen wuchtigen
Zentralraum, den er mit einer dominierenden

Kuppel versah, und schnitt
rundbogige und kreisförmige Fenster

ohne Rahmung in die massigen
Wandflächen ein. Semper hat, so

sprechen die Steine unzweideutig,
die Synagoge als einen dauerhaften
Tempel verstanden. Im Inneren hielt
er allerdings den einmal angeschlagenen

Ton und Takt der Neoromanik
nicht durch. Er entschied sich dafür,
den Zentralraum, den eine dreiseitig
umlaufende Empore einfasste und

gliederte, in einen neo-islamischen
Stil einzutauchen. Dabei übersah

Semper, dass das Judentum und der
jüdische Glaube als Ganzes eigentlich

die einzig wahre Rückbindung,
sprich Religion, an die Antike war
und ist.

Die Antike schaute noch mit Ironie

und Skepsis auf das Ganze. Sie

sah nicht die Trennung von innen
und aussen, weil sie für sie nicht
vorhanden war. Das sich etablierende
Christentum schaute auf die Seele,
nach innen also, und die grossen
Systematiker des 17. Jahrhunderts
wie Rene Descartes dachten mehr,
als sie sahen. Das Ganze erschien
durch diese teilende Betrachtungsweise

ambivalent, sodass es mehr

t

und mehr zerfiel und das, was einst
signifikant ins Auge stach, hatte seinen

schönen Stachel verloren. So

gesehen mussten im 19. Jahrhundert

auf einmal die orientalischen
Formen im Inneren derSynagoge als

Begründung dafür herhalten, dass
sich die jüdischen Architekten beim
Bau der Synagogen mit Sicherheit
für islamische Stilformen entschieden

hätten, wenn das Volk Israels
nicht aus seinem Ursprungsland
vertrieben worden wäre.

Kurz und gut: Nicht mit
Griechenland und der antiken insularen
Welt, sondern mit dem fremden
Orient und seinen exotischen
orientalischen Formen verknüpfte man
im frühen 19. Jahrhundert das
Judentum und damit die massgebende

Form für neue Synagogen in

Deutschland. Dass die europäische
Historiografie das Judentum aus
der antiken griechischen Welt
ausgeblendet hat, gehört zu ihrer
Blindheit. Semper hat es ja schon
im Inneren anklingen lassen, sodass
seine Epigonen nur noch das Innere
nach aussen zu kehren brauchten,
und schon hatte man eine neue
auffallende Form, die die Klage
beendete und die sich von den
christlichen, zumeist gotischen Sakralbauten

abhob.
Doch zurück nach Dresden.

Natürlich ist 1938 in der so genannten

«Kristallnacht» auch die von

Semper errichtete Synagoge von
den Nazis zerstört worden. Wie

gross der Exodus tatsächlich war,
belegen die nackten Zahlen. Lebten
1933 in Dresden 4675 Juden, so hatten

nur 70 von ihnen 1945dieShoah
überlebt. 52 Jahre später lobte im

Februar 1997 die Jüdische Gemeinde

zu Dresden einen europaweiten
Architektenwettbewerb aus, wobei
57 Architekten einen Entwurf
einsandten.

Das 3000 m2 grosse langrechteckige

Grundstück, auf dem die

neue Synagoge und das Gemeindezentrum

errichtet werden sollen,
liegt auf dem ehemaligen
Synagogengelände an der nördlichen Grenze

der historischen Altstadt von
Dresden an den Brühischen Gärten,
die den Auftakt zu dem gleichnamigen

Terrassenufer bildet.
Zu den Wettbewerbsteilnehmern

gehörte auch der Architekt
Professor Alfred Jacoby, Frankfurt
am Main, den man aufgrund seiner
bisher in Heidelberg, Aachen und
Offenbach gebauten Synagogen als

Synagogenbaumeister bezeichnen

Wandel Hoefer Lorch: Synagoge Dresden,
Modell
Foto: N. Mieuletz

64 Werk, Bauen+Wohnen 1/2 1999



kann. Er hat im vergangenen Semester

an der Gesamthochschule Kassel

ein Entwurfsseminar durchgeführt,

das sich mit der Planung der

neuen Synagoge in Würzburg be-

fasst - wird doch die Bauaufgabe
Synagoge höchst selten an den

hiesigen Technischen Hochschulen und

Universitäten gestellt. Insofern hat
hier Alfred Jacoby einen
ausserordentlichen Beitrag zum christlich-jüdischen

Dialog geleistet. Hinzu kam,
dass die Studenten eine realistische
Bauaufgabe zu lösen hatten, wobei
das Diözesanbauamt tatkräftig das

Seminar mit Rat und Tat unterstützte,

denn es plant in der Nachbarschaft

der zukünftigen Würzburger
Synagoge eine Bibliothek.

Das Preisgericht in Dresden
entschied sich allerdings nicht für
Professor Alfred Jacoby, sondern

vergab zwei erste Preise an die
Architekten Livio Vacchini, Schweiz,
und Heinz Tesar, der in Wien lebt und

arbeitet.
Die Jüdische Gemeinde zu Dresden

war hingegen so klug, den
Entscheid des Preisgerichts zu
überdenken und aufzuheben, getreu der
Erkenntnis Goethes: Fehler darf man
machen, bauen darf man keinen,
denn schliesslich muss die Jüdische
Gemeinde mit ihrer neuen Synagoge
und dem neuen Gemeindezentrum
leben. Also muss diese Entscheidung

- so oder so zu bauen - gut be-
und überdacht werden. Zumal dann,
wenn die Form, die Vacchini in Dresden

anbot, sich aus seinen früheren
Bauten ableitete, die er im Tessin

errichtet hatte. Alle Aussenwände
in schmale Scheiben bzw. Pfeiler
aufzulösen ist sozusagen Vacchinis
Markenzeichen, mit dem er für die
Fachwelt wiedererkennbar ist. Für

eine profane Sportstätte mag dies

beispielsweise angebracht sein. Für

eine Synagoge, die das Judentum

verkörpern muss, ist es allerdings
wenig ratsam, auf ein blosses
Markenzeichen zu setzen. Das

Judentum ist nach Walther Rathe-

naus (1867-1922) Erkenntnis «ein

Weg, so beschaffen, dass man stets
seiner achten muss. Keine

Heerstrasse, auf der man bequem dahin

rollt, keine Prunkallee für Lustfahrten.

Es ist ein Lebensweg, hart
ermüdend wie das Leben aller, die sittlich

ernst im Bewusstsein der
Verantwortlichkeit die Zeit erfüllen, die
ihnen vergönnt ist. Wahrlich voller
Beschwerden und Mühsal, aber
auch von seltsamer Schönheit, so ist

unser Weg.» Und genau das, was
Rathenau in Worte kleidete, sollten
die Architekten beherzigen, wenn
sie heute oder morgen eine Synagoge

formen.
Die Jüdische Gemeinde zu Dres¬

den hat sich nun entschieden, den

dritten Preis, nämlich den Entwurf
des Architekturbüros Wandel, Hoefer

und Lorch aus Saarbrücken zu

bauen. Die drei Architekten teilten
den Raumbedarf der Jüdischen
Gemeinde in zwei Baukörper auf. Für

die Synagoge wurde ein Bedarf von
rund 450 m2 errechnet. Beim
Gemeindezentrum ist man von 370 m2

ausgegangen. Auf dem schmalen

fingerartigen Baugelände gingen die
Architekten von einer einfachen,
aber prägnanten Baumassenkonzeption

aus, die das schwierige
Baugelände sozusagen in den Schatten
stellt.

An der Südspitze des
Grundstücks, dort wo der vielbefahrene
Rathenauplatz und die Akademiestrasse

das Grundstück begrenzen,
platzierten sie das Gemeindezentrum

als einen dreigeschossigen,
nahezu quadratischen, flachgedeckten

Baukörper. Genau gegenüber,
also an der Nordspitze, wird die

Synagoge errichtet. Sie liegt damit
wieder in den Brühischen Gärten
und an den weltbekannten Terrassen.

Beide Baukörper, die durch
diese Gestaltung einen hofartigen
Raum zwischen sich bilden, werden

von einer umlaufenden Mauer
eingerahmt. Dadurch entsteht ein in

sich geschlossenes Ganzes, das

durch einen zweiläufigen Treppenaufgang

als Eingangsbereich
aufgebrochen wird und zum Betreten
einlädt.

Folgerichtig und nur konsequent

im Sinne der Baumassenkonzeption

erfährt auch der Hof eine

Division, sodass das Thema des
Entwurfs auch im Aussenraum seine

Fortsetzung findet. Denn dort, wo
einst die Synagoge von Semper
stand, wird diese Fläche, die jetzt
ein Teil des Hofraumes bildet, als
Leerstelle besonders gekennzeichnet.

Genau gegenüber dieser
Leerstelle soll nun vor der Synagoge ein

kleiner Hain aus 18 Bäumen
angepflanzt werden, in dessen Zentrum -
nach der Planung - die Mikwe
brunnenartig eingelassen wird. So

entstehen innerhalb der neuen Synagoge

mit dem dazugehörigen
Gemeindezentrum Wege und Räume von

ganz unterschiedlicher Beschaffenheit.

Diese Beschaffenheit lässt sich
denn auch wiederum in der Gestaltung

der beiden Baukörper im Auf-
riss ablesen. Die neue Synagoge
erhält einen nahezu quadratischen
Grundriss. Dabei haben die drei
Architekten den Grundriss der zerstörten

Synagoge parallel auf die Mauern

ihrer neuen Synagoge verschoben,

sodass der synagogale Bau, der
fast die doppelte Höhe des Gemein¬

dezentrums annimmt, eine sanfte

Drehung im Grund- und Aufriss
erfährt und damit ganz sublim an den

Vorgängerbau erinnert.
Diese Erinnerung behalten die

Architekten auch in Bezug auf den

Architekten Semper bei. Für Semper
leitete sich die gemauerte Wand aus
dem Gewand ab. So wie das farbige
textile Gewand den Menschen
bekleidet, so sind so gestaltete Wände

nichts anderes als eine dreidimensionale

Bekleidung, die architektonische

Räume bilden. Deshalb sieht
Semper die Wurzeln der Architektur
im Kunstgewerbe, und die Farbenfreude,

die hier am Werke ist, unterstützt

seine Polychromie-Theorie
der Baukunst. Wandel, Hoefer und

Lorch nehmen diese Theorie zum
Anlass, die Synagoge mit einem
Eibsandstein zu verkleiden. Im Inneren

halten sie den Takt der
Verschiebung durch. Hier verfallen sie

nicht in einen neo-islamischen Stil,
sondern sie spannen mit Hilfe von

Stangen und Seilen in der neuen
Synagoge ein metalltextiles, zeltartiges

Netz, das einen eigenständigen

Innenraum bildet und ihn höchst
sensibel ausleuchtet.

Es erinnert an Abraham, Isaak

und Jakob, die Erzväter der
israelitischen Stämme. Sichtbarer
Ausdruck ihrer Lebensweise waren
neben den Herden die Zelte, in

denen sie und ihre Familien wohnten.

Ausserhalb, im Schatten der
ansässigen landbesitzenden
Volksgruppen, durften sie an einer Quelle,

der sie stets grösstes Lob zollten,
ihre in der Form eines umgekehrten
Schiffsbodens geformten Zelte
aufschlagen. In Kreisen oder Ringen, im

Schutz von Dornenhecken standen
die mannshohen, nach vorne
geöffneten, Gastfreundschaft signalisierenden

Zelte beisammen. Die

Redensarten «zu seinen Zelten» gehen,
um heimzukehren, oder die

«Zeltpflöcke ausreissen», um aufzubrechen,

blieben auch nach der Sess-

haftwerdung im Gebrauch, erinnerte
es sie doch an die Nomadenzeit.

Das Zelt in Dresden, das als

Rückbindung im profanen wie im
sakralen Sinne gleich in mehrfacher
Hinsicht an die Ursprünge führt,
besteht zudem aus einem Gewebe, das

sich aus der Geometrie des Davidsterns

zusammensetzt und ganz im

Sinne Sempers ein ornamentales
Gewand darstellt, das zugleich das

antike Bildverbot versinnbildlicht.
Im Zentrum des Zeltes steht der Al-

memor. Dort haben die Architekten
eine Öffnung vorgesehen, in die das

göttliche Licht ungehindert
eindringt und die Stelle kenn- und

auszeichnet, wo die Unendlichkeit und

Ewigkeit des göttlichen Wortes sei¬

nen festen Platz hat. Bleibt zu hoffen,

dass die Architekten Wandel,
Hoefer und Lorch ihren Entwurf so

ausführen können, wie sie ihn
formuliert haben. Er ist sublim im Sinne

Sempers verfasst sowie zu Ende
gedacht und fügt den neuen Kapiteln
deutschen Synagogenbaus, die
Professor Alfred Jacoby in den vergangenen

Jahren mit seinen Bauten
geschrieben hat, ein weiteres hinzu.

Clemens Klemmer

Veranstaltungen
Technische Universität München

Die Fachschaft Architektur
veranstaltet, in Kooperation mit der

Architekturfakultät der Technischen
Universität München, eine von
Studentinnen initiierte Vortragsreihe
zum Thema «Architektur und Ästhetik».

Ziel dieser Vortragsreihe ist es,
einen Dialog zwischen aktuellen
philosophischen und architektonischen
Positionen entstehen zu lassen und

neue Impulse für zukünftiges
architektonisches Denken und Handeln

zu vermitteln.
28. Januar 1999: Prof. Dr.

Wilhelm Vossenkuhl, München
Architektur und das gute

Leben. Über den Zusammenhang
ästhetischer und sozialer Werte.

11. Februar 1999: Prof. Luigi
Snozzi, Locarno

Kontextuelle Architektur. Ein-

und Auswirkungen des «Ortes» auf
die Architektur in Bezug auf soziale,

gesellschaftliche (politische)
Komponenten; gestalterische
Verantwortung des Architekten gegenüber
dem Ort.

18. Februar 1999: Prof. Günter

Zamp Kelp, Berlin

Anmerkungen zum Verhältnis
von Raum und Ort. Auseinandersetzung

mit den verschiedenen Aspekten

der Wahrnehmung im öffentlichen

Raum.
25. Februar 1999: Prof. Wolfgang

Welsch, Jena

Ästhetischer Wandel in der

Informationsgesellschaft im Hinblick
auf die zeitgenössische Architektur.

Die Vorträge finden jeweils um

19.00 Uhr im Auditorium Maximum
der Technischen Universität München

statt.

Institut für Städtebau
und Wohnungswesen München

Eine Fachtagung des isw zum
Thema «Migration und Stadtplanung»

findet am 4. und 5. März im

Hörsaal 0606 der Technischen
Universität München statt. Mit dieser
Fachtagung versucht das Institut

66 Werk. Bauen+Wohnen 1/2 1999


	Sublim im Sinne Sempers : die Architekten Wandel, Hoefer und Lorch aus Saarbrücken bauen die neue Synagoge mit Gemeindezentrum in Dresden

