
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 85 (1998)

Heft: 11: Kritik als Text und Entwurf = La critique en tant que texte et comme
projet = Criticism as text and design

Artikel: Standpunkte : Dieter Hoffmann-Axthelm, Ullrich Schwarz, Carl
Fingerhuth, Jeffrey Kipnis, Michael Mönninger, Paolo Fumagalli, Brett
Steele

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dieter / Schwarz, Ullrich / Fingerhuth, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-64273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-64273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Standpunkte

Neue kulturelle Märkte und Zuständigkeiten fordern das Rollenverständnis

des Architekten ebenso wie den traditionellen Werkbegriff
heraus. Verlagern sich mit veränderten Wahrnehmungsformen auch

die Grenzen der produktiven und rezeptiven Arbeit? Hier
veranschaulichen sieben Meinungen das breite Spektrum an Auffassungen,

was heute «Kritik» leisten kann und soll.

Dieter Hoffmann-Axthelm, Berlin

Entwurf PR

Dass die Architekturkritik kränkelt, ist nichts Besonderes: Warum
soll es ihr besser gehen als anderen Kritiken? Die intellektuelle
Einrichtung der Kritik insgesamt ist in einer Krise: Kritik als Leistung
eines unabhängigen bürgerlichen Subjekts von ebenso hoher
philosophischer wie Allgemein- und Geschmacksbildung, wie sollte das

heute noch möglich sein? Diese Kultur des kritischen Überblicks und
der glaubwürdigen Parteiungen ist unwiderruflich historisch.

Das Schicksal der Architekturkritik zeigt aber auch eine Reihe

von Besonderheiten. Bis vor kurzem war Architekturkritik eine

Fachveranstaltung, die nur ausnahmsweise an das allgemeine Publikum
herankam. Als gesellschaftlicher Bedarf und somit endlich akzeptierter

Teil des Feuilletons ist sie, im Unterschied zu Kunst-, Literatur-,

Musikkritik, gerade eben erst angekommen. Ihr Schicksal ist,
sich als mediales Produkt erst zu einem Zeitpunkt zu formieren, wo
jene Figur endgültig verschwindet, die einst die Zeitungskritik
legitimierte: die des unabhängigen Intellektuellen.

Bei der medienfähig gewordenen Architekturkritik ist zurzeit
noch nicht einmal ausgemacht, welche Voraussetzungen jemand
mitbringen muss, der sich auf diesem Felde tummelt. Die
Kunsthistoriker sind im Vormarsch, und mit ihnen ein Blick, der Raum,
Licht, Stil, Land und Leute thematisiert, also sich von herkömmlicher
Fachlichkeit abwendet: von einem Herangehen, das beanspruchte,
auch für die technischen und typologischen Fragen kompetent zu

sein, Probleme und Leistungen der Tragwerke, Grundrissfragen,
Material- und Herstellungsprobleme, kreativer Umgang mit
Baurecht usw.

Architekturkritik ist daher nach wie vor ein windiges Fach,
institutionell durch nichts gesichert, intellektuell allenfalls durch das

Gerücht, es gebe so etwas wie eine sie unterfangende Architekturtheorie.

Wer über Architektur schreibt und nachdenkt, ohne gleichzeitig

ein Büro zu führen oder sonstwie als Architekt sein Brot zu
verdienen, findet sich gleichzeitig nach wie vor in einem schwierigen
Markt wieder. Es ist eine Frage der Ökonomie, als was Architekturkritik

dann jeweils auftritt. Ich sehe vorderhand fünf unterschiedliche

Standorte:
1) Kritik im alten Sinne, Architekturtheorie wenigstens der Gestik
und Absicht nach implizierend, hat man nur dort, wo der Kritiker
finanziell gesichert ist. Also Professor für Architekturgeschichte,

-theorie, -kritik oder Geschichte von Kritik und Theorie. Oder sonst

im öffentlichen Dienst, z.B. Direktor oder Angestellter eines

Architekturmuseums, einer Plan-Sammlung usw.
2) Die nächstseriöse Position ist die des Fachredaktors einer der

deutschsprachigen Fachzeitschriften. Die Sicherung ist überall relativ.

Das Hauptproblem dort ist weniger der tendenzielle Fall der

Abo-Zahlen als vielmehr der Umstand, dass Architekten nicht lesen,

dass Texte, die Grundsätze der Kritik und Theoriebindung offen halten

sollen, also ins Leere gehen.Vielmehr wird man überschwemmt

von der selbstgefertigten PR der Architekten. Diese ist, was
Missbrauch kritischer Denkformen angeht, völlig skrupellos, Hauptsache,
sie dient der eigenen Architektur.
3) Tageszeitungen, Wochenblätter, Magazine bieten mehr und
mehr Architekturkritik, stützen sich aber dabei in der Regel nicht auf

eigene Redaktoren, sondern auf freie Mitarbeiter. Unterschiede der

Ausbildung - Architekt, Kunsthistorikerjournalist - nivellieren sich

unter dem Druck des Mediums. Wichtiger sind die Formate. Oder

Anforderungen des Ressorts: z.B. ob Architekturkritik im Feuilleton

oder im Immobilienteil erscheint, und welcher Konfession der

Ressortchef ist - in der Regel fühlt er sich berufen, für die Moderne
Partei zu ergreifen, was und welche immer das sein mag.
4) Dann die PR der grossen Büros. Jeder Architekt muss heute

Veröffentlichungen vorweisen - nicht eigene, sondern Bücher oder

wenigstens Buchkapitel über ihn. Der freie Architekturkritiker wird also

zum Auftragnehmer eines Büros, zu dessen Ruhm und
Erfolgsmehrung er, als der Form nach immer noch unabhängiger Autor
und Kritiker, ein der Form nach unabhängig-kritisch würdigendes
Bild- und Textwerk vorlegt.
5) Schliesslich gibt es ein nicht zu unterschätzendes Feld staatlicher

und berufspolitischer Veröffentlichungen, die auf ihre Weise den

freien Kritiker zur Farce machen. Broschüren und Magazine öffentlicher

Verwaltungen schöpfen ja aus dem gleichen Autorenpool wie
alle anderen, dienen aber natürlich bestimmten Politiken, was der

Kritik nicht äusserlich bleibt. Ein geradezu vehement politisiertes
Feld sind die Architektur-Jahrbücher, wer weiss, warum gerade sie.

Die Verteilungskämpfe unter Architekten nehmen hier durchaus die

Form parteilicher Bindung an: Es gibt in der BRD sozusagen
Jahrbücher der grossen Koalition, wo eher die europäische Stadt gilt, und

andere, für die DDR-Moderne und Dekonstruktion so verbindlich

sind, dass man, wenn das möglich wäre, die PDS als Herausgeberin
vermutete.

Das ist kein erfreuliches Panorama, vor allem keines, das eine

dem medialen Durchbruch entsprechende Zukunft des Inhaltlichen

verspräche. Aber natürlich ist eine solche Zerstäubung der Kritik nur
möglich, weil niemand mehr weiss, was Architektur ist und nach

welchen Kriterien man sie beurteilen soll. Es gibt schon lange keine

Architekturtheorie mehr, die dabei helfen könnte; und sie durch

immer flachere Ideologien über demokratisches oder sonstiges
Bauen zu ersetzen, treibt natürlich nur die Beliebigkeit und
Belanglosigkeit jeglicher Architekturkritik weiter voran.

Es gibt aber ein handfestes Ergebnis. Der mediale Blick auf
Architektur sieht nur noch das, was an der Architektur selber medial

52 Werk, Bauen+Wohnen 111998



ist, ihre virtuellen Oberflächen. So sieht sie etwa bevorzugt Gehry
und Libeskind einerseits, Rogers und Foster anderseits, weil beide
Male, obwohl in entgegengesetzten Behauptungen, die Ablösung
von Funktion und Konstruktion am weitesten getrieben ist. Der
Entwurf ist nicht nur vom Gebäude unabhängiges Zeichen geworden,

sondern kann sich deshalb auch direkt, über das real Gebaute

hinweg, zusammenschliessen mit der medialen Verbreitung:
Entwurf und mediale Präsenz sind gleicher Natur, das eine präfabriziert

das andere, zwischen Entwurf und PR ist kaum noch zu
unterscheiden.

Ullrich Schwarz, Hamburg

Architecture Meets Life

Peter Zumthor ist nicht nur ein guter Architekt, er schreibt auch

gut. Nicht zufällig nennt er seine jüngst erschienene Sammlung von
Texten «Architektur Denken». Was im Titel nebeneinander gestellt
wirkt, durchdringt sich in seinen Überlegungen jedoch zwanglos und
zugleich auch überraschend. Zumthor spricht von Kindheitserinnerungen,

Cafehausbesuchen, Filmen, Literatur, Landschaft. Und im
gleichen Atemzug von Architektur.

Architecture Meets Life. Endlich. Endlich wieder ein Architekt,
der Architektur nicht wie ein verklemmter Saubermann immer nur
von anderer Architektur ableiten zu müssen glaubt, ihre Autonomie
missverstehend und dabei in die Totenstarre eines Akademismus der
Moderne versinkend. Zumthor zeichnet das Bild einer Architektur,
die als Moment eines unreduzierten Lebensvollzugs entsteht, die mit
gesellschaftlichen, persönlichen und intellektuellen Erfahrungen
gesättigt ist, die welthaltig wird. Diese Welt- und Eigenresonanz des

Entwerfers bildet eine der wichtigsten Voraussetzungen dafür, dass

die entstehende Architektur selbst zum Resonanzkörper von Welt
werden kann. Nur dann ergibt sich eine Eindringlichkeit und Ein-
drücklichkeit, die die Erfahrung vermittelt: hier geht es um etwas.
Ohne diese vibrierende Welthaltigkeit bleibt Architektur, obwohl
«gut», seltsam leblos und erschöpft in erstaunlich kurzer Verfallszeit
ihre Oberflächenreize. Sie beliefert den Markt mit einer gewünschten

Dienstleistung, sie funktioniert, ist sogar ansehnlich, nur: Es geht
hier um nichts.

Da hilft auch keine Architekturkritik. Schon gar nicht mit einem
hilflosen und in der Regel heuchlerischen Antikapitalismus. Denn wo
sollte die Kritik ansetzen? Dass die Farbe des Fussbodens nicht zur
Farbe des Treppenhandlaufs passt, dass stehende Fensterformate
besser gewesen wären, dass zu viel Stahl und zu wenig Klinker
eingesetzt wurde? Sicher wichtige Fragen. Möglicherweise die einzigen
Fragen, die man an Architektur heute noch stellen kann. Denn
möglicherweise kann es auch beim besten Willen heute in der Architektur

um nichts mehr gehen. Ohne das abgedroschene Klagelied vom
Ende der Utopien anzustimmen, könnte mit grosser Nüchternheit
behauptet werden, dass die Architektur heute am Ende ihrer
geschichtlichen Bedeutungsprogrammatik steht. Nach dem Durchgang
durch die Postmoderne und allerletzte stilistische Aufbäumaktionen
ist nun die Phase der Selbstbescheidung erreicht. Vielleicht hat sich

Architektur schon lange überschätzt. Jetzt befreit sie sich von un-
mässigen Ansprüchen. Natürlich kann sie immer noch besser oder
schlechter sein, die jeweilige Nutzung erleichtern oder erschweren,

in das Stadtbild angemessen oder unangemessen eingefügt sein, den

Anforderungen an Ressourcenschonung entsprechen oder nicht,
anregend oder langweilig sein - nur die grosse emphatische Geste, dass

die bessere Architektur ins bessere Leben führe, sie will so recht nicht
mehr gelingen.

Zumthor bringt diese Selbstbescheidung auf den Begriff. Architektur

ist «Hülle und Hintergrund des vorbeiziehenden Lebens, ein

sensibles Gefäss für den Rhythmus der Schritte auf dem Boden, für
die Konzentration der Arbeit, für die Stille des Schlafs».

Hülle und Hintergrund des vorbeiziehenden Lebens: Wer die

Grenzen der Möglichkeiten der Architektur so bestimmt, der müss-

te als Konsequenz dann auch der folgenden Variante eines berühmten

Satzes von Wittgenstein zustimmen: «Wir fühlen, dass selbst

wenn alle möglichen Fragen der Architektur beantwortet sind,
unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt sind.»

Das muss keine Schande sein, setzte Wittgenstein doch

ursprünglich für Architektur Wissenschaft ein und Ernst Bloch später
gleich den ganzen Kommunismus. Dennoch schliesst sich sofort
die fundamentale Frage an, wo und wie denn überhaupt «unsere

Lebensprobleme berührt» werden. In der Politik, in der Familie, in
der Musik, in der Religion? Beim unendlichen Gleiten entlang der

Signifikantenkette? Wittgenstein selbst scheint offenbar einer gno-
stischen Absage an jedwede innerweltliche Berührbarkeit unserer
innersten Lebensprobleme zuzuneigen, wenn er schreibt: «Wie die

Welt ist, ist für das Höhere vollkommen gleichgültig. Gott offenbart
sich nicht in der Welt.» Nun mag man beim Überblick über die

Weltgeschichte sicher so manchen Anlass finden, einem solchen Dualismus

näherzutreten, der das Profane für schlichtweg unrettbar hält.

Handeln wird dann allerdings sinnlos, Kritik jeder Art geradezu
lächerlich. Für dieses Mal wollen wir uns dieser Haltung nicht an-

schliessen, sondern den Kritiker zu Walter Benjamin in die Schule

schicken, wahrlich keinem übertriebenen Optimisten.
Will man an der schwachen Hoffnung festhalten, dass die

Architektur nicht nur einen möglichst wenig störenden Hintergrund
für das Leben liefern soll (was anspruchsvoll genug ist), sondern

sogar, wenn auch nur in sehr kleinen Dosierungen, das Leben selbst

berühren kann, ja in seltenen Fällen auch unsere «Lebensprobleme»,
dann ist zunächst die unsinnige Aufteilung von gesellschaftlich-kulturellen

Praxisfeldern in solche, bei denen es um nichts, und solche,
bei denen es um alles geht, aufzugeben. Bescheidenheit kann
sympathisch sein, falsche Bescheidenheit aber unproduktiv, da sie sich

unter ihrem Wert verkauft. So ist, ohne in einen Heroismus
zurückzufallen, von einer Äquidistanz gesellschaftlich-kultureller Aktivitäten

zu dem, «um was es geht», mit Wittgenstein «unseren
Lebensproblemen», auszugehen. Dieses gilt sowohl für die Produktion als

auch für die Rezeption, auch für die Kritik. Wie könnte es denn sonst
sein, dass Zumthor beim Lesen von Peter Handke, beim Ansehen

eines Films von Kaurismäki, beim Sitzen in einem Cafe und beim

Entwerfen von Architektur das Gefühl hat, sich in einem Kontinu-

um der Fragen und Erfahrungen zu bewegen? Deswegen beschränkt
sich Zumthors Architekturdenken ja auch keineswegs auf die

Erstellung eines blossen Hintergrundes. Die Integration der Architektur

in eine gemeinsame Diskursdimension der gesellschaftlichen und
kulturellen Praxis bringt erst Welthaltigkeit und Lebenshaltigkeit
hervor. Der Kritik kommt es zu, diesen Zusammenhang zu entfalten,

das einzelne Werk in diesen Horizont zu stellen und den Index

zu entziffern, den es trägt und mit dem es auf die Überschreitung
des, wie Benjamin es nennt, blossen historischen Konformismus
verwiesen ist. Mit der Beschreibung und Beurteilung eines für sich sei-

111998 Werk. Bauen+Wohnen 53



enden Objektes, Benjamin spricht von der Feststellung des

Sachgehaltes, wird diese kritische Universalisierung nicht gelingen. Die

eigentliche Aufgabe der Kritik ist demgegenüber für Benjamin das

Aufsuchen des Wahrheitsgehaltes. Dieser Wahrheitsgehalt ist nicht
einfach ablesbar, er ist nicht den Projektbeschreibungen entnehmbar,
er ist möglicherweise auch im Werk nur unvollständig
vergegenständlicht. Kritik ist somit keine Verdoppelung eines Gehaltes in
einem anderen Medium, auch kein bloss von aussen kommendes Urteil

über ein Objekt, sondern eine Form der Weiterarbeit, sie bleibt
bei der Feststellung des Mangelhaften und Unvollständigen nicht
stehen, sondern stärkt das Wahrheitsmoment und hält es, sogar über
das im Werk Vollzogene hinaus, in Bewegung.

Von Lichtenberg stammt der Satz, es müsse nicht unbedingt am
Buch liegen, dass es hohl klingt, wenn ein Buch und ein Kopf zu-

sammenstossen. So ist es natürlich auch im Verhältnis zur
Architektur. Nur wer relevante Fragen hat, wird auf relevante Antworten
hoffen dürfen. Lesen hilft, sicher, aber es gibt auch anderes. Wolf
Prix würde dem Kritiker vielleicht empfehlen: Mehr Stones hören!
Es könnte auch Charlie Parker oder Bach sein. Versuchen kann man
es ja mal.

Carl Fingerhuth, Basel

Von der Kritik zur KRITIK

Ich soll über die Bedeutung von Architekturkritik schreiben, inwieweit

sie sogar zum «kulturellen Leitmedium» geworden sei.

Mein erster Ansatz ist ein sehr einfacher, aber auch sehr

grundsätzlicher. Architektur und Städtebau sind für den Menschen

wichtig, und zwar für seinen Körper, seine Seele und seinen Geist.
Wenn wir mit den Prägungen der Gestalt der Stadt nicht sorgfältig
umgehen, geraten wir - wie es der Mythenforscher Joseph Campell
nennt - in ein «wüstes Land»1 oder, wie Ernst Bloch geschrieben hat:
Architektur ist immer der Versuch zur Produktion von menschlicher
Heimat.

Mein zweiter Ansatz fragt nun nach dem «Wie». Was müssen

wir tun, dass wir nicht in ein «wüstes Land» geraten? Wie müssen
wir mit der Gestalt der Stadt umgehen, damit die Architektur den
Menschen in seiner physischen, seelischen und geistigen Existenz
stützt? Mir scheint, dass wir eine hohe Kunstfertigkeit entwickelt
haben, mit dem Körperlichen der Stadt umzugehen. Wann immer
die Kauf-Kräftigen, die guten Steuerzahler oder die Mehrheit der

Stimmbürger physische Beschwerden spüren, wird die Stadt umgebaut.

Alte Medikamente wie innerstädtische Parkhäuser werden aus
dem Verkehr gezogen, neue Medikamente wie Orte der Begegnung
werden verordnet. Auf dieser Ebene ist primär nur die funktionale
Qualität von Bedeutung, die rational gemessen und so mental
abgehandelt werden kann.

Wichtiger, aber auch schwieriger scheint mir gegenwärtig der

Umgang mit den seelischen und geistigen Bedürfnissen der europäischen

Menschen, mit ihrer Emotionalität, ihrer Sensualität und ihrer
Intuition. Wie reagieren die Architektur und der Städtebau hier auf
die dramatischen Veränderungen der Empfindlichkeit, die sich in den
letzten Jahren manifestieren?

Das führt mich zum dritten Ansatz. Er handelt von den Werten
und den Bildern, die sie produzieren. In den 70er-Jahren habe ich in

Afrika eine Stadt geplant und gebaut. Es gab sehr wenige Diskussionen

über die Gestalt der Stadt, im Gegenteil: Wann immer ich

mich bemühte, nach der lokalen Identität zu suchen, wurde mir
erklärt, die Mode sei jetzt in der ganzen Welt dieselbe. Folglich sei auch

der Städtebau von Paris und London für Nigeria der richtige. Es gab

unter den Mächtigen einen Grundkonsens über die massgebenden
Werte und damit auch die sie reflektierenden Bilder. Gleichzeitig ist

es in Afrika aber unhöflich, beim Austausch von Waren gegen Geld

nicht endlose Diskussionen über den Preis zu führen. Das Palaver

dient dazu, die persönlichen Befindlichkeiten und Bedürfnisse zu
artikulieren und zu kommunizieren, Neuigkeiten auszutauschen und
sie zu interpretieren. Diesen Dialog zu verweigern, ist eine Verachtung

des anderen und reduziert ihn auf nur einen Teil seiner
Persönlichkeit.

Wir leben in einer Welt voll von neuen Fragen zu unserer
existentiellen Situation. Revolutionär für diese Zeit ist, dass die
abendländischen Vereinfachungen und Schuldzuweisungen nicht mehr

tragfähig sind. Wir können nicht mehr nach einer neuen Wahrheit,
sondern nur noch nach einem neuen Gleichgewicht zwischen polaren

Positionen suchen: zwischen der Stabilität und der Dynamik der

Stadt, zwischen globalisierenden und individualisierenden Kräften,
zwischen Bildern für die Rationalität und für die Emotionalität des

Menschen. Und immer sind beide Pole wahr, aber als Gegenpol zum
anderen und nicht als absolute Wahrheit.

So kann ich mit den verschiedensten architektonischen und
städtebaulichen Ansätzen leben, die gegenwärtig zelebriert werden. Die

einen predigen die neue Kargheit, die anderen schwelgen in barocker
Sinnlichkeit. Die einen wollen die Stadt fertig bauen, die anderen

propagieren das Ende jeder Ordnung. Dies ist nicht eine Entlassung aus

jeder Verantwortung, sondern, wenn es ernsthaft betrieben wird,
eine bewusste Bewegung in die eigene Verantwortung: Was erachte

ich für diesen Ort in dieser Zeit für die Menschen als richtig, für
die dieser Bau erstellt oder jene städtebauliche Struktur definiert
wird?

Schwierig ist nun aber, dass diese Bilder, je raffinierter und sub-

limierter sie als Reflexion von kollektiven oder individuellen
Befindlichkeiten sind, umso schwerer lesbar werden. Die vielfach verdeckte

Erotik der Spitzenwerke der klassischen Moderne verlangt eine

hohe Aufmerksamkeit, die nur wenige zu leisten bereit sind. Die

Disneyland-Architektur hingegen ist wie Hard-Core-Pornographie auf
den ersten Blick von jedermann lesbar. Je anspruchsvoller wir sind,
desto mehr Kommunikation brauchen wir. Um die Chance unserer
Zeit für eine freiere, gerechtere und friedlichere Stadt zu nutzen,
braucht es deshalb einen intensiven Diskurs zwischen allen Beteiligten

über die Bedeutung der Formen und Strukturen der Stadt. Damit
wir uns zwischen Bauherr, Nutzer, Architekt und Politik verstehen,
müssen wir uns erklären. Architekturkritik ist eine der vielen

Formen, uns zu erklären. Der intensive Diskurs über die Komplexität
und die Widersprüchlichkeit der Stadt wird dann wahrscheinlich

irgendwann auch zu neuen kollektiven Bildern führen - die
möglicherweise später wieder zu neuer Unruhe Anlass geben werden.

In der spirituellen Literatur wird zwischen Geist und GEIST
unterschieden. Auf Englisch gibt es dafür zwei Wörter: «mind» und

«spirit». Die Moderne hat sich vom «mind» vereinnehmen lassen, und

so ist es zu «Zersplitterung, Entfremdung, Trennung und
Verflachung»2 gekommen. Oft scheint mir das auch für die Architektur-

1 Campell, Joseph: Lebendiger Mythos,
Goldmann Verlag, München. 1991. S. 228ff.

2 Wilber. Ken: Naturwissenschaft und Religion,
Wolfgang Krüger Verlag, Frankfurt, 1998. S.184

54 Werk. Bauen+Wohnen 111998



kritik zu gelten. Darum der Titel dieses Beitrages: Von der Kritik zur
KRITIK.

KRITIK hat die Chance, zum kulturellen Palaver zu werden. Sie

müsste den ganzen Menschen ansprechen und nicht auf der Ebene
der intellektuellen Selbstbefriedigung stehen bleiben. KRITIK könnte

dann nicht zu dem, aber zu einem der wichtigen «kulturellen
Leitmedien» werden - und das wäre für die Stadt wichtig.

Jeffrey Kipnis

The Cunning of Cosmetics
(Auszüge aus: El Croquis 84, 1997)

Weitläufigkeit, Gerissenheit und ein berauschender, fast
erotischer Reiz: Durch diese Eigenschaften vermag die Architektur von
Herzog & de Meuron überall hineinzupassen, in Bauplätze und Seelen

gleichermassen, und dabei ebenso faszinierend wie harmlos zu
wirken - selbst dann noch, wenn sie ihre Täuschungsmanöver und
schlauen Illusionen zum Einsatz bringt. Und zumal diese Konstellation

von Themen und die sie begleitende Arbeitsweise eigentlich
altertümlich sind, liegt die präziseste Einordnung der Arbeit von
Herzog & de Meuron in der Tatsache, dass doch gegenwärtig ihre
Architektur die coolste überhaupt ist. Alles, was uns somit bleibt,
ist, sie in Betrieb zu beobachten, ein wenig über ihre Methoden
nachzudenken und Bilanz zu ziehen.

Zusammenfassend gesehen, interessiert sich der Entwurf für das

(zweite) Stellwerk keineswegs für Strömungen oder Ereignisstrukturen,

für Realismus oder die neue Form. Seine Architektur ist eine
durch und durch kosmetische Angelegenheit, ein hypnotisches
Geflecht visueller Verführungen, die gänzlich aus dem kupfernen
Bändersystem hervorgehen. In der Tat entspricht dieses System - darauf

muss man hinweisen - nicht der eigentlichen Gebäudehaut, die
unmittelbar dahinter liegt, sondern es posiert nur als die Gebäudehaut.

Doch soll es hier nicht darum gehen, durch den Verweis auf die
Kosmetik die architektonische Bedeutung der beiden Stellwerke
herabzusetzen, sondern vielmehr darum, ihre unwiderstehliche
Faszination, ihre Vitalität wahrzunehmen und damit das Wandlungsvermögen

des Kosmetischen zu thematisieren. Vorsicht ist hier
geboten, gehört doch das Kosmetische nicht bloss wie ein weiteres
Familienmitglied zum architektonischen Zubehör, das gemeinhin als

Ornament bekannt ist. Das Feld der Wirkungen des Kosmetischen
unterscheidet sich von jenem seiner Verwandten - und gerade in
diesen Unterschieden wurzelt der gegenwärtige Entwurfsansatz von
Herzog & de Meuron.

Im Sinne unauffälliger Elemente sind Ornamente am Körper
befestigt - wie Juwelen, welche die Struktur und die Vollkommenheit
des Körpers als solche verstärken. Kosmetik fällt auf und hat keine
andere Beziehung zum Körper, als dass er für sie selbstverständlich
ist. Kosmetik ist eine erotische Tarnung; stets bezieht sie sich allein
auf die Haut: auf bestimmte Regionen der Haut. Zutiefst und auf
vielschichtige Weise konkret, überschreitet Kosmetik trotzdem die

Gegenständlichkeit, um eine Art moderne Alchimie zu betreiben, bei
der die Haut zu einem Bild entmaterialisiert wird, sei dieses nun
begehrenswert oder abstossend. Während Ornamente ihre Eigenschaft
im Sinne von Einheiten bewahren, verhält sich die Kosmetik wie

ein Feld, als eine Rötung, ein Schatten oder ein Glanzlicht, als Aura
oder Luft. Dünnheit, Haftung und Art der Verteilung sind entscheidend

für den kosmetischen Effekt, der eher mit dem Bauch zu

tun hat als mit dem Kopf, mehr mit Atmosphäre als mit Ästhetik.
Virtuos schmücken heisst ausgewogen, gut proportioniert, präzis
schmücken; virtuoses Schminken verlangt etwas anderes, Bedrohliches:

eine paranoide Kontrolle, eine ausser Kontrolle geratene
Kontrolle, Schizo-Kontrolle.

Obwohl der kosmetische Effekt nicht auf der Ebene des Körpers
stattfindet, verlangt er trotzdem einen Körper - oder zumindest ein
Gesicht - als Vehikel. Wie das derzeit von Make-up-Künstlern
bevorzugte hagere und eigenschaftslose Model-Gesicht ist ein ideales

Vehikel für den extremen Kosmetiker jener Körper, jenes Gesicht
oder jene Form, die der eigenen Fähigkeit beraubt sind, Wirkungen
auszulösen. Heutzutage sind die Wirkungen der Form an und für
sich zu dumpf, um cool zu sein.

Zwar ist die Haltung, die der Kosmetiker gegenüber dem Körper

einnimmt, ein Minimalismus. Doch dieser unterscheidet sich von
jenem Minimalismus, den die Kunst vor über zwei Jahrzehnten
hervorbrachte. Während beide den Wunsch teilen, die Wirkungszeit
eines Werkes zur Unmittelbarkeit hin zusammenzuschrumpfen,
verfolgte die erste Tendenz dieses Ziel, indem sie Form und Material
zu einer Essenz destillierte, deren unvermittelte Gegenwart (geistigen)

Effekt verströmte. Beim kosmetischen Minimalismus hingegen
sind die Reduktionen magersüchtiger Art: Sie entsprechen einem

Verlangen, den Körper auszuhungern, bis er sich im reinen
(erotischen) Effekt auflöst.

Wie alle anderen Interpretationsversuche des Werkes von Herzog

& de Meuron - z.B. als Neomoderne, als angewandte Minimal
Art - hätte die Frage der Kosmetik, mit all ihren Anspielungen auf
Schminke und Düfte, auf Haut und Körper nur das Gewicht einer

Analogie, wäre da nicht das Thema der Arbeitsweise von Herzog &
de Meuron.

In Bezug auf Formgebung, Grundrissorganisation, Struktur und

Konstruktion, selbst auf Material, ist die Arbeitsweise von Herzog
& de Meuron bis zu einem Grad des Fanatismus architektonisch. Im

gesamten Werk des Büros findet sich bis heute kein einziger Einsatz
der Form, der Struktur oder des Materials, der nicht zum striktesten
Kanon des Architektonischen gehört. Jedes Experiment entspringt
dem Bemühen, diesen Kanon neu zu beleben und zu aktualisieren,
aber niemals ihn durch neue Einträge zu vergrössern, gewiss nicht
durch neue Formen und Programme, aber auch nicht einmal durch

neue Materialien. Sogar die Flecken des abfliessenden Regenwassers
sowie Algen, Flechten und Pilze, die auf den Oberflächen wachsen,

gehören seit Jahrhunderten, wenngleich als Störungen, zu diesem

Kanon.
Was Herzog & de Meuron so interessant macht und sie zugleich

von der Avantgarde unterscheidet, ist ihre von zwei Annahmen
abgeleitete kritische Schärfe: zum einen die grundsätzliche Zulänglichkeit

von Architektur, zum anderen der umstrittene Ansatz, wonach
Architektur keine tiefere Bestimmung habe, als mit ihren eigenen
Mitteln neue Empfindsamkeit herzustellen. Weil Herzog & de Meuron

das Neue nicht im Bereich einer Ideologie oder eines Zustands

von Randständigkeit suchen, sondern vielmehr indem sie offen,

sogar aggressiv das Mittelfeld beanspruchen, sind sie durch ihre
Praxis vielleicht am meisten auf der Höhe der Zeit.

Wenn der Begriff des Kosmetischen bei Herzog & de Meuron
weiter als bloss eine Analogie reicht, dann ist dies so, weil ihn das

Büro nicht gemäss einer Theorie oder durch die Vereinnahmung

111998 Werk. Bauen+Wohnen 55



eines Verfahrens auf Architektur überträgt. Herzog & de Meuron
entfesseln die destabilisierende Kraft des Kosmetischen als ein
Moment und als eine Bewegung, die bereits der Orthodoxie der Architektur

innewohnen. Oftmals gelingen ihnen dadurch treffende
Wirkungen en passant, wie sie andere, eher in angewandter Theorie
wurzelnde Entwurfshaltungen mit weniger Erfolg angestrebt haben.

Beharrlich innerhalb des Regelwerks der architektonischen Kör-
perhaftigkeit arbeitend, erreichen Herzog & de Meuron die weitaus
überzeugendere Verwirklichung einer Entmaterialisierung der
Architektur als Peter Eisenman, der dieses Thema seit mehr als zwei
Jahrzehnten in seinem Werk verfolgt. Geprägt von einer poststruk-
turalistischen Architekturauffassung als endloses System von
Referenzen mit abstrakten Zeichen, hat Eisenman theoretisiert, dass die

Tradition der Körperlichkeit in der Architektur eine Perversion sei,
die sich entweder in Fetischismus oder in Nostalgie äussere.

Dementsprechend suchte er nach einer Darstellungsweise für seine

Formen als reine Zeichen und konstruierte jene als hohle Körper in
Materialien wie Rigips. Nicht selten ist das Ergebnis derart, dass

sich die Bauten selber nicht zu behaupten wissen und allzu leicht wie
Bühnenbilder oder Vergnügungsparks als unwirklich abgestempelt
werden.

Indem sie von überlieferten, eher taktilen Materialien wie Glas,
Holz oder Beton ausgehen und diese dann auf nicht-traditionelle
Weise manipulieren, gelingt es Herzog & de Meuron, einerseits auf
der Wirklichkeit des Gebäudes zu bestehen, gleichwohl aber diesem

zu verwehren, sich im Sinne einer verlässlichen und anhaltenden

Gegenwart einzurichten. Mit anderen Worten entmaterialisieren sie

eine konkrete Form nicht durch den Ersatz des Gegenständlichen:
sie entmaterialisieren den Beton (engl. concrete) selber.

(Aus dem Englischen von Andre Bideau)

Michael Mönninger

Der Aufstieg der Architektur zum
kulturellen Leitmedium

Die öffentlichkeitswirksamen Klagelieder der Architekten,
Verbände, Kunsthistoriker und Kulturjournalisten, dass ihr Metier so
schmählich ignoriert werde, scheinen einen Erfolg auf der ganzen
Linie gebracht zu haben. Architektur findet längst nicht mehr nur in
den Medien statt, sondern ist vielmehr selbst ein Medium geworden,

ein Transportmittel für kulturelle und kommerzielle Bewusst-
seinsinhalte. Das führt mich zu dem Begriff des «kulturellen
Leitmediums», den der Publizist Michael Rutschky einmal geprägt hat.

Weil die Gesellschaft nicht einfach im luftleeren Raum kommuniziert,

sondern einen geineinsamen gedanklichen Gegenstand, eine

geistige Form, für die jeweiligen intellektuellen Inhalte braucht,
hat jedes Jahrzehnt oder zumindest jede Generation ein «kulturelles

Leitmedium», an dem entlang der gesellschaftliche Diskurs geführt
wird. Ich frage mich, ob nicht inzwischen die Architektur in diese

Führungsposition aufgestiegen ist.
Ein kurzer Rückblick: Das kulturelle Leitmedium der Fünfzigerjahre

war die Literatur, das der Sechziger die soziologische Theorie,

das der Siebzigerjahre die populäre Musik, das der Achtziger
Kunst und Zeitgeist-Design. Was ist das kulturelle Leitmedium der

Neunzigerjahre? Zum Teil sicherlich das Internet, aber vor allem

die Architektur.
Die Architektur, könnte man sagen, vereint heute wie die

Soziologie in den Sechzigern die Erregung der gesellschaftsverändern-
den Hoffnungen. Sie ist eingängig und mitreissend wie die Pop-,
Rock- und Punkkonzerte der Siebzigerjahre; ja, ihre Protagonisten
geniessen denselben Kultstatus wie einst Mick Jagger oder Robert
Plant. Die Architektur verfeinert die Sinneswahrnehmung der

kunstbegeisterten Erlebnisgesellschaft der Achtzigerjahre, die nicht mehr

nur ihrer kulturellen Distinktion und ihren privaten Designvorlieben
frönt, sondern die weit darüber hinaus neue Ansprüche an Häuser,
Strassen und Städte stellt.

Wie der Architekt es geschafft hat, zum Diskurs integrierenden
Popstar und Protagonisten des kulturellen Leitmediums aufzusteigen,

konnte man auf der Biennale 1996 in Venedig sehen. Hans
Hollein hätte seine grosse Retrospektive geistesverwandter
avantgardistischer Architekten ruhig mit dem Titel von Bommi Baumanns
Buch «Wie alles anfing» überschreiben können. Denn seine
Familienschau war eine Genealogie der einstigen architektonischen

Gegenkultur und entfaltete noch einmal das gesamte Panorama der

Sechzigerjahre.
Der junge Wiener Hans Hollein erfand damals das zentrale

Bausymbol dieser Epoche: den Flugzeugträger, der als Ikone des

futuristischen Städtebaus für den kollektiven emanzipatorischen Aufbruch

zu neuen gesellschaftlichen Ufern stand. Nicht zufällig streunte
damals, 1968, ein junger holländischer Journalist in Paris herum. Er

wollte eigentlich als Korrespondent über die Mai-Unruhen berichten,

entschloss sich aber plötzlich, nicht mehr nur zuzuschauen,
sondern als Architekt die Gesellschaft mit aufzumischen. Der junge
Mann war Rem Koolhaas.

Ganz wie die intellektuellen APO-Kämpfer sind mittlerweile
auch die praktizierenden APO-Architekten vom Underground ins

Establishment aufgestiegen - eine beispiellose Nobilitierung von
Revolutionsgedanken, die wie viele 68er-Phänomene nach dem Marsch
durch die Institutionen längst zur populären Hochkultur gehören.
Zwar sind einige Rebellen in den nackten Terrorismus der Aktionskunst

abgeglitten. Aber diese sind entweder auf der Strecke geblieben

oder haben sich erst nach jahrelanger Einzelhaft in Kunstakademien

wieder rehabilitiert.
Der Architekt als Popstar vereint nach allen Läuterungen heute

also Elemente der kulturellen Leitmedien der letzten vierJahrzehnte.
Er verbindet die kritische Theorie der Gesellschaft mit dem
optischmusikalischen Gesamtkunstwerk der Superbands der Siebzigerjahre;
und er macht das sensibilisierte Nervenleben der Kunstgeniesser
empfänglich für den technologischen Sexappeal der Computer-
Simulationswelt von heute.

So ist aus der einstigen Mutter der Künste das Leitmedium der

Kultur und das Füllhorn zum Transportbehälter geworden. An der

Architektur entlang organisieren sich heute Diskurse über Soziales

und Ökonomisches, über Gesellschaft und Nachhaltigkeit, über den

Umbau des Sozialstaats und ökologisches Wirtschaften. Für
Globalisierung beispielsweise würden sich viele kaum interessieren, hätten
sie nicht Nachhilfeunterricht von der amerikanischen Stadtplanerin
Saskia Sassen bekommen, die das Drama des entfesselten
Weltmarktes am Beispiel der «Global Cities», also an Stadtschicksalen,
verdeutlicht.

Auch wenn die Quantität der Bauberichterstattung enorm
geworden ist und heute in den Redaktionen auf zehn Literatur- und
Kunstkritiker mindestens ein Architekturkritiker kommt - früher

56 Werk, Bauen+Wohnen 11 1998



war das Verhältnis höchstens zwanzig zu eins -, ist die Qualität der

Berichterstattung noch überaus sonderbar.
Was sind die üblichen Formen des Architekturjournalismus? Ich

unterscheide drei Haupttypen, die alle dasselbe Defizit aufweisen. Sie

verwerten die Architektur zwar medial, aber sie erkennen sie nicht
selber als Leitmedium und Diskursmotor. Der erste defizitäre Typ
kommt meist in Hamburger oder Münchner Illustrierten vor und
entsteht regelmässig dann, wenn auf den Redaktionsfluren der Ruf
erschallt: «Wir brauchen mal wieder eine schöne Farbstrecke.» Dann
entwickeln sich Heldengeschichten über strahlende Alt-Baumeister
oder progressive Quertreiber, die beide ihre Formen mit derselben
traumwandlerischen Eleganz entwerfen wie die Karosserieschneider
der norditalienischen Sportwagenindustrie.

Die gegenläufige Variante zu diesen populären Starporträts, die

immerhin noch eine biographische Quersumme von Werken
reflektieren, ist die hochgezüchtete kunstkritische Betrachtung von
einzelnen Gebäuden. Der Journalist rüstet sich das Haus so sorgsam zu
wie ein Kannibale einen Säugling, präpariert jede Faser des Baukörpers

mit hoch spezialisiertem theoretischem Operationsbesteck heraus

und lutscht es vor dem Publikum genüsslich aus. Das Bauwerk
als Kunstwerk und Denkmal bekommt dabei eine kulinarische
Komponente: extrem geschmacksorientiert und flüchtig, aber durch die

Konservierungsmittel Kunstgeschichte und Philosophie über den

Tag hinaus haltbar gemacht. Solche Arbeit bleibt jedoch auf eine
kleine Branchenöffentlichkeit beschränkt. Von Stadt, Lebenswelt,
Soziologie, alltäglichem Gebrauch und urbanistischen Kräften und
Leidenschaften weiss sie nichts.

Die dritte Variante der ideologiekritischen Architekturkritik
kennt weder Stars noch Kunstwerke. Sie denkt nicht in
bürgerlichpersonalen Beziehungsgeflechten, sondern ganz marxistisch in
funktionalen und systemischen Zusammenhängen. Hier schiessen der

antikapitalistische Impetus der Sechzigerjahre und der Faschismusverdacht

der postmodernen Achtzigerjahre zusammen. Aber diese dritte
Variante ist nicht nur die für das Publikum irrelevanteste, sondern

aufgrund ihrer eigenen Anmassung die für die Branche wohl
irreführendste Form von Berichterstattung. Denn sie warnt vor der
kapitalistischen Inbesitznahme der Architektur, vor der Tertiärisierung
der Stadt zur toten Bürowüste und vor der Zerstörung des öffentlichen

Raumes, während die listige Wirklichkeit längst weitergeeilt ist.
Das bevorzugte Beispiel dieser Dreifachkritik in den vergangenen

Jahren, der Potsdamer Platz in Berlin, hat alle Prophezeiungen
ziemlich blamiert. Hier war das Kapital viel klüger als die
Ideologiekritik und hat angesichts wachsender Bürohalden die

Nutzungsprogramme längst geändert. Anstelle eines Dienstleistungsfriedhofes

entsteht jetzt ein Musical-, Variete-, Casino-, Gastronomie-,
Kino- und Entertainment-Zentrum, das zum ersten innerstädtischen
Robinson-Club Europas wird.

Das ist derselbe Las-Vegas-Effekt wie in den viel gescholtenen
Einkaufskarawansereien am Rand ostdeutscher Städte. Diese
Phänomene haben zwar mit der traditionellen europäischen Stadt und
ihren öffentlichen Räumen nichts mehr zu tun. Aber sie bieten
andere Vergesellschaftungsqualitäten mit hybriden Nutzungsformen in
sozialen Verdichtungsgraden, von denen die Kritiker nichts wissen

- wohl aber die täglich fünftausend Besucher der Info-Box, die den
Sturm auf die neue Mitte Berlins proben. Zur Erklärung dieser

neuen Phänomene reicht der rhetorische Rückgriff auf die klassischen

Grossstadtflaneure Benjamin, Kracauer, Simmel oder Hessel,
die zum Repertoire jeder gehobenen Architekturkritik gehören, nicht
mehr aus.

Aber nicht nur die Kritiker, sondern auch die Baumeister erkennen

kaum die phantastische Adhäsionskraft der Architektur für die

heutige kollektive Imagination. Man mag es den Architekten
nachsehen, dass sie aufgrund ihres Werbeverbotes zu jeder passenden und

unpassenden Gelegenheit ihre Einzelwerke präsentieren. Aber dass

die Berichterstatter sich überwiegend mit Werkanalysen,
Kunstbetrachtungen und Ideologiekritiken abgeben und das technische und
seziale Gesamtkunstwerk namens Stadt und seine neuen
Vergesellschaftungsformen kaum thematisieren, ist unverzeihlich.

Quellenangabe: Auszüge aus dem gleichnamigen

Essay, 1 997 erschienen in «Streiten für
die menschliche Stadt - Texte zur Architekturkritik»,

mit Genehmigung des Junius-Verlags,
Hamburg

Paolo Fumagalli

Die militante Kritik
Seit die Architektur in der Welt der Massenmedien - der Tageszeitungen,

der Wochenzeitschriften, des Fernsehens - Einzug gehalten
hat, muss sie sich mit dem auseinandersetzen, was die Kulturindustrie

mit sich bringt. Der Erfolg des «Architektur-Spektakels», das

die Öffentlichkeit in seinen Bann zu ziehen vermag, hängt damit

zusammen; es hält durch seine ganzseitige Aufmachung in den

Medien bereits dem Vergleich mit den Aktualitäten, der Mode und
dem Theater stand. Seine Fassaden und Interieurs vermögen ein
Zuschauer-Publikum emotional anzusprechen. Auch viele Architekturzeitschriften

sind bereits in diese «Falle» getappt.
Erste Konsequenz dieser neuen Art, sich innerhalb des heutigen

Kulturwettbewerbs zu behaupten, ist die Empfänglichkeit für das

formale Resultat, denn die Form ist es, die beeindruckt, die zu den

Leuten spricht. Die spezifisch architektonischen Aspekte werden

lediglich am Rande berührt, zugunsten der - weit augenfälligeren -
Signale, die ein solcher Bau aussendet. Die originellste, am lautesten

herausgeschriene Idee, die auf den ersten Blick fassbar und

jedermann verständlich ist, kommt am besten an. Längst vergangen scheinen

die Zeiten des «geduldigen Suchens»; der Entwurf reduziert sich

immer mehr auf den Augenblick der Erfindung, in der Abkürzung
über die Objektivierung, die formale Trouvaille. Gleich ergeht es den

Texten, die diese Bauten begleiten: auch sie schrumpfen zu leeren

Formeln, weil sie nur noch darauf bedacht sind, neue Moden zu
erfinden, neue Mythen, neue Stars und neue Architekturströmungen
zu kreieren. Eine Welt der publikumswirksamen Slogans!

Zwar hat auch Le Corbusier seine Slogans lanciert, wirkungsvolle

Wendungen, die in die Geschichte eingegangen sind: «L'architecture

est le jeu savant, correcte et magnifique...», oder jenen
wunderschönen Titel im Zusammenhang mit seiner Reise in die

Vereinigten Staaten: «Quand les cathedrales etaient blanches». Diese

Aussagen jedoch standen im Dienste einer Idee, nicht einer Form.
Sie waren die Waffen, mit denen er seine Duelle austrug, um seine

architektonischen und räumlichen Visionen zu vermitteln, damit
das Neue über das Alte siegte. Mit diesen Slogans - man könnte
sie auch Tricks nennen - als Hilfsmittel machte er seine Theorien
besser verständlich. Es waren die Formulierungen eines militanten
Geistes.

111998 Werk. Bauen+Wohnen 57



Auch die Architekturgeschichtsschreibung von Siegfried Giedi-
on (Space, Time and Architecture, 1941) und Bruno Zevi (Storia
dell'architettura moderna, 1950) war eine militante. Sie nahm Partei
für eine bestimmte Art von Architektur, wandte sich sogar gegen
diesen oder jenen Architekten. So ist zum Beispiel in Giedions
«Architekturgeschichte dieses Jahrhunderts» Mendelsohn überhaupt
nicht erwähnt, aus dem einfachen Grund, weil sein Werk Giedions
rationalistischen Visionen der Moderne nicht «konform» war. Bruno
Zevi wiederum schwärmte für Frank Lloyd Wright und die organische

Architektur.
Für Giedion und Zevi, wie im übrigen auch für Leon Battista

Alberti oder Serlio, für Behne oder van Doesburg, für Pevsner oder
Benevolo, für Rogers oder Aldo Rossi, ist das Schreiben über
Architektur Teil des Entwurfs. Wie Anthony Vidier (in Lotus Nr. 72,
S. 130) richtig feststellt, sind Geschichte, Theorie und Kritik
unauflöslich miteinander verbunden, in wechselseitiger Beziehung miteinander

verknüpft, und ihr einziger gemeinsamer Nenner ist der
architektonische Entwurf.

In der Geschichte findet der Entwurf seine Quellen und
Referenzen, seinen autonomen Raum, auch in Augenblicken, in denen
diese Geschichte belächelt, bekämpft oder gar abgelehnt wird, wie
zu Beginn des Avantgardismus, in den Zeiten des Futurismus.

In der Theorie findet der Entwurf das Gerüst, auf das er sich
abstützen kann, von dort bezieht er die Regeln, Möglichkeiten
und Dogmen, die zu präzisen räumlichen und formalen Ergebnissen
führen.

In der Kritik findet der Entwurf die Mittel, die Geschichte
zu interpretieren, um in ihrem unerschöpflichen Fundus an
Tatsachen, Namen, Daten, Tendenzen, Stilen und Philosophien jene
Verwandtschaften, Überlegungen und Erklärungen auszumachen,
die dem architektonischen Diskurs und seiner spezifischen Sprache
dienen.

Heute ist der Kritiker nicht mehr militant und weit entfernt von
den Problemen des Entwerfens und dem «Handwerk» des Architekten.

Er ist mit anderem beschäftigt, hat es eilig, denn die Massenmedien

sind nur an der schnellen Information interessiert: Er sieht
sich dazu gezwungen, den Bericht, die Reportage über die
Architekturgeschichte zu stellen, und unterdrückt das Interesse für das

Entwerfen zugunsten des Entworfenen.
Die Absichten und Ideen, die hinter dem Projekt stehen, bleiben

unbeachtet. Ebenso der Bauprozess. Kein Mensch - auch nicht in
den Fachzeitschriften - bemüht sich mehr darum, zu verstehen oder
zu erklären, wie die Pfeiler, die ein Gebäude tragen, den Erfordernissen

der Statik entsprechen, warum ein bestimmtes Baumaterial
anstelle eines anderen gewählt, auf welche Art dieses Material
eingesetzt wurde und wie und aus welchen Gründen die Fenster- und
Türöffnungen mit ihren Rahmen, Dimensionen und Farben sowie
ihrer Gliederung entworfen und gestaltet sind. Die Architektur wird
nicht mehr auf ihr Funktionieren hin untersucht, sondern nur noch
vom figurativen Gesichtspunkt her konsumiert.

Vielleicht muss sich der Architekturkritiker neu erfinden. Nicht
mehr militant und fern vom Handwerk, muss er nach neuen Mitteln
suchen und einer neuen Sprache, um den anderen die Belange der
Architektur nahe zu bringen, Ausdrucksmöglichkeiten finden, um
nicht nur vom formalen Ergebnis zu reden, sondern auch vom
Prozess, der zu diesem Ergebnis geführt hat, wie auch von den kulturellen

Werten, die das Bauwerk vermittelt.
Sonst geschieht, was heute bereits passiert: Angesichts einer zum

Supermarkt degradierten Architektur nimmt der Architekt keinerlei

Notiz von den Märchen, die der Kritiker erzählt. Er zieht sich auf
sein eigenes Handwerk zurück und bedient sich wieder seiner eigenen

Sprache, der architektonischen. Dies ist keine Flucht nach vorn,
sondern ein Zur-Seite-Treten, er lässt den Informations-Schnellzug

- mit dem Kritiker als Lokomotive - vorbeifahren, damit er die Zeiten

und Räume wiederfinden kann, die ihm adäquat sind.

(Übersetzung aus dem Italienischen: Christa Zeller)

Brett Steele

Entwerferkritik oder
Architektur mit anderen Worten

Es gibt keine Kritik, nur Geschichte.

Manfredo Tafuri. Theorien und Geschichten der Architektur

Unsere einzige Verantwortung gegenüber der Geschichte ist,
dass wir sie neu Schreiben. Oscar Wilde, Der Kritiker als Künstler

Mit der Feststellung, dass wir in einer Zeit des kritischen Eklektizismus

leben, eröffnete der Architekturhistoriker Manfredo Tafuri
die Einleitung zu «Theorien und Geschichten der Architektur»,
seinem überaus einflussreichen Buch von 1968. Dabei ging es ihm wohl
nicht so sehr darum, die international markante Zunahme der
verschiedenen Formen des Schreibens, Abbildens und Publizierens

aufzuzeigen, die man gemeinhin für Architekturkritik hält - ein
Umstand, der heute noch weit stärker verbreitet ist als zur Zeit von
Tafuris Niederschrift und zu dem auch dieser Essay Stellung nehmen
soll. Vielmehr hielt Tafuri dem Leser vor Augen, wie viele
unterschiedliche Theorien und Verfahren dem Kritiker (oder Betrachter)

zur Auswahl stehen, um die Wahrnehmungsart eines bestimmten
Werkes festzulegen.

Durch seinen Hinweis auf den kritischen Eklektizismus wollte
Tafuri eine umfassendere Auffassung legitimieren: ein Geschichtlich-
Machen aller zeitgenössischen Haltungen und Wahrnehmungen
innerhalb der zeitgenössischen Architektur. Darin lag für den

überzeugten und unnachgiebigen historischen Materialisten die alleinige
und einzig richtige Aufgabe eines Architekturkritikers von heute.
Dieses Verfahren bot Gewähr für die Berechtigung (und die Genauigkeit)

in der objektiven Erfassung eines Werks durch den Kritiker.
Jenem Werk wurden Eigenschaften und Bedeutungen zugeschrieben,
die durch eine gründliche historische Analyse herausgeholt werden
konnten. Demnach forderte Tafuri ein anderes Verhalten vom
Kritiker als vom betreffenden Architekten - und von der Architektur:
«In der widersprüchlichen Aufgabe des Entwerfens vermag der
Architekt immer irgendeinen Zusammenhang zu erkennen. Doch der

Kritiker, der sich mit einer derartigen Situation begnügen würde,
wäre entweder schlicht verdächtig oder unverzeihbar oberflächlich.»
Tafuris Definition des Kritikers als eines in erster Linie engagierten
Historikers und die damit zusammenhängende Beschränkung seiner

Kompetenzen lässt sich in der noch immer üblichen Skepsis erkennen,

mit der die Architektenschaft den meisten Formen von Kritik
begegnet. Werden sie darauf angesprochen, stufen heute die meisten
Architekten Kritik gegenüber ihrer eigenen Arbeit als eine

untergeordnete Tätigkeit ein. Für sie besitzt die Kritik eine Funktion: ge-

58 Werk. Bauen+Wohnen 111998



trennt von und verwandt mit ihren eigenen Aufgaben, die sie (wie
auch Tafuri) dennoch als ganz anders geartet auffassen. Solch eine

Gesinnung zeigt nicht zuletzt, wie die im modernen, zweckgebundenen

Diskurs lange Zeit typische Fixierung auf Funktionen in den

Köpfen von Architekten noch voll im Schwung ist. Gerade jene
institutionalisierte Ausprägung von «kritischen» versus produktiven
Beiträgen innerhalb von Adornos so genannter Kulturindustrie wird
heute durch die Äusserungen der kritischen Theorie verunglimpft -
so auch durch die Arbeiten zahlloser Architekten. Dass die kritische
Theorie zu solch einer Demontage Hand bieten kann, entgeht
jedoch vielen Entwerfern, weil die Werkzeuge jener Theorie
(grundsätzlich und radikal) anders sind: Den Raum, den die Theorie mit
Wörtern, Bildern und Analysen errichtet, beansprucht die Mehrheit
der Architekten nur für die eigenen, sorgfältig kontrollierten und
entworfenen Projekte.

Einen Schlüssel zur Auflösung von Tafuris (und im Grunde
genommen von jedem funktionalistischen) Kritikverständnis findet

man, sobald die vermeintliche Trennung von Kritiker und Künstler
in Frage gestellt wird. Gemäss Roland Barthes würde ein solcher
Kritiker nicht das Werk im Unterschied zu anderen Produktionsformen
situieren, sondern den eigentlichen Akt der Kritik wie eine Form der
Produktion behandeln und die daraus hervorgehenden Bedeutungen
auf das Werk beziehen. Barthes erteilte dem Kritiker eindeutig eine

privilegierte Stellung, die lange selbstverständlich war in Werken
wie Oscar Wildes «The Critic as Artist» (mit einer Auffassung vom
Kritiker, nicht vom Künstler, als Anführer des gesellschaftlichen
Wandels) oder Friedrich Nietzsches «Fröhliche Wissenschaften» (die
den Kritiker als einen Superman im endlosen Heldenkampf mit
dem Status quo zeigen). Beide Texte nahmen die Ausdehnung von
Kritik im 20.Jahrhundert (auf alle Fragen des Alltags) vorweg, wie
sie schliesslich auch den Rahmen für die Überakkumulation bildete,
der Tafuri zu seinem Beitrag bewog.

War es zur Zeit von Tafuris Text vor dreissig Jahren allenfalls
noch denkbar, einen grundsätzlichen Unterschied zwischen Architekt

und Kritiker anzunehmen, ist dieses Argument heute dürftig.
Zunehmend verwischen neue Formen der entwerferischen - und
kritischen - Tätigkeit die Trennung Architekt/Kritiker auf bewusste
Weise. Derartige Praktiken sind seit Tafuri in den vergangenen drei

Jahrzehnten aufgekommen. Einige Vorbilder in der Kunstpraxis
scheinen die Arbeit bestimmter Architekten beeinflusst zu haben. So

offenbarte sich bei Andy Warhol, der gleichermassen auf die Erzeugung

des eigenen Ruhms wie auf seine Kunst versessen war, ein Wissen

um die Schwierigkeiten, die aus der heute institutionalisierten
Ausprägung von Praxis und Kritik hervorgehen.

Dieses Bewusstsein zeigt sich auch bei einem Architekten wie
Philip Johnson. Dokumentiert ist seine sorgfältig konstruierte Identität

innerhalb der Architektur. Johnsons Verständnis dieser

Inszenierung tritt am deutlichsten in der Besprechung seiner selbst hervor

(der Kritiker als Architekt als Kritiker), die in «Architectural
Forum» ein Jahr vor Tafuris Text erschien. In diesem Schlüsselmoment

der neueren Architekturkritik bespricht JohnsonJohnsons
Veröffentlichung von Johnsons Bauten. Nicht nur wird die zunehmend
mediatisierte Wahrnehmung der Architektur reflektiert, indem es

sich um die erste Monografie der Welt handelt, in der grosse
Farbaufnahmen die konventionellen Mittel der Projektdokumentation
ersetzen. Vielmehr setzt sich Johnson mit der Konkurrenz von Kritik

und Entwurf auseinander, weil er den an seine Arbeiten
angesetzten Massstab hinterfragt. Er hat ein gespaltenes Verhältnis zum
Verdienst seines eigenen Werks und fragt, warum das, was Archi¬

tekten (er selber mit eingeschlossen) reden, sich von dem, was sie

tun, unterscheidet.
Innerhalb der Kunst bestätigen weitere der Architektur und ihren

Diskursen nahe stehende Strategien den Rang jener neueren
Entwurfshaltungen, bei denen die Grenzen von Kritik und Entwurf
verschmelzen. So verband sich das Aufkommen der Minimal Art in den

Sechzigerjahren mit aufwendigem theoretischem Rüstzeug, dessen

interne Leitlinien nicht die herkömmlichen Kritiker, sondern die

verantwortlichen Künstler festlegten. Über seine gesamte Laufbahn

hinweg hat Peter Eisenman Texte verfasst, die unsere Wahrnehmung
seines Werks bestimmen. Eisenman ist bis heute beispielhaft geblieben

und entstammt derselben Generation wie die Minimal-Künstler,
deren Texte er als Quelle für seine Theoriebildung zitierte.

Künstler wie Hans Haacke und andere, wie er der vom
Kunsthistoriker Benjamin Buchloh geprägten Kritik der Institutionen
verpflichtet, sind seit Tafuris rigoroser Trennung von Kritik und Praxis

in Erscheinung getreten. Diese sehen den Künstler weniger als einen

Erzeuger von Objekten und Bildern als in der Rolle des Kritikers vom
Fach, der die in der Kunstwelt üblichen Abläufe und Formen des

Austauschs hinterfragt. Die Stellung ist derjenigen eines Rem Koolhaas

nicht unähnlich: Wie schon Johnson zuvor, begann Koolhaas
seine Laufbahn mit dem Schreiben über Architektur - «Delirious

New York» war in aller Welt verbreitet, bevor er sich dem Bauen
zuwandte - und erlebt bis heute Verunsicherungen zwischen seinem

Werk und den Forderungen seiner Bauherrschaften. Koolhaas'

Haltung trat zutage in seinem Erweiterungsvorschlag für das Museum
of Modern Art in New York, der sich nicht wie ein fertiger Entwurf
ausnahm: Er nahm die Form eines Buches an, um verschiedenartige

Möglichkeiten aufzuzeigen, mit der eine Museumsarchitektur beim

Betrachter die Wahrnehmung ausgewählter Kunstwerke inszeniert.

Jene für die Moderne so typische praktische Gewissheit, die sich

gerade in Belangen wie der jeweiligen Aufgabe von Architekt und

Kritiker ausdrückte, ist einer Ambivalenz gewichen, wie sie auch den

Äusserungen der kritischen Theorie entspricht. Der Kunsthistoriker
Hai Foster stellt zur heutigen Situation fest, dass die neue
Kritikergeneration gegenüber der Moderne eine grössere Distanz als

gegenüber der kritischen Theorie empfindet. Blickt diese Generation
zurück auf die Zeit ihrer intellektuellen Prägung, die Jahrzehnte seit

Tafuris Beitrag (wohl der letzten modernen Kritik innerhalb der

Architektur), dann erscheint die kritische Theorie weiterhin wie die

beste Technik, um die Schwierigkeiten der Disziplin neu zu
betrachten. Darum müssen Formen der Analyse verschwinden, die

noch an einer scharfen Trennung der Kritik und der anderen (u.a.

entwerferischen) Tätigkeiten festhalten. Dies ist weniger notwendig
der Begrenztheit der jeweiligen Disziplinen wegen, sondern weil

gerade deren Überlappung erkannt werden muss: Praxis und Kritik
beteiligen sich beide an der Erzeugung des Raumes, in dem heute

ein durchkomponiertes gesellschaftliches Beziehungsgeflecht seinen

Rückhalt findet. (Aus dem Englischen von Andre Bideau)

Bibliografie:
Roland Barthes, Criticism and Truth, (Minnea-

polis: University of Minnesota Press), 1987
Hai Foster, The Return of the Real: The Avant-

Garde at the End of the Century (Cambridge:
MIT Press), 1996

Philip Johnson, Architecture 1949-1965, Re-

viewed by Philip Johnson, Architectural Forum,

October, 1966

Manfredo Tafuri, Theories and History of

Architecture (London: Granada), 1980

Oscar Wilde, The Critic as Artist, in Collected
Works of Oscar Wilde (Ware: Wordsworth

Editions), 1997

111998 Werk, Bauen+Wohnen 59


	Standpunkte : Dieter Hoffmann-Axthelm, Ullrich Schwarz, Carl Fingerhuth, Jeffrey Kipnis, Michael Mönninger, Paolo Fumagalli, Brett Steele

