
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 85 (1998)

Heft: 4: Kitsch?

Artikel: Zwischen Bedeutung und Schwärmerei

Autor: Auer, Gerhard / Scheier, Claus-Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-64206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-64206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Bedeutung und
Schwärmerei
Das folgende ist ein Dialog, kein Interview: Der Philosoph

Claus-Artur Scheier und der Architekt Gerhard Auer
unterhalten sich über ein zugerufenes Stichwort.
Natürlich ist das Ergebnis kein Mitschnitt, sondern ein
von den Autoren bereinigter Text, eine Collage lose
verbundener Betrachtungen, ein transdisziplinärer Chat.

G.A. Auf der Darmstädter Mathildenhöhe begegnen sich
derzeit Friedensreich Hundertwasser und Ferdinand Kramer
in zwei Ausstellungen. Der erste lockt ein grosses Publikum,
das den zweiten kaum eines Blickes würdigt. Warum wurden

im 19. Jahrhundert neugotische Bahnhöfe den Schin-
kelschen vorgezogen? «Weil das Zweckgerichtete bei Schinkel

nicht schön genug war», so folgert Hermann Broch,
demzufolge der Kitsch eine böse Macht ist, die das Ethische
(der wahren Kunst) an das blosse Ästhetische (des schönen
Scheins) verrät.

C.A.S. Was für den Kitschier Hundertwasser einnehmen

mag, ist seine traumwandlerische Sicherheit an der
Grenze zwischen dem Kindischen und dem Kindlichen. -
Zum Kitsch wie zur Sentimentalität gehört die «autoritäre
Persönlichkeit», von der die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts

Abschied nahm.
Damit war auch die grosse Zeit des Kitschs vorbei, von

der Pop-art wurde er endlich (mit einer Lieblingswendung
Adornos) kassiert. Was übrig blieb, war die billige Simulation.

Im Disney-Land ist sie durch fun entschärft, jeder, der
hingeht, weiss das (Handkes geglückter Tag als Ketchup).
Freilich: Kinder haben den Sinn noch gratis - im Kinderland
gibt es keinen Kitsch; denn der Kitsch ist der ästhetisch
simulierte Sinn.

Der postmoderne Umgang mit dem Kitsch ist das Zitat.
Aber Vorsicht: Was ist um wessen willen?

G.A. Am Abgrund zwischen der Popkunst ironischer
Affirmation und dem Märchenland naiver Bedürfnisbefriedigung

herrscht damit noch kein Einverständnis. So unversöhnt

wie im 19. Jahrhundert stehen wenige Kenner einer
Majorität von Schönheitssuchern gegenüber; der sophistische

Vereinnahmungsprozess des Kitschs durch die Kunst
(seit dem Surrealismus bereits) hat nur die ersteren amüsiert,
die letzteren sind immer noch auf die Produktion gut
verdaulicher Massenware angewiesen (von der ja Dürers Hasen
und Hände nicht ausgeschlossen sind). Was unterscheidet
Kitsch von schlechter Kunst?

C.A.S. Schlechte Kunst gibt es, seit es Kunst gibt. Sie
bleibt unterhalb des ihrer Zeit möglichen Niveaus von Form
und Gehalt, aber sie begnügt sich mit dem, was die Gesellschaft

von ihr erwartet. Kitsch gibt es erst im 19. und 20.
Jahrhundert (das Wort selbst ist erst in den achtziger Jahren
des 19. Jahrhunderts belegt und hat bedenkenswerterweise

kein genaues Äquivalent in den Nachbarsprachen). Vorbereitet

wird er in der Empfindsamkeit des 18. Jahrhunderts:
die verfolgte Unschuld der «gothic novel», der Augenaufschlag

der Greuze-Mädchen, die Pastoralen aus Meissner
Porzellan. Der Kitsch gehört noch nicht in den Horizont der
manufakturiellen, sondern erst der industriellen Produktion.
Schlechte Kunst ist immerhin noch Kunst, aber der Kitsch
ist die Simulation von Kunst: zum Fetisch-Charakter der
maschinell produzierten Ware gehört die Simulation von Natur
und Geschichte. Kitsch wird sie, wo die Massenfertigung
durchschlägt: «Die kleinen Genrebilder werden mit fabriks-
mässiger Oberflächlichkeit hergestellt, werden <gekitscht>».
(O.v. Leixner, 1877)

G.A. Also ein Imitationssystem - aber auch ein
Suggestionssystem der falschen Gefühle. (Wie es in den geläufigen
Kitschtheorien ja übereinstimmend behauptet wird.)::" Man
begegnet dem Kitsch-Urteil häufiger auf den Abwegen der
bildenden Künste, der Musik, der Literatur, des Designs -
seltener der Architektur. Vielleicht, weil die Baukunst nie

ganz Kunst sein kann (es sei denn im Reich der «follies»),
dürfte sie auch nie ganz Kitsch werden. Ihr entsprechendes
Potential - siehe noch einmal Hundertwasser - scheint in
den applizierten Dekors, den Intarsien und Ornamenten zu
siedeln, also auf den Oberflächen.

Das gilt aber nur, solange wir - unter prä- oder
postmodernen Überzeugungen - Kern und Hülle, Gebrauch und
Gestalt, Syntax und Semantik ordentlich getrennt halten.

Seit die Moderne jedoch mit ihrem form follows function
deren Einheit behauptet, musste es auch einen kitschigen
Funktionalismus geben können: Man findet ihn tatsächlich
in der Stromlinienzeit der vierziger oder in der
Kunststoffkapsel-Zeit der sechzigerJahre, heute in den technizistischen
inside-out-Moden und anderen Pseudo-Konstruktivismen,
die sogar die Ingenieurs-Vernunft noch dekorativ
vereinnahmen möchten.

C.A.S. Die Architektur der «klassischen Moderne»
wandte sich polemisch gegen Jugendstil und Historismus:
sie fielen unter Kitsch-Verdacht (Adolf Loos: «Ornament
und Verbrechen»). Wie die Kunst dieser Zeit überhaupt zog
sie sich aus der Semantik in die ästhetische Syntax zurück.
Kitsch ist ein Zuviel an Semantik, genau jenes Quantum, das

von der Syntax nicht mehr gedeckt wird, die Form gleichsam,

die unter der Bedeutung, die sie tragen soll,
zusammenbricht.

G.A. Wenn wir solche Übersättigungen rasch bemerken,

gilt das auch für ihr Gegenteil, die asketischen Versionen?

Sind im Geraune des Pathos - dem Alter ego des
Kitschs - nicht mehr falsche Töne als in einer Operette?
Unter Architekten gesagt: Ist die Ansteckungsgefahr bei
Calatrava nicht gefährlicher als bei Hundertwasser?

Werden nicht die fachwerkseligen Historisierungen des

28 Werk, Bauen+Wohnen 4 1998



Dritten Reichs einstimmig belächelt, während totalitärer
Klassizismus bei Pathetikern der Postmoderne - wie Leon
Kier oder Aldo Rossi - sich grosser Beliebtheit erfreut?

C.A.S. Dass vom Sentimentalischen zum Sentimentalen
nur ein Schritt ist, hat das 18. Jahrhundert gelehrt.

G.A. Ein prominenter Kritiker der aktuellen Berliner
Entwürfe zu einem Denkmal der ermordeten Juden (der
Präsident der Akademie der Künste, Gyirgi Konrad) hat die

gesamte Produktion der beteiligten Künstler als «gnadenlosen

Kitsch» bezeichnet und hat statt dessen einen
Stadtgarten für Kinderspiele vorgeschlagen. Prompt findet er
einen Gegenkritiker, der desgleichen als Verharmlosungs-
Kitsch diffamiert.

Beide haben natürlich recht, denn dieser Kitsch
entspringt nicht den Gestalten (von Gärten oder Monumenten),

sondern deren Überlastung mit symbolischer Schwerstarbeit

- der in unserem Falle keine Form je gewachsen sein
dürfte.

C.A.S. Vom Erhabenen (dieser zentralen Kategorie des
18. Jahrhunderts) zum Lächerlichen ist nach Napoleon nur
ein Schritt. Aber auch vom Erhabenen zur Gewalt. Die
Ästhetik des Politischen ist Kitsch, wann immer die
Drohgebärde ins Innige transformiert wird. Wo sich Politik nicht
durch Kunst, sondern Kunst durch Politik legitimiert,
entsteht Kitsch. Nationalsozialistische Kunst war kitschig, wo
sie nicht drohen wollte (alle nationalsozialistische Architektur

wollte es): sie hatte nur diese beiden Möglichkeiten.
G.A. Ob in Drohgebärden oder bloss in Pathosgesten,

die Architektur besitzt - im Gegenpol zum Dekorativen -
ein beachtenswertes Kitsch-Repertoire in ihren monumentalen

Purismen; dem überschwenglich Gesprächigen steht
das sinnträchtig Schweigsame nicht nach.

Obwohl auf einer unterkühlten Seite keine Süssigkeiten
angeboten werden, gibt es auch einen naiven (kitschbedürftigen)

Konsumenten des Horrors, des Schocks, der
Ergriffenheit.

Broch hat das aus der (romantischen) Entdeckung einer
individualisierten Seelenlandschaft erklärt, die nun Bühnen
benötigte für jedermanns Erhabenheits- und Unendlichkeitserfahrungen.

Caspar David Friedrich lieferte sie in den grossen

Andachtsräumen der Natur - und später die Künstler
des Minimalismus in ihren Suggestionen reinen Lichts, purer
Farbe, elementarer Geometrie, schierer Materie.

Mit Robert Rosenblums Essay The Abstract Sublime hat
ja der Minimalismus seine Erhabenheitsbemühungen
zugegeben; mehr noch - die Moderne ist sich ihrer verleugneten
Emotionen bewusst geworden.

Dass die rationale Architektur der Pyramiden oder des
Pantheons affektiv noch hoch aufgeladen war, hat zuerst
Boullee gewusst, der seine eigenen Emotions-Maschinen
freilich nicht bauen durfte. Erst neuerdings sind Asketen wie¬

der erfolgreicher: Ein zunehmendes Publikum goutiert, der
postmodernen Frivolität überdrüssig, einen demonstrativen
Purismus (z. B. bei Ando, Pawson oder Zumthor), nicht zur
rationalen Erfrischung, sondern in Erwartung synästheti-
scher Innigkeiten. Lauert nicht überall, wo grosse Gefühle
nach Ausdruck suchen, auch der Kitsch?

C.A.S. Als billige Simulation von Sinn, umweglose
Ersatzbefriedigung des metaphysischen Bedürfnisses, überlebt
Kitsch, solange die Moderne überlebt. Darum blüht er in der
Ästhetik von Grenzsituationen (hier droht ja das Schicksal
selber) und siedelt auf Friedhöfen und in Denkmälern...

G.A. zu denen ja heute vornehmlich die Museen
zählen! Es ist noch häretisch, aber gewiss reizvoll, nicht bloss
den schwächlichen Nachkommen des industriellen Kitschalters

nachzublicken, sondern die Vorboten einer Kitsch-
Renaissance auszumachen.

Wir brauchen den namhaften Protagonisten der neuen
Innerlichkeit dabei nicht zu nahe zu treten: nicht den Meta-
physikern des Minimalen, noch den Rhetorikern der
Oberflächen, noch den Animatoren des biomorphen Cyberraums.
Es sind die originalen Prediger, immer die Proselyten, die das

Imitationssystem des Kitschs erst in Gang setzen. (Heute ist
es das System der Werbung, das jede Ästhetik usurpiert.)

Wenn nun allen ernsten Suchbewegungen eines gemeinsam

ist, die Subversion unserer Gefühle, dann dürfte sich

postindustrieller Baukitsch in Psychologisierungen ankündigen:

Tatsächlich haben wir sie bereits vor uns; in den
Strategien der Animation. Was früher Raumkunst hiess - und
sich als Form dem Auge anbot, zielt jetzt als Stimmungsdesign

multimedial ins Unterbewusste; wie früher Objekte,
werden heute Atmosphären programmiert und konstruiert.

Eine Art architektonischer «Musak» beherrscht schon
die Hotelhallen, Flughäfen und Einkaufszentren. Sie wird
sich ausbreiten, wird sich jede Originalität einverleiben,
um sie als special effect uns anzudienen, in vorauseilender
Kompassion, die aber nur noch Kunden kennt.

C.A.S. Die Moderne ist in sich gegenwendig. Am Ende
des Jahrhunderts diagnostiziert sie sich als ihr eigenes
Gefängnis: Hypostase, clöture, ökonomischer Zirkel usw.
Kein Entkommen vor der ubiquitären Herrschaft der
Simulation, es sei denn kraft der unvordenklichen Anwesenheit
des anderen. Dessen öffentliches Bewusstsein ist das Pathos
der Betroffenheit (die Drohung im Selbstgefühl der besseren

Moral) und ihr ästhetisches Korrelat der Kitsch des anderen,
ein neues Gemisch aus den alten Ingredienzen.

* Für Leser mit Vertiefungs-Interessen
Kitsch-Literatur:
Gillo Dorfles, Der Kitsch, 1968

Hermann Broch, Das Böse im Wertesystem
der Kultur, 1 955; Einige Bemerkungen zum
Problem des Kitschs

Clement Greenberg, Avantgarde und Kitsch,
1968

Ludwig Giesz, Phänomenologie des Kitsches,
1960

Heinrich Klotz, Die röhrenden Hirsche der

Architektur, 1977

Gregory Füller, Kitsch-Art (du mont), 1992

Walther Killy, Deutscher Kitsch, 1970

4 1998 Werk, Bauen+Wohnen 29


	Zwischen Bedeutung und Schwärmerei

