Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten
Band: 84 (1997)

Heft: 718: Zwischen medialer und wirklicher Pradsenz = Entre présence
médiatique et présence réelle = Between medial and real presence

Artikel: Die ewige Form?
Autor: Kahler, Gert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-63602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-63602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die ewige Form?

Auf dem Pyramidenstumpf Giberhéht, ein geometrisch prazis zugeschnittener Quader, scheinbar ab-
gehoben vom Irdischen, quadratisch - mit allseitigen Symmetrien komponiert -, die Hamburger Kunst-
halle ist im wesentlichen ein Zitat von Boullées Revolutionsarchitektur.

Die Hamburger Kunsthalle offenbart das Dilemma, das entsteht, wenn ein architekturhistorischer
Fundus nicht vergegenwartigt, wenn die ewige Giiltigkeit von Zeichen und Bedeutungen behauptet
wird. So hat die Konnotation von Monumentalitdt und absoluter Ordnung nicht nur etwas Zeit-
entriicktes — wenn der Unterschied von Geschichte und Gegenwart verneint wird, kann auch das

Erhabene und Schrecklich-Grosse karikaturhafte Ziige annehmen.

B Juchée sur son tronc de pyramide, bloc géométrique taillé avec précision, ayant apparemment
échappé a la terre, orthogonale, symétrique en tous sens, la «Kunsthalle» de Hambourg est surtout
une citation de I'architecture révolutionnaire de Boullée.

La Kunsthalle de Hambourg exprime le dilemme de I’élément architectural historique ne remé-
morant rien, de signes et de significations affirmés comme ayant une validité éternelle. La connota-
tion du monumental et de I'absolu n'a pas seulement quelque chose d’intemporel, mais lorsque la
différence entre I'historique et I'actuel est niée, le noble et le terriblement grand peut aussi prendre

des traits caricaturaux.

B Built on a pyramid stump, a geometrically precisely cut ashlar, square, and seemingly removed
from the things of earth, symmetrically composed on all sides: the Hamburg “Kunsthalle” is basically
a quotation from Boullée’s Revolutionary Architecture.

The Kunsthalle is an illustration of the dilemma that arises when historical architectural re-
sources are misrepresented, and when emphasis is laid on the supposedly eternal validity of signs
and meanings. When this happens, the connotations of monumentality and absolute order take on
a constrained, timeless quality. If the distinction between history and the present is disregarded,

elevated, awe-inspiring architecture tends to assume the aspect of a caricature.

22 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997



B[ [H[El

[EB[ e[ [

[=2]

s s

Erweiterung der Kunsthalle,
Hamburg, 1986-1996

Architekt: Oswald Mathias Ungers
W Extension de la Kunsthalle

W Extension to the Kunsthalle

Fotos: Stefan Midiller, Berlin

7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 23



Gert Kiihler

Ein einfacher Baukérper auf quadratischem Grundriss, durch
symmetrische, auf allen Seiten gleiche Fassaden betont, verklei-
det mit weissem Naturstein, und davor ein Pyramidenstumpf
mit gleich grosser Grundfliche als freier Platz: das ist der Erwei-
terungsbau der Hamburger Kunsthalle fiir die zeitgendssische
Kunst.

Eine reine geometrische Komposition: Vier Kuben sind an-
einandergefiigt, so dass sich in der Fassade ein Seitenverhiltnis
von eins zu zwei ergibt. In der Mitte wird im Grundriss ein fiinf-
tes Quadrat ausgeschnitten, das als «Haus im Haus» betont und
durch eine Zwischenschicht mit zwei gegenliufigen Treppen von
den Ausstellungsebenen getrennt wird. Auch diese Halle ist auf
allen vier Seiten gleich gegliedert.

Die zwei Sockel, der, auf dem Kubus und Pyramide stehen,
und der des Pyramidenstumpfes selbst, sind unter 45° abgeschrigt;
die Hohe der Pyramide entspricht also der Hohe des Hauses — im
Ergebnis entstehen ein «voller» und ein «leerer» Korper: die Masse
des halben Kubus und die nur angedeutete Pyramide.

Ich habe an anderer Stelle diesen Bau kritisiert, nicht, weil ich
ihn fiir «schlechte» Architektur halte, sondern weil ich seine ar-
chitektonische Haltung fiir ein Museum der Gegenwartskunst
nicht fiir richtig erachte: Der Bau ist abweisend, hermetisch nach
aussen hin geschlossen, ein Sakralbau der Kunst — und aus diesem
Grunde nicht «angemessen». Aber ich betone auch: Der Bau ist be-
merkenswert liber seinen eigentlichen Anlass hinaus.

Ungers hat sich nimlich mit dieser Komposition — wie er selbst
sagt — auf die Architekcuren des franzésischen Revolutionsarchi-
tekten Etienne Louis Boullée bezogen. Warum aber orientiert sich
ein heutiger Architekt an den Entwiirfen eines obskuren, erst in
diesem Jahrhundert ausgegrabenen Zeichners megalomaner Bau-
ten — ist das nur eine gelehrte Spielerei, ein eklektisches «Seht
mal, was ich alles kann!» — oder hat der Weg iiber Boullée auch uns
noch etwas zu vermitteln?

Auffillig ist, dass sich Ungers bisher eher an Karl Friedrich
Schinkel orientiert hat, der rund vierzig Jahre, nachdem Boullée
sein «Musdum» gezeichnet hatte, mit dem Neuen Museum in Ber-
lin das erste grosse biirgerliche Museum schuf. Der Unterschied
zwischen beiden Architekten ist aber grundsitzlicher Art. Denn
Schinkel ging als Klassizist von Komposition und Proportion aus.
Boullée hingegen war der Architekt der «reinen Formen», der geo-
metrisch einfachen primiren Kérper: Pyramide, Kugel, Kubus.
Diese Architektur der reinen Formen steht fiir sich: die Bauten
stehen fiir ein Absolutes. Wenn also Ungers, sicherlich nicht zu-
fillig oder aus einer Laune heraus, seine Bezugslinie verlagert, dann
liegt dem offensichtlich das Bestreben nach einem bestimmten
Ausdruck inne.

Aber die Alternative: hie Schinkel und die proportionsge-

24 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997

zihmte Komposition, die sich innerhalb eines bestimmten Kanons
bewegt, dort Boullée, der eine absolute Architektur zeichnet,
stimmt nicht ganz; denn Schinkel wiederum bezieht sich auch
auf Boullée, und zwar gerade in seinem Museumsentwurf. Der
Grundriss des Neuen Museums reflektiert nimlich zwei Ent-
wicklungslinien: Zum einen die (im Verstindnis des Klassizis-
mus naheliegende) Verbindung zum antiken Rom, zum anderen
die — Schinkel nicht bewusste, weil ihm unbekannte — zu Boul-
lée, wobei letztere vermittelt ist iiber dessen Schiiler, Jean Ni-
cholas Durand, der an der Ecole Polytechnique in Paris eine ratio-
nale Architektur entwickelte: eine Architektur, die unabhingig
vom Zweck des jeweiligen Gebiudes Regeln zur Verfiigung stellte.

Und wieder muss ich sagen: auch das ist nicht so einfach, wie
es auf den ersten Blick erscheint: hie Rom, dort das aufgeklirte,
rationalistische Paris Napoleons. Denn das Schinkelsche Museum
bezieht sich ja nicht auf die romische imperiale Architektur der
Foren und Kaiserbauten, sondern auf den einzigen Bau, der das
Gegenteil einer aus Proportionsregeln hergeleiteten Architektur
ist: auf das Pantheon, Kaiser Hadrians Kugelbau aus dem Jahre
120 nach Christus, gebildet aus der reinen Form der in die Kup-
pel einzuschreibenden Kugel. Schinkel nennt das Zentrum seines
Museums gar ein «Pantheon», und folgerichtig wird dort auch
nicht etwas ausgestellt — die Mitte bleibt leer, und der Rand ist
bestiickt mit den Grossen des Geistes, nicht mit den fiir die an-
deren Teile des Baus vorgesehenen Ausstellungsstiicken: «Endlich
auch kann die Anlage eines so michtigen Gebiudes (...) eines
wiirdigen Mittelpunktes nicht entbehren, der das Heiligtum sein
muss, in dem das Kostbarste bewahrt wird»!...

Nun gibt es ja noch einen zeitgendssischen Bau, der sich ex-
plizit auf das Neue Museum Schinkels bezieht — nimlich James
Stirlings Erweiterungsbau der Staatsgalerie in Stuttgart aus dem
Jahre 1984. Stirling aber bezieht sich nicht nur auf Schinkel, son-
dern auch noch (wie ich in einem fritheren Aufsatz gezeigt habe)?
sehr deutlich auf das Parlamentsgebidude des indischen Bundes-
staates Pandschab in Chandighar von Le Corbusier aus dem Jahre
1965.

Der gesellschaftliche Prozess der Aufklirung und damit der
Beginn der Moderne vollzog sich iiber einen Zeitraum von rund
150 Jahren, von etwa 1670 bis 1820, und wurde, selbstver-
stindlich, auch in der Architektur reflektiert: Die Gesellschaft,
der Mensch wurde «seiner selbst bewusst»: der Kantsche «Auszug
des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit». In
einem wahrlich revolutioniren, nimlich umwilzenden Prozess
wurde das Weltbild auf die Fiisse gestellt. Insofern hatte die Revo-
lutionsarchitektur eines Boullée oder Ledoux einen sehr zutref-
fenden Namen, obwohl die genannten mit der politischen Revo-
lution nichts anfangen konnten. Aber ihre Architekturen leisteten

1 Schinkel zum Gutachten des
Herrn Hofrath Hirt. Zitiert nach
Bauakademie der DDR (Hrsg.):
Karl Friedrich Schinkel (Katalog).
Berlin 1982, S.97

2 Kéhler, G.: Aufklarung und
frihes Leid. 1830 - 1930 - 1980.
In: Bauwelt 13/87, S. 482



7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 25



Vom Pantheon zur Kunsthalle
(Umzeichnung: G.K.)

M Du Panthéon a la Kunsthalle
(dessin: G.K.)

W From the Pantheon to the Kunst-
halle (drawing: G.K.)

Pantheon, Rom, ca. 120-127 n.Chr.
W Panthéon, Rome,

ca. 120-127 apr. J.-C.

W The Pantheon, Rome,

approx. 120-127

Etienne Louis Boullée:
Newton-Kenotaph, um 1784

W Newton-Kenotaph, vers 1784

B Newton-Kenotaph, around 1784

Etienne Louis Boullée:
Musaum, Grundriss, 1783
B Musdum (musée), plan, 1783

B Musdum (museum), ground plan,

1783

Jean-Nicolas-Louis Durand:
Museum, Grundriss, 1805

W Musée, plan, 1805

B Museum, ground plan, 1805

Fotos: Gert Kéhler, Hamburg

26  Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997

‘/‘

Ty Ha 5020

A

N

oo alle £ty
P Sule 4 s

G Cobitr dr ke
H v il

etwas anderes: sie brachten die geistige Revolution auf den ar-
chitektonischen Begriff.

Am eindrucksvollsten zeigt das der Newton-Kenotaph von
Boullée: eine gewaltige Kugel, in der unten Newtons Sarkophag
steht, iiber dem sich der nichtliche Sternenhimmel wolbt. Dieser
Weltenbau — nichts anderes ist es ja — ist nun aber (und darin liegt
das revolutionire Element) nicht einem Gott geweiht wie noch das
Pantheon, sondern einem Menschen, der zum Gott erhoben wird:
«Erhabener Geist! Grossangelegtes und tiefsinniges Genie! Gote-
liches Wesen! Newton!»?, so ruft der Architekt das Genie an. New-
ton, so der Architekeurhistoriker Adolf Max Vogt, habe « in
den Augen von Boullées Generation — der Welt die Botschaft
des Wissens vermittelt, so wie Christus die Botschaft der Liebe
vermittelt hatte. Newton wird zum neuen Messias»* — was fiir ein
Anspruch, was fiir eine Umwilzung!

Das Museum im Sinne des 19. Jahrhunderts, das die Vergan-
genheit bewahrt, um sich zu vergewissern, dass man auch eine Zu-
kunft hat, gab es zur Zeit Boullées noch nicht; der Begriff bildete
sich erst langsam heraus. Aber Boullée hat auch ein sogenanntes
«Musdum» entworfen, eine Art «Walhalla» als Ruhmestempel gros-
ser Minner; einen Ort als «Monument der 6ffentlichen Dankbar-
keit»: einen quadratischen Bau mit auf allen Seiten vorgelagerten
halbrunden Siulenhallen, die innen eine Halbkugel als zentralen
Raum — eben ein Pantheon — umschliessen.

Der Schiiler Boullées, Durand, zeichnet das «Musium» um im
Geiste postrevolutionirer Rationalitit und frithkapitalistischer
Okonomie: Die Kuppel wird kleiner im Verhiltnis zur Nutzfliche,
die halbrunden Siulenhallen werden als zu teuer eingespart. Und
Schinkel, der die Lehrbiicher Durands kannte, formuliert das
Schema fiir die spezifische stidtebauliche Situation im Zentrum
Berlins um. Aber sein Grundriss geht ebenfalls und immer noch
vom Kuppelbau im Zentrum aus.

Was hier ausgestellt wird, ist der ideale Raum, der ein geisti-
ges Prinzip abbildet: Der Weltenbau als Ort zur Bewahrung der
Geschichte des Menschen, der sich als handelndes, selbstverant-
wortliches Wesen sieht. Das aber hatte Folgen. Das Bewusstsein
seiner selbst als Handelnder, als Schépfer implizierte, dass auch die
Formen der Architektur menschengemacht waren — und damit
subjektiv verinderbar. Das Bauen verlor seine Verbindlichkeit,

3 A.M. Vogt: Boullées Newton-
Denkmal. Basel/Stuttgart 1969, S. 292
4 aa.0,5.373



seine Konvention, die es fiir die neuen Materialien ohnehin nicht
gab.

Was ja, im Nachhinein betrachtet, auch folgerichtig war: In
einer sich zunehmend differenzierenden Gesellschaft, in einer wirt-
schaftlichen Umwilzung nie gekannter Dynamik, in einer neuen
Stadt, in einem durch die Eisenbahn verinderten Land — wie kann
es da einen verbindlichen Stil geben?

Die Architekten der Moderne der zwanziger Jahre (wie schon
die der Stilkunst um 1890) suchten die Erneuerung aus dieser Sack-
gasse in einem «Zuriick zu den einfachen Dingen»: ein Barcelona-
pavillon von Mies van der Rohe ist eine Etiide {iber Sockel, Dach,
Stiitze und Raum. Aber sie waren immer noch in der Suche nach
dem einen Stil befangen — die Architekten der Moderne versuch-
ten, der Gesellschaft Richtung und Ziel zu geben. Wie beim Bau
einer Villa Rotonda oder eines Pantheons wurde ein Ideal aufge-
richtet — die Villa Savoye als «Villa suburbana» und Projektion einer
idealen Gesellschaft, die durch die Maschine befreit sein sollte.

Es waren Architekturen, die — wie die Maschine — keinen Ort
hatten, keinen Bezug zum Boden, zur Natur, und die das Funk-
tionieren mit Hilfe der Maschine zeichenhaft darstellten als
«Maschinenisthetik» — tatsichlich aber, bei aller Faszination
durch diese grosse Utopie, blieb die Idee von der «weissen Ma-
schine», von der heilsbringenden Technik, eine unerfiillte Vi-
sion, wie sich spitestens mit der Weltwirtschaftskrise 1929 ge-
zeigt hatte: sechs Millionen Arbeitslose oder Arbeits«freie»? «Der
wahre Arbeitstag der Zivilisation»> mit elf Stunden Freizeit hatte
sich angesichts der wirtschaftlichen Realitit als Katastrophe her-
ausgestellt, der technische Fortschritt stellte sich immer weniger
als gesellschaftlicher Fortschritt heraus.

Welche Lésung aber bleibt dann? Diejenige, die Le Corbu-
sier wihlt, ist die «Architektur der verzweifelten Hoffnungy. Adolf
Max Vogt hat in seinem im vergangenen Jahr erschienenen Buch
«Le Corbusier, der edle Wilde» auf frithe Prigungen hingewiesen,
die diesen Weg verstindlicher machen. In einem weitgespannten
Bogen, einer Ellipse mit zwei Brennpunkten, zeigt er folgendes:
Zum einen ist es der Kindergarten Frébelscher Prigung, in dem Le
Corbusier (oder damals noch Charles-Edouard Jeanneret) erzogen
wird und in dem die reinen, geometrischen Formen von Kugel,
Wiirfel und Pyramide als Spielkltze zur dsthetischen Selbsterzie-

hung genutzt werden. Hinzu kommt die Erkenntnis vom Ausse-
hen der «Urhiitten» durch die Funde prihistorischer Pfahlbauten.
Beides geht in die Architektur einer Moderne ein, die sich neu be-
griinden muss, nein: die Le Corbusier neu begriinden muss, mit
dem Sendungsbewusstsein dessen, der die Wahrheit erkannt hat.

Den edlen Wilden aber, einen Topos der Aufklirung, findet Le
Corbusier in Indien, im Bau der Provinzhauptstadt Chandighar.
Im wichtigsten Bau des Regierungsviertels, dem Parlament, greift
er dabei tatsichlich das Schema des Schinkelschen Museums aus
U-férmigem Biirotrakt, Rotunde und einseitiger Vorhalle mit dem
Zugang aufl® Was Schinkel in architektonische Form gebracht
hatte: die Unsterblichkeit des Menschen durch die Bewahrung sei-
ner Geschichte, das wird von Le Corbusier in freier Form — die
Loslésung von der Achsialitit! — interpretiert und in der Suche nach
dem Wahren, Unverbildeten in der Dritten Welt gefunden — in
deren demokratischstem Bau. Und im archaischen Material des
«béton brut»! In einer tragischen, weil vergeblichen Anstrengung
sucht Le Corbusier das neue Paradies in der Dritten Welt.

Das Neue Museum in Berlin und das Parlament in Chandi-
ghar markieren also zwei Positionen der «Architektur der Auf-
klirung»: die eine bestimmt den selbstbewussten Abschluss nach
einer Zeit revolutionirer Verinderungen, die andere setzt seit
dem Scheitern der Idee der Aufklirung (der «Moderne») eine
neue, verzweifelte Hoffnung auf die Dritte Welt, indem sie ihr
das architektonische Symbol der Aufklirung bringt.

Zuriick zu Ungers Museumsbau: Was hatte Boullée, auf den
sich Ungers ausdriicklich bezieht, gemacht? Er hatte zum einen
nach dem Vorbild igyptischer Pyramiden oder des rémischen
Pantheons die reinen Korper der Geometrie als reine Architektur
verwendet (was Ungers ebenfalls tut), zum anderen aber — anders
als bei den Vorbildern — die Geometrie ins Gigantische gesteigert;
das tatsichliche Pantheon hitte im Vorgarten des Newton-Keno-
taphs Platz. Diese ins Nicht-mehr-Magliche gesteigerte Grosse
folgt (ich riskiere eine Vermutung) aus der Schwierigkeit, am
Beginn der Aufklirung das Monumentale zu bauen. Mit dem
Verlust der nicht hinterfragbaren Welt ging der der Selbstver-
standlichkeit des architektonischen Monuments einher.

Boullée will das Sakrale, oder allgemeiner, das Erhabene durch
Grosse erzeugen, die, wie er sagt, «iiber die menschlichen Krifte

5 Le Corbusier: When the Cathedrals
Were White. New York 1947, S. 177
6 Soweit ich sehe, hat der englische
Architekturhistoriker William Curtis
die Verwandtschaft beider Bauten als
erster festgestellt, ohne aber daraus
weitergehende Schlisse zu ziehen.

7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 27



geht und unfassbar wird». Das Unfassbare aber wird nicht mehr in
einem Glaubensakt erlebt, sondern in der Natur: «Wenn man uns
einen Menschen malt, mitten auf hoher See, nur Himmel und Was-
ser um sich, so ist dieses Schauspiel fiir uns wahrlich dasjenige der
Unendlichkeit. (...) Wenn der Mensch so in der Unendlichkeit da-
hintreibt, in einem Abgrund unermesslicher Weite, wird er tief
erschiittert durch das aussergewdhnliche Schauspiel eines nicht
fassbaren Raumes.»’

An dem Satz ist zweierlei bemerkenswert. Zum einen geht es
nicht um das tatsichliche Erleben, sondern um ein (durch Male-
rei) vermitteltes: die dramatisierte Natur schafft erst das eigent-
liche Gefiihl des Erhabenen. Und das andere: Der «nicht fassbare
Raum» ist das Ziel des Architekten, der ein Monument schaffen
will. Das Nicht-Fassbare wird gerade durch die einfachen geome-
trischen Kérper mit ihren mehrfachen Symmetrieachsen erzeugt,
die (wie es Adolf Max Vogt nennt) der «gleitenden Skala» gehor-
chen und, wie die Kugel, auf einen Punkt reduziert, aber eben auch
ins Unendliche vergréssert werden konnen.

Ungers nun lisst mit seiner bewusst gesuchten Beziehung zu
Boullée das Erhabene zu. In der Duplizitit von zwei Baukérpern,
einem vorhandenen vollen und einem nur angedeuteten «leeren,

in den reinen Geometrien von Kubus und Pyramide, findet er die
Formel, die ihm heute Monumentalitit méglich macht: eine Mo-
numentalitit, die in der klassischen Moderne des 20. Jahrhun-
derts verloren schien, die er wiederfindet im Riickgriff auf den
eigentlichen Beginn dieser Moderne, auf die Zeit der Aufklirung,
der «Revolutionsarchitektur», die die Losldsung von der Vergan-
genheit im Namen trigt. Das Erhabene, die Summe von Schén-
heit und schrecklicher Grosse, kehrt mit diesem Bau in die Ar-
chitektur zuriick und wird wieder gesellschaftsfihig.” Der Mensch,
der auf diesem Platz steht, wird an Urformen, an Archaisches er-
innert; das «Ur-Haus», das Le Corbusier in den Westschweizer
Pfahlbauten und den reinen Formen Frébelscher Bauklstze ge-
funden hatte, wird bei Ungers zur reinen Geometrie. Beide suchen
die absolute Aussage, beide suchen die Urhiitte — und beide igno-
rieren, dass diese Urhiitte von Menschen bewohnt war, die sie aus
ihren Zwecken entwickelt hatten — die Villa Savoye war nicht zu
bewohnen, die Kunsthalle wendet sich hochmiitig gegen die Men-
schen, die doch eigentlich an die Gegenwartskunst herangefiihrt
werden sollten. Das zihlt nicht, wenn es um das Absolute geht.
Anderseits: Wer bekommt schon die Chance, seine «Urhiitte»
G.K

zu bauen?

T

7 E.L Boullée: Architektur.

P~

a.a.0.,S.75

8 A.M. Vogt: Mit Dekonstruktion
gegen Dekonstruktion. 1
In: G. Kahler (Hrsg.): Dekonstruktion?
Dekonstruktivismus? Aufbruch ins
Chaos oder neues Bild der Welt?
Braunschweig/Wiesbaden, S. 60 !
9 Ein Gedanke, der von Adolf Max

jz=zHzzziml

HH

=

Vogt bereits formuliert wurde, siehe:

[1]

A.M. Vogt: Der weisse Kubus und ﬁ W

|11

der «seltsam Uberanstrengte» Platz.
In: Hamburgische Architektenkammer
(Hrsg.): Jahrbuch Architektur in
Hamburg 1997. Hamburg 1997

|

i

I E——

Erweiterung der Kunsthalle, | ’J:
Hamburg, 1986-1996 | —— B (

W Extension de la Kunsthalle
W Extension to the Kunsthalle

-

Foto: Stefan Muller, Berlin

O

28  werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997

N

YaYavYs
NN ANV N

- A

)




7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 29



	Die ewige Form?

