
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 84 (1997)

Heft: 7/8: Zwischen medialer und wirklicher Präsenz =  Entre présence
médiatique et présence réelle = Between medial and real presence

Artikel: Die ewige Form?

Autor: Kähler, Gert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ewige Form?

Auf dem Pyramidenstumpf überhöht, ein geometrisch präzis zugeschnittener Quader, scheinbar

abgehoben vom Irdischen, quadratisch - mit allseitigen Symmetrien komponiert -, die Hamburger Kunsthalle

ist im wesentlichen ein Zitat von Boullees Revolutionsarchitektur.

Die Hamburger Kunsthalle offenbart das Dilemma, das entsteht, wenn ein architekturhistorischer

Fundus nicht vergegenwärtigt, wenn die ewige Gültigkeit von Zeichen und Bedeutungen behauptet

wird. So hat die Konnotation von Monumentalität und absoluter Ordnung nicht nur etwas

Zeitentrücktes - wenn der Unterschied von Geschichte und Gegenwart verneint wird, kann auch das

Erhabene und Schrecklich-Grosse karikaturhafte Züge annehmen.

¦ Juchee sur son tronc de pyramide, bloc geometrique taille avec precision, ayant apparemment

echappe ä la terre, orthogonale, symetrique en tous sens, la «Kunsthalle» de Hambourg est surtout

une citation de l'architecture revolutionnaire de Boullee.

La Kunsthalle de Hambourg exprime le dilemme de l'element architectural historique ne reme-

morant rien, de signes et de significations affirmes comme ayant une validite eternelle. La connota-

tion du monumental et de l'absolu n'a pas seulement quelque chose d'intemporel, mais lorsque la

difference entre l'historique et l'actuel est niee, le noble et le terriblement grand peut aussi prendre

des traits caricaturaux.

¦ Built on a pyramid stump, a geometrically precisely cut ashlar, Square, and seemingly removed

from the things of earth, symmetrically composed on all sides: the Hamburg "Kunsthalle" is basically

a quotation from Boullee's Revolutionary Architecture.

The Kunsthalle is an illustration of the dilemma that arises when historical architectural re-

sources are misrepresented, and when emphasis is laid on the supposedly eternal validity of signs

and meanings. When this happens, the connotations of monumentality and absolute order take on

a constrained, timeless quality. If the distinction between history and the present is disregarded,

elevated, awe-inspiring architecture tends to assume the aspect of a caricature.

lxx:x _'::_
___¦__¦¦________¦_¦_____¦__

Ii i
1 Rifliriiii

•tirr.,,,,

22 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997



:

txxz.

nriK £_!___. __"

¦H M|
WlBil mtmmWtWm

m m¥M mmm

^
nm m^m mm

mm sso ül¦ MM «^B ¦__ ___. ___¦ --Ell ___!

| Ulllllll '

_ e

n
EZ.eiS3^

I il f
I

llllllllllllll

Erweiterung der Kunsthalle,
Hamburg, 1986-1996
Architekt: Oswald Mathias Ungers

¦ Extension de la Kunsthalle

¦ Extension to the Kunsthalle

HHHHHBEH Fotos: Stefan Muller, Berlin

7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen ___.__>



Gert Kahler

Ein einfacher Baukörper auf quadratischem Grundriss, durch
symmetrische, auf allen Seiten gleiche Fassaden betont, verkleidet

mit weissem Naturstein, und davor ein Pyramidenstumpf
mit gleich grosser Grundfläche als freier Platz: das ist der
Erweiterungsbau der Hamburger Kunsthalle für die zeitgenössische
Kunst.

Eine reine geometrische Komposition: Vier Kuben sind
aneinandergefügt, so dass sich in der Fassade ein Seitenverhältnis
von eins zu zwei ergibt. In der Mitte wird im Grundriss ein fünftes

Quadrat ausgeschnitten, das als «Haus im Haus» betont und
durch eine Zwischenschicht mit zwei gegenläufigen Treppen von
den Ausstellungsebenen getrennt wird. Auch diese Halle ist auf
allen vier Seiten gleich gegliedert.

Die zwei Sockel, der, auf dem Kubus und Pyramide stehen,
und der des Pyramidenstumpfes selbst, sind unter 45° abgeschrägt;
die Höhe der Pyramide entspricht also der Höhe des Hauses - im
Ergebnis entstehen ein «voller» und ein «leerer» Körper: die Masse
des halben Kubus und die nur angedeutete Pyramide.

Ich habe an anderer Stelle diesen Bau kritisiert, nicht, weil ich
ihn für «schlechte» Architektur halte, sondern weil ich seine
architektonische Haltung für ein Museum der Gegenwartskunst
nicht für richtig erachte: Der Bau ist abweisend, hermetisch nach

aussen hin geschlossen, ein Sakralbau der Kunst - und aus diesem
Grunde nicht «angemessen». Aber ich betone auch: Der Bau ist
bemerkenswert über seinen eigentlichen Anlass hinaus.

Ungers hat sich nämlich mit dieser Komposition - wie er selbst

sagt - auf die Architekturen des französischen Revolutionsarchitekten

Etienne Louis Boullee bezogen. Warum aber orientiert sich
ein heutiger Architekt an den Entwürfen eines obskuren, erst in
diesem Jahrhundert ausgegrabenen Zeichners megalomaner Bauten

- ist das nur eine gelehrte Spielerei, ein eklektisches «Seht
mal, was ich alles kann!» - oder hat der Weg über Boullee auch uns
noch etwas zu vermitteln?

Auffällig ist, dass sich Ungers bisher eher an Karl Friedrich
Schinkel orientiert hat, der rund vierzig Jahre, nachdem Boullee
sein «Musäum» gezeichnet hatte, mit dem Neuen Museum in Berlin

das erste grosse bürgerliche Museum schuf. Der Unterschied
zwischen beiden Architekten ist aber grundsätzlicher Art. Denn
Schinkel ging als Klassizist von Komposition und Proportion aus.
Boullee hingegen war der Architekt der «reinen Formen», der
geometrisch einfachen primären Körper: Pyramide, Kugel, Kubus.
Diese Architektur der reinen Formen steht für sich: die Bauten
stehen für ein Absolutes. Wenn also Ungers, sicherlich nicht
zufällig oder aus einer Laune heraus, seine Bezugslinie verlagert, dann
liegt dem offensichtlich das Bestreben nach einem bestimmten
Ausdruck inne.

Aber die Alternative: hie Schinkel und die proportionsge-

zähmte Komposition, die sich innerhalb eines bestimmten Kanons
bewegt, dort Boullee, der eine absolute Architektur zeichnet,
stimmt nicht ganz; denn Schinkel wiederum bezieht sich auch
auf Boullee, und zwar gerade in seinem Museumsentwurf. Der
Grundriss des Neuen Museums reflektiert nämlich zwei
Entwicklungslinien: Zum einen die (im Verständnis des Klassizismus

naheliegende) Verbindung zum antiken Rom, zum anderen
die - Schinkel nicht bewusste, weil ihm unbekannte - zu Boullee,

wobei letztere vermittelt ist über dessen Schüler, Jean Ni-
cholas Durand, der an der Ecole Polytechnique in Paris eine rationale

Architektur entwickelte: eine Architektur, die unabhängig
vom Zweck des jeweiligen Gebäudes Regeln zur Verfügung stellte.

Und wieder muss ich sagen: auch das ist nicht so einfach, wie
es auf den ersten Blick erscheint: hie Rom, dort das aufgeklärte,
rationalistische Paris Napoleons. Denn das Schinkelsche Museum
bezieht sich ja nicht auf die römische imperiale Architektur der
Foren und Kaiserbauten, sondern auf den einzigen Bau, der das

Gegenteil einer aus Proportionsregeln hergeleiteten Architektur
ist: auf das Pantheon, Kaiser Hadrians Kugelbau aus dem Jahre
120 nach Christus, gebildet aus der reinen Form der in die Kuppel

einzuschreibenden Kugel. Schinkel nennt das Zentrum seines

Museums gar ein «Pantheon», und folgerichtig wird dort auch
nicht etwas ausgestellt - die Mitte bleibt leer, und der Rand ist
bestückt mit den Grössen des Geistes, nicht mit den für die
anderen Teile des Baus vorgesehenen Ausstellungsstücken: «Endlich
auch kann die Anlage eines so mächtigen Gebäudes eines

würdigen Mittelpunktes nicht entbehren, der das Heiligtum sein

muss, in dem das Kostbarste bewahrt wird»1...
Nun gibt es ja noch einen zeitgenössischen Bau, der sich

explizit auf das Neue Museum Schinkels bezieht — nämlich James

Stirlings Erweiterungsbau der Staatsgalerie in Stuttgart aus dem
Jahre 1984. Stirling aber bezieht sich nicht nur auf Schinkel,
sondern auch noch (wie ich in einem früheren Aufsatz gezeigt habe)2
sehr deutlich auf das Parlamentsgebäude des indischen Bundesstaates

Pandschab in Chandighar von Le Corbusier aus dem Jahre
1965.

Der gesellschaftliche Prozess der Aufklärung und damit der
Beginn der Moderne vollzog sich über einen Zeitraum von rund
150 Jahren, von etwa 1670 bis 1820, und wurde,
selbstverständlich, auch in der Architektur reflektiert: Die Gesellschaft,
der Mensch wurde «seiner selbst bewusst»: der Kantsche «Auszug
des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit». In
einem wahrlich revolutionären, nämlich umwälzenden Prozess

wurde das Weltbild auf die Füsse gestellt. Insofern hatte die
Revolutionsarchitektur eines Boullee oder Ledoux einen sehr
zutreffenden Namen, obwohl die genannten mit der politischen
Revolution nichts anfangen konnten. Aber ihre Architekturen leisteten

1 Schinkel zum Gutachten des

Herrn Hofrath Hirt. Zitiert nach:
Bauakademie der DDR (Hrsg.):
Karl Friedrich Schinkel (Katalog)
Berlin 1982, S 97

2 Kahler, G.: Aufklärung und
frühes Leid 1830 -1930-191
In: Bauwelt 13/87, S.482

24 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997



""" s***

L̂
"¦¦^jpsäaaSi

1—*jri

i _joc _^u.

i

w

'

(ssa*

^

11

[__. ?-_»*--*1

rr:

LU_

7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 25



Vom Pantheon zur Kunsthalle
(Umzeichnung: G.K.)

¦ Du Pantheon a la Kunsthalle
(dessm G K)

¦ From the Pantheon to the Kunsthalle

(drawing; G.K.)

Pantheon, Rom, ca. 120-127 n.Chr.

¦ Pantheon, Rome,
ca 120-127 apr J.-C.

¦ The Pantheon, Rome,

approx. 120-127

Etienne Louis Boullee:
Newton-Kenotaph, um 1784

¦ Newton-Kenotaph, vers 1784

¦ Newton-Kenotaph, around 1784

Etienne Louis Boullee:
Musäum, Grundriss, 1783

¦ Musäum (musee), plan, 1783

¦ Musäum (museum), ground plan,
1783

Jean-Nicolas-Louis Durand:
Museum, Grundriss, 1805

¦ Musee, plan, 1805

¦ Museum, ground plan, 1805

Fotos: Gert Kahler, Hamburg

~- «__• jigj f ij Iii" gl
—i 0 ,-:

X <9

<_>

»
8

' i

(PH * Si ** <

Ml O iiy

1*-

slsisSssüä.

r ^

I
h

m
r\;,mmi.m X

L A

etwas anderes: sie brachten die geistige Revolution auf den
architektonischen Begriff.

Am eindrucksvollsten zeigt das der Newton-Kenotaph von
Boullee: eine gewaltige Kugel, in der unten Newtons Sarkophag
steht, über dem sich der nächtliche Sternenhimmel wölbt. Dieser
Weltenbau - nichts anderes ist es ja - ist nun aber (und darin liegt
das revolutionäre Element) nicht einem Gott geweiht wie noch das

Pantheon, sondern einem Menschen, der zum Gott erhoben wird:
«Erhabener Geist! Grossangelegtes und tiefsinniges Genie!
Göttliches Wesen! Newton!»3, so ruft der Architekt d^s Genie an. Newton,

so der Architekturhistoriker Adolf Max Vogt, habe «- in
den Augen von Boullees Generation - der Welt die Botschaft
des Wissens vermittelt, so wie Christus die Botschaft der Liebe
vermittelt hatte. Newton wird zum neuen Messias»4 - was für ein
Anspruch, was für eine Umwälzung!

Das Museum im Sinne des 19. Jahrhunderts, das die Vergangenheit

bewahrt, um sich zu vergewissern, dass man auch eine
Zukunft hat, gab es zur Zeit Boullees noch nicht; der Begriff bildete
sich erst langsam heraus. Aber Boullee hat auch ein sogenanntes
«Musäum» entworfen, eine Art «Walhalla» als Ruhmestempel grosser

Männer; einen Ort als «Monument der öffentlichen Dankbarkeit»:

einen quadratischen Bau mit auf allen Seiten vorgelagerten
halbrunden Säulenhallen, die innen eine Halbkugel als zentralen
Raum - eben ein Pantheon - umschliessen.

Der Schüler Boullees, Durand, zeichnet das «Musäum» um im
Geiste postrevolutionärer Rationalität und frühkapitalistischer
Ökonomie: Die Kuppel wird kleiner im Verhältnis zur Nutzfläche,
die halbrunden Säulenhallen werden als zu teuer eingespart. Und
Schinkel, der die Lehrbücher Durands kannte, formuliert das
Schema für die spezifische städtebauliche Situation im Zentrum
Berlins um. Aber sein Grundriss geht ebenfalls und immer noch
vom Kuppelbau im Zentrum aus.

Was hier ausgestellt wird, ist der ideale Raum, der ein geistiges

Prinzip abbildet: Der Weltenbau als Ort zur Bewahrung der
Geschichte des Menschen, der sich als handelndes, selbstverantwortliches

Wesen sieht. Das aber hatte Folgen. Das Bewusstsein
seiner selbst als Handelnder, als Schöpfer implizierte, dass auch die
Formen der Architektur menschengemacht waren - und damit
subjektiv veränderbar. Das Bauen verlor seine Verbindlichkeit,

3 A.M. Vogt: Boullees Newton-
Denkmal. Basel/Stuttgart 1969, S 292
4 aa O, S 373

*1- -f
*¦-_. \- A

n n n
U nt->

n in
ü u u

t- -t". Tic -.

14-4

26 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997



seine Konvention, die es für die neuen Materialien ohnehin nicht
gab.

Was ja, im Nachhinein betrachtet, auch folgerichtig war: In
einer sich zunehmend differenzierenden Gesellschaft, in einer
wirtschaftlichen Umwälzung nie gekannter Dynamik, in einer neuen
Stadt, in einem durch die Eisenbahn veränderten Land - wie kann
es da einen verbindlichen Stil geben?

Die Architekten der Moderne der zwanziger Jahre (wie schon
die der Stilkunst um 1890) suchten die Erneuerung aus dieser Sackgasse

in einem «Zurück zu den einfachen Dingen»: ein Barcelonapavillon

von Mies van der Rohe ist eine Etüde über Sockel, Dach,
Stütze und Raum. Aber sie waren immer noch in der Suche nach
dem einen Stil befangen - die Architekten der Moderne versuchten,

der Gesellschaft Richtung und Ziel zu geben. Wie beim Bau
einer Villa Rotonda oder eines Pantheons wurde ein Ideal
aufgerichtet - die Villa Savoye als «Villa suburbana» und Projektion einer
idealen Gesellschaft, die durch die Maschine befreit sein sollte.

Es waren Architekturen, die - wie die Maschine - keinen Ort
hatten, keinen Bezug zum Boden, zur Natur, und die das
Funktionieren mit Hilfe der Maschine zeichenhaft darstellten als

«Maschinenästhetik» - tatsächlich aber, bei aller Faszination
durch diese grosse Utopie, blieb die Idee von der «weissen
Maschine», von der heilsbringenden Technik, eine unerfüllte
Vision, wie sich spätestens mit der Weltwirtschaftskrise 1929
gezeigt hatte: sechs Millionen Arbeitslose oder Arbeits«freie»? «Der
wahre Arbeitstag der Zivilisation»'' mit elf Stunden Freizeit hatte
sich angesichts der wirtschaftlichen Realität als Katastrophe
herausgestellt, der technische Fortschritt stellte sich immer weniger
als gesellschaftlicher Fortschritt heraus.

Welche Lösung aber bleibt dann? Diejenige, die Le Corbusier

wählt, ist die «Architektur der verzweifelten Hoffnung». Adolf
Max Vogt hat in seinem im vergangenen Jahr erschienenen Buch
«Le Corbusier, der edle Wilde» auf frühe Prägungen hingewiesen,
die diesen Weg verständlicher machen. In einem weitgespannten
Bogen, einer Ellipse mit zwei Brennpunkten, zeigt er folgendes:
Zum einen ist es der Kindergarten Fröbelscher Prägung, in dem Le
Corbusier (oder damals noch Charles-Edouard Jeanneret) erzogen
wird und in dem die reinen, geometrischen Formen von Kugel,
Würfel und Pyramide als Spielklötze zur ästhetischen Selbsterzie¬

hung genutzt werden. Hinzu kommt die Erkenntnis vom Aussehen

der «Urhütten» durch die Funde prähistorischer Pfahlbauten.
Beides geht in die Architektur einer Moderne ein, die sich neu
begründen muss, nein: die Le Corbusier neu begründen muss, mit
dem Sendungsbewusstsein dessen, der die Wahrheit erkannt hat.

Den edlen Wilden aber, einen Topos der Aufklärung, findet Le

Corbusier in Indien, im Bau der Provinzhauptstadt Chandighar.
Im wichtigsten Bau des Regierungsviertels, dem Parlament, greift
er dabei tatsächlich das Schema des Schinkelschen Museums aus

U-förmigem Bürotrakt, Rotunde und einseitiger Vorhalle mit dem

Zugang auf1.6 Was Schinkel in architektonische Form gebracht
hatte: die Unsterblichkeit des Menschen durch die Bewahrung seiner

Geschichte, das wird von Le Corbusier in freier Form - die

Loslösung von der Achsialität! - interpretiert und in der Suche nach
dem Wahren, Unverbildeten in der Dritten Welt gefunden - in
deren demokratischstem Bau. Und im archaischen Material des

«beton brut»! In einer tragischen, weil vergeblichen Anstrengung
sucht Le Corbusier das neue Paradies in der Dritten Welt.

Das Neue Museum in Berlin und das Parlament in Chandighar

markieren also zwei Positionen der «Architektur der

Aufklärung»: die eine bestimmt den selbstbewussten Abschluss nach
einer Zeit revolutionärer Veränderungen, die andere setzt seit

dem Scheitern der Idee der Aufklärung (der «Moderne») eine

neue, verzweifelte Hoffnung auf die Dritte Welt, indem sie ihr
das architektonische Symbol der Aufklärung bringt.

Zurück zu Ungers Museumsbau: Was hatte Boullee, auf den
sich Ungers ausdrücklich bezieht, gemacht? Er hatte zum einen
nach dem Vorbild ägyptischer Pyramiden oder des römischen
Pantheons die reinen Körper der Geometrie als reine Architektur
verwendet (was Ungers ebenfalls tut), zum anderen aber - anders

als bei den Vorbildern - die Geometrie ins Gigantische gesteigert;
das tatsächliche Pantheon hätte im Vorgarten des Newton-Keno-
taphs Platz. Diese ins Nicht-mehr-Mögliche gesteigerte Grösse

folgt (ich riskiere eine Vermutung) aus der Schwierigkeit, am
Beginn der Aufklärung das Monumentale zu bauen. Mit dem
Verlust der nicht hinterfragbaren Welt ging der der
Selbstverständlichkeit des architektonischen Monuments einher.

Boullee will das Sakrale, oder allgemeiner, das Erhabene durch
Grösse erzeugen, die, wie er sagt, «über die menschlichen Kräfte

5 Le Corbusier: When the Cathedrals
Were White. New York 1947, S. 177
6 Soweit ich sehe, hat der englische
Architekturhistoriker William Curtis
die Verwandtschaft beider Bauten als

erster festgestellt, ohne aber daraus

weitergehende Schlüsse zu ziehen

7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 27



geht und unfassbar wird». Das Unfassbare aber wird nicht mehr in
einem Glaubensakt erlebt, sondern in der Natur: «Wenn man uns
einen Menschen malt, mitten aufhoher See, nur Himmel und Wasser

um sich, so ist dieses Schauspiel für uns wahrlich dasjenige der
Unendlichkeit. Wenn der Mensch so in der Unendlichkeit da-
hintreibt, in einem Abgrund unermesslicher Weite, wird er tief
erschüttert durch das aussergewöhnliche Schauspiel eines nicht
fassbaren Raumes.»7

An dem Satz ist zweierlei bemerkenswert. Zum einen geht es

nicht um das tatsächliche Erleben, sondern um ein (durch Malerei)

vermitteltes: die dramatisierte Natur schafft erst das eigentliche

Gefühl des Erhabenen. Und das andere: Der «nicht fassbare
Raum» ist das Ziel des Architekten, der ein Monument schaffen
will. Das Nicht-Fassbare wird gerade durch die einfachen
geometrischen Körper mit ihren mehrfachen Symmetrieachsen erzeugt,
die (wie es Adolf Max Vogt nennt) der «gleitenden Skala» gehorchen

und, wie die Kugel, auf einen Punkt reduziert, aber eben auch
ins Unendliche vergrössert werden können.8

Ungers nun lässt mit seiner bewusst gesuchten Beziehung zu
Boullee das Erhabene zu. In der Duplizität von zwei Baukörpern,
einem vorhandenen vollen und einem nur angedeuteten «leeren»,

in den reinen Geometrien von Kubus und Pyramide, findet er die
Formel, die ihm heute Monumentalität möglich macht: eine
Monumentalität, die in der klassischen Moderne des 20. Jahrhunderts

verloren schien, die er wiederfindet im Rückgriff auf den

eigentlichen Beginn dieser Moderne, auf die Zeit der Aufklärung,
der «Revolutionsarchitektur», die die Loslösung von der Vergangenheit

im Namen trägt. Das Erhabene, die Summe von Schönheit

und schrecklicher Grösse, kehrt mit diesem Bau in die
Architektur zurück und wird wieder gesellschaftsfähig.9 Der Mensch,
der auf diesem Platz steht, wird an Urformen, an Archaisches
erinnert; das «Ur-Haus», das Le Corbusier in den Westschweizer
Pfahlbauten und den reinen Formen Fröbelscher Bauklötze
gefunden hatte, wird bei Ungers zur reinen Geometrie. Beide suchen
die absolute Aussage, beide suchen die Urhütte - und beide
ignorieren, dass diese Urhütte von Menschen bewohnt war, die sie aus
ihren Zwecken entwickelt hatten - die Villa Savoye war nicht zu
bewohnen, die Kunsthalle wendet sich hochmütig gegen die
Menschen, die doch eigentlich an die Gegenwartskunst herangeführt
werden sollten. Das zählt nicht, wenn es um das Absolute geht.

Anderseits: Wer bekommt schon die Chance, seine «Urhütte»
zu bauen? G.K.

7 El. Boullee: Architektur
a.aO S 75
8 A M Vogt Mit Dekonstruktion
gegen Dekonstruktion.
In: G Kahler (Hrsg.): Dekonstruktion?
Dekonstruktivismus? Aufbruch ins
Chaos oder neues Bild der Welt7
Braunschweig/Wiesbaden, S 60
9 Ein Gedanke, der von Adolf Max
Vogt bereits formuliert wurde, siehe
A M Vogt: Der weisse Kubus und
der «seltsam überanstrengte» Platz
In: Hamburgische Architektenkammer
(Hrsg.): Jahrbuch Architektur in

Hamburg 1997. Hamburg 1997

äffl

:.
rrn rrn

;;;;! H TTTTT^

¦U

Erweiterung der Kunsthalle,
Hamburg, 1986-1996

¦ Extension de la Kunsthalle

¦ Extension to the Kunsthalle

Foto: Stefan Muller, Berlin

J D C DDG D

r-sr ¦_

TBii,l,ipr

X\

28 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1997



\
1" 1
1 1__

m

M^^M

I

!y

_:,,_

\
' '

I

J\ J
IV1 1

1 II 1

¦-]]( /!

i

I

-,;:;.;.0V

7/8 1997 Werk, Bauen+Wohnen 29


	Die ewige Form?

