Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 83 (1996)

Heft: 3: Raum auf Zeit? = Au temps l'espace? = Space for a time?
Artikel: Die Prasenz der Absenz

Autor: Schwarz, Ullrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-63008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-63008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Esplanade

Nachwort und Kommentar
zu Peter Eisenmans Essay und Arbeiten

1 Jurgen Habermas: «Die neue Unubersicht-
lichkeit» in: «Merkur» 431, Januar 1985, S. 1

Ullrich Schwarz

Die Prasenz der Absenz

Seitdem die stilistischen Leitplanken weggefallen sind — PoMo ist tot, Dekon
flackerte nur kurz auf, und die Neue Einfachheit war vielleicht ohnehin nur eine Erfin-
dung -, liegt der Argumentationsnotstand schamlos nackt vor uns: Die Architektur muss
sagen, was sie ist und warum sie so ist, wie sie ist. Und so gibt es eine Chance, dass die
Architektur — nach dem Durchgang durch die Postmoderne — endlich modern wird. «Die
Moderne sieht sich ausschliesslich auf sich selbst gestellt — sie muss ihre Normativitat
aus sich selbst schopfen», lesen wir dazu bei Habermas." Welch eine radikale Zumutung,
die Schutzzone der scheinbar gesicherten Wahrheiten verlassen zu mussen, wo noch
Corbusier mit einem Pseudo-Platonismus der idealen Formen hantierte, der dann nach
dem Krieg von Colin Rowe noch seine theoretischen Weihen erhielt.

Die Lage ist heute insofern komplizierter geworden, als die Moderne nicht
nur auf alle gesicherten inhaltlichen Bestande verzichten muss, sondern selbst ihre
eigenen Aufklarungsinstrumente, Rationalitat und Wissenschaft, unterminiert. Wenn
Blumenberg in seinem bekannten Diktum der Neuzeit einen Willen zu «sich selbst
grundgebender Rationalitat» zuschreibt, dann wird auch dieser Grund schwankend. So
ist es nicht leicht — auch gerade in der Architektur — einen allgemeinen Platz zu bestim-
men, auf welchem wir alle stehen kénnen, wenn es nicht ein Allgemeinplatz sein soll.

Die Legitimationskrise der Architektur ist untbersehbar. Wenn gesellschaftli-
che Traditionsbestande, kulturelle Wertstrukturen und konsensuelle Bilder des Gestern,
Heute und Morgen und somit auch verlassliche professionelle Argumentationsmuster
entwertet werden und an Geltung und Uberzeugungskraft verlieren, dann liegt es nahe,
die entstehende Ratlosigkeit durch einen Begriindungs- und Ableitungsrausch Uberzu-
kompensieren. An Worten herrscht kein Mangel, wenn die Fundamente nachgeben.
Wahrend in den achtziger Jahren wohlmeinende Kritiker die Situation noch mit dem
Begriff Pluralismus verharmlosen wollten, offenbart sich heute in aller Radikalitat die
Gefahr der Beliebigkeit: Alles konnte auch ganz anders sein. Unverbindlichkeit und
Flchtigkeit sind der Preis fur diesen — positiv formuliert — Zuwachs an Wahlmaéglich-
keiten. Droht der Architektur ein nachhaltiger kultureller Bedeutungsverlust? Wird sie
ein Teil der Produktion flimmernder Bilder — aufleuchtend fur Warhols beriihmte 15 Mi-
nuten, ephemer, ohne gesellschaftliche Relevanz? Ausser der, die Schleifspuren des in-
ternational flottierenden Kapitals zu dekorieren? Light Architecture rat uns Koolhaas.
Wie leicht darf sie denn werden? Bis zur kulturellen Schwerelosigkeit und Selbstver-
dampfung?

Doch wie Beliebigkeit und Zynismus vermeiden? Wie lassen sich heute der
Architektur die Qualitdten des Notwendigen, Nichtaustauschbaren und Eigenstandigen
zurtckverleihnen? Worin liegt das kulturelle Potential der Architektur am Ende des
20. Jahrhunderts? Kann es sogar ein kritisches Potential sein?

31996 Werk, Bauen+Wohnen 49



Jeder Aufgeklarte weiss, dass die Herleitung von konkreter architektonischer
Form aus Begriffsruinen wie Genius loci, Kontext, Typus, Konstruktion und Funktion
ihren Dienst versagt und nur noch als eine Art Zombie-Rhetorik ihr Leben fristet. Das al-
lerdings noch alltberall. Und inzwischen hat sich herumgesprochen, dass sich auch ein
sozialethisches Engagement weniger in einer definiten architektonischen Gestalt erfuillt
als in bestimmten sozialen und politischen Organisations- und Verteilungsstrukturen.
Nicht unbeachtet bleiben sollte Uberdies, dass sich die moralische Selbsterhebung einer
das Gute wollenden Architektur an Gesellschaftsbildern delektiert, die vielleicht schon
in den zwanziger Jahren falsch waren. Der sichere Hafen der Political Correctness bleibt
der Architektur verschlossen. Dem tatsachlichen aktuellen Imperativ einer ressourcen-
schonenden Architektur — wenn es denn schon um eine ethische Ableitung gehen soll
— hat sich das reale Baugeschehen dagegen bisher nicht wirklich gedffnet. Soviel ge-
sellschaftliche Verantwortung (und entwerferische Komplexitat) soll es denn auch wie-
der nicht sein.

Und so landet die Architektur bei der Suche nach Fundamenten wieder ein-
mal beim Zeitgendssischen selbst — etwas unspezifisch, aber dafir spektakuldr. Nun wis-
sen alle Kundigen, dass die zustandigen Wissenschaften in dem untbersichtlichen
Gelénde der Gegenwart die grosste Mihe haben, auch nur skizzenhaft des Zeitgents-
sischen habhaft zu werden. Was ist denn an dieser Zeit? Besitzt die Architektur einen
privilegierten Zugang zum Zeitgeist? Immerhin scheint es in ihren Reihen einige ent-
schlossene Leser zu geben, die — ausgestattet mit dem neuesten medientheoretischen
Vokabular — den Stand der Dinge auf den Begriff gebracht zu haben glauben und sich
nun architektonisch der Virtualitat an die Fersen heften. Sie erkennen nicht die Subal-
ternitat einer Geste, die zwanghaft nachahmen will, was langst ohne sie geschieht. Ar-
chitektur wird so gerade das, was sie vermeiden will: willkrlich und sekundar, denn sie
kommt immer zu spat. So verspricht die Legitimation der Architektur durch Re-
prasentation eines Dritten, und sei es des Zeitgendssischen, schlechthin mehr, als sie
halten kann. Und am Ende, so ein franzosischer Autor, plappern die Gebaude drauflos,
wahrend «die Gesellschaft» langst verstummt ist.

House 11 a,
Palo Alto, Kalifornien, 1978

50 Werk, Bauen+Wohnen 3 1996

In den Bauten und Entwiirfen von Eisenman

ist das Verhaltnis zwischen Theorie und Praxis
bi . Seine th U

sind eher als Apercus oder kritische Essays zu

verstehen, die unterschiedliche - ideologische,

philosophische und innerarchitektonische -

Fragen aufgreifen. Der Z h mit den

Bauten und Entwiirfen ist bisweilen direkt,

nur inspiriert oder in der Form, dass die

Beziehung zwischen Theorie und Praxis ratsel-

haft verschliisselt bleibt.

Ei disloziert Ord Funktionen,

Bedeutungen und Raume bis hin zur Null-

identitat oder zum Unsinn; anderseits mobili-

siert er plakative Symbole und Analogien.

Schliesslich kokettiert er damit, dass er seine

Entwiirfe nicht erklaren konne, da er sie

selbst noch nicht begriffen habe.

Solches erinnert auch an mediengerechte

das mit

fh

ischen Uberl

ierungen von
nachgeschob Begriind
aus dem Untergrund auftaucht, um es einem
G d Anderseits beklag
Eisenman die verwischten Grenzen zwischen
der Realitat und dem Virtuellen (der Medien)
und pladiert fiir eine radikale Objektivierung,
die der Architektur ihre Gegenstandlichkeit
beldsst: «Dass Architektur das Gute und Schéne
darstellen muss, stellt eine primitive und
verhohl Form der Repression dar...»
Die Verweigerung der Kohéarenz von Theorie
und Praxis ist freilich Absicht und spiegelt die
begriindete Skepsis gegeniiber rezepthafter
Architekturg auch gegeniiber ent-
werferischer Originalitat und Authentizita
wie gegeniiber dialektischen Kategorien von
Form und Funktion, Struktur und Ornament,
Abstraktem und Figurativem.
Umgekehrt wird ein Begriff, den Nietzsche und
spater Deleuze als philosophische dsthetische
Metapher verwendet haben - die Faltung
(Folding) - gleichsam wie eine ikonografische
Reproduktion verwendet.
Der Verdinglichung widerspricht ein offenes
Verhaltnis zwischen Theorie und Praxis, das
nicht grundlos die kritische Moderne geprégt
hat: eine Praxis, die Theorie abbildet, ist -
wie eine Theorie oder eine Praxis an sich - nur
zum Preis ihrer Vereinfachung zu haben.
Uberspitzt: die Trennung von Theorie und
Praxis ist ein zivilisatorischer Fortschritt
(Theodor W. Adorno).
Chamal tig legitimiert Ei das
plakative Folding-Motiv im Entwurf fiir
das Max-Reinhardt-Haus in Berlin (und fiir das
Wettbewerbsprojekt Rebstockpark in Frank-
furt). Es beinhalte sowohl das Streben nach

House II,
Hardwick, Vermont, 1970



einer Aura, eine Ur-Logik des Raumes, als auch
eine innerarchitektonische Pramisse: Die
Faltung verweise auf die Willkiir der Trans-
formationen von Theorien in Entwurfs-
techniken und in Formeln der Selbstlegi-
timation.
In den frithen Arbeiten von Eisenman wechseln
traditionelle Themen der Architektur mit
asthetischen Experimenten und Spielereien.
House El Even Odd meint in etwa seltsames
Haus 11, L ist auch der elfte Buchstabe des
Alphabets. Unabhéngig davon dreht sich der
Entwurf um die Frage, ob ein Haus das Modell
eines Hauses ist, oder ob das Modell eines
Hauses das Haus ist.
Mit ungewdhnlichen, manierierten Mitteln
wird beim House Il das traditionelle Thema,
das Verhaltnis zwischen Architektur und
Landschaft, zugespitzt. Auf einem kahlen
Hiigel in Vermont kompensiert die fehlende
Landschaft eine kiinstliche. Stiitzen und
Wande ohne Funktionen begrenzen oder um-
rahmen Ausblicke so, als ob das Haus mit
Béumen und Biischen umgeben ware.
Der Entwurfsvorgang entspricht einer Aus-
héhlung von innen nach aussen, von der
schliesslich nichtkérperliche Mauern und
kérperliche Glasflachen iibrigbleiben. Diese
Bedeutungsverschiebung zielt auf eine Ab-
straktion, welche Deutungen und Funktionen
nicht nur offen lassen, sondern in die Ewig-
keit verschieben will, um sie jeder Aneignung
oder Verfiigungsgewalt zu entziehen.
House lil verweist ebenfalls auf eine Architek-
turtradition, auf eine architectural promenade.
Durch die Rotation des Hauskerns entsteht
ein hausinternes Labyrinth mit zufélligen,
llierten fi , Durch- und Aus-
blicken. Die Zerstérung der Einheit von Form,
Struktur und Bedeutung steht auch fiir ein
Anderes, insbesondere einen Bruch mit Archi-
tekturtraditionen.
Die Umkehrung von historisch iiberlieferten
Entwurfsregeln und Raumtheorien der klas-
sischen Moderne ist bei Eisenmans friihen
Arbeiten noch ein typischer Topos der Post-
moderne: durch blosse Negationen bleibt
sie der Moderne treu. Das Andere ist so nicht
das Andere, sondern das Andere der Moderne:
Ideale und Dogmen werden durch Anti-
oder Any-Versionen desselben ersetzt, was
ontologisch bloss eine andere Formulierung
des gleichen ist.
In The End of Classical analysiert Eisenman -
beinflusst durch Baudrillard, Deleuze, Derrida
und Culler - die Geschichte und Erscheinungs-
formen der Architektur seit dem 19. Jahr-

Bleibt also nur noch die Autonomie der Architektur, eine Architektur an sich,
die nur aus sich selbst schdpft, sich keiner anderen Diskurse und Erfahrungen bedient
und die nur «Architektur», gar reduziert auf ihr «Wesen», sein will? Diese Abwehr von
Bedeutungszumutungen ist legitim, die Vermutung eines moglichen Fir-sich-Seins der
Architektur allerdings ein Missverstandnis. Jedoch das Bemerkenswerte an dieser Hal-
tung ist die Perspektive einer potentiellen Wiedergewinnung des Architektonischen als
Raum é&sthetischer Erfahrung, einer asthetischen Erfahrung, die Abschied nimmt vom
Widerspiegelungsmodell, ohne ungeschichtlich zu werden, die keine Ontologie idealer
Formen braucht, um den Betrachter zu affizieren. Wo es um das globale Uberleben geht,
kann diese Architektur nicht den geschichtsphilosophischen Helden spielen, sie lasst sich
auch nicht zum Affen postfordistischer Marktstrukturen machen, indem sie angesichts
des jeweils Neuesten in eine ungerichtete Innovationserregung ausbricht. Sie lehnt es
auch ab, zum Arzt am Krankenbett einer auseinanderdriftenden Gesellschaft zu wer-
den, sie ist keine Kompensationsagentur fiir die Opfer, die die Moderne hinterlasst. Sie
glaubt nicht daran, dass sich mit Traufhéhenvorschriften eine dahinschwindende Ge-
stalt von Offentlichkeit und Gesellschaft revitalisieren I&sst. Sie bildet nicht ein verlore-
nes Ganzes ab, aber auch ebensowenig das Chaos. Sie bildet Gberhaupt nichts ab. Diese
Architektur beugt sich nicht dem herrschenden Regime der kontingenten geschichtli-
chen Zeit, indem sie diese Zeit in sich darzustellen versucht, sie setzt vielmehr in der
Emanzipation der Kontingenz selbst eine andere Ordung der Zeit ins Werk — und sei es
nur fur einen Moment. Das Entscheidende ist, dass wir es hier nicht mit einem Ruckzug,
sondern mit einer kulturellen Offensive zu tun haben.

Das architekturtheoretische Programm Peter Eisenmans kénnte man dieser
Tendenz zuordnen. Im Grundsatz l&sst sich Eisenmans Arbeit als ein Versuch verstehen,
eine nachmetaphysische Architektur zu begriinden, die sich weder auf den Kosmos noch
auf Gott, weder auf Natur noch auf Geschichte stitzen kann. Diese Preisgabe der Fun-
damente und Sicherheiten fiihrt jedoch nicht zur Behauptung einer illusionaren Auto-
nomie und affirmativen Weltlosigkeit, sondern entwickelt aus der Dezentrierung eine
Position der Kritik, die einem epochalen Paradigma der anthropozentrischen Weltaus-

31996 Werk, Bauen+Wohnen 51



legung gilt, anders gesagt: der auf das Subjekt bezogenen zentralperspektivischen Kon-
struktion von Welt. Wo jedoch eine solche Vernunft- und Wahrnehmungskritik nicht
mehr zurtickgreifen kann auf vorgegebene Referenzen wie die Wahrheit, das Gute oder
gar das Schone, muss sie sich auch der Naivitat entschlagen, dem Kritisierten ein un-
mittelbares Anderes entgegenstellen zu kénnen. So kann sich eine so verstandene kri-
tische asthetische Erfahrung nicht mehr im Hegelschen Sinne als sinnliches Scheinen der
Idee vermitteln, die sich ihrer Positivitdt machtig weiss. Tritt allerdings an die Stelle des
Scheins des Allgemeinen nicht ein Schein des Anderen, der aus der Hohlform des Ab-
wesenden heraus leuchtet, so bliebe das Asthetische als Kritik ohne jede Triftigkeit, ohne
Belang.

Die Prasenz der Absenz wird somit zu einem Leitbegriff in Eisenmans Denken.
Diese Begriffe sind in Eisenmans Denken durch verschiedene, sich verschrankende Bedeu-
tungskontexte bestimmt. Genannt seien hier nur der Kontext des jidischen Denkens,
insbesondere in dessen asthetischer Formulierung (Blanchot), der Kontext des philo-
sophischen Poststrukturalismus (Derrida und mit anderen Akzenten Deleuze) und der
Kontext der Lacanschen Psychoanalyse. Im Text (s. Seite 34 ff.) erortert Eisenman die
historischen Determinanten eines bestimmten Verhaltnisses von Anwesenheit und
Abwesenheit auf der Ebene der visuellen Wahrnehmung und macht klar, dass das, was
wir sehen und nicht sehen (und dem Raum des Sichtbaren als eigenes Produkt hinzu-
flgen: Architektur), keineswegs naturgegeben, sondern historisch-kulturell bestimmt
ist. Alternative Regime des Sehens werden denkbar. Auch und gerade die Architektur
kann an solchen «politics of vision» teilnehmen. Eisenman schliesst hier an eine le-
bendige Diskussion in den USA an, die sich vor allem mit den Namen Norman Bryson,

52 Werk, Bauen+Wohnen 3 1996

House Il,
Lakeville, Connectitut, 1971

hundert. Er verwendet dabei dhnliche Er-

ooy

und

erwak Philosopt keine
Kritik von aussen, sondern eine immanente
Betrachtung und Entratselung der Texte
und Begriffe. Das Paradigma des Klassischen
wird ebenso als Metaphysik wie als fictions
dek uiert, als Si von Be-
deutungen, vom Ewigen und Wahren.
Eisenman pladiert dafiir, das Verhaltnis
zwischen Realitat und Illusion zu kldren. Ein

prechender Versuch vergegenstandlicht
zumindest in einigen Aspekten den ersten
grosseren Bau Eisenmans, das Wexner Center
of Visual Arts. Das wichtigste Entwurfselement
ist eine lange, vergl Galerie. Das ab
Skelett erscheint unfertig, instabil; es dient
zwar als Raum und Achse, es bleibt aber
unklar, wieso diese an einem rekonstruierten,
funktionslosen Turm endet und wieso die
Galerie nicht geschl: ist. Mit freigeleg
Spuren versct d Hauser, mit K
von Schneisen der Flugzeuge (die in grosser
Hohe iiber das Center fliegen), mit Symbolen
der Football haft und lokalhistorischen
Andeutungen spielt der Entwurf mit der
Gleichzeitigkeit von Realem und Virtuellem,
wobei Eisenman auch plakative, narrative
Metaphern der Destabilisation nicht scheut -
etwa Stiitzen, die in der Mitte der Treppe
angeordnet sind, oder ein Durchgang, der mit
einer Blindtreppe endet. E

wie die




2 Siehe zusatzlich zu den bei Eisenman
genannten Titeln: «Modernity and the Hegemony
of Vision», hrsg. von D.M. Levin,

Berkeley/Los Angeles/London 1993

Norman Bryson: «Vision and Painting.

The Logic of the Gaze», New Haven 1983
Martin Kemp: «The Science of Art.

Optical themes in western art from Brunelleschi
to Seurat», New Haven/London 1990

3 Vgl. Erwin Panofsky: «Die Perspektive als
«symbolische Formy», in: ders.: «Aufsatze zu
Grundfragen der Kunstwissenschaft,

Berlin 1985, S. 99 ff.

4 René Descartes: «Meditationen Uber die
Grundlagen der Philosophie», Hamburg 1960,
530

Martin Jay, Jonathan Crary und anderen verbindet.? Eine besondere Bedeutung kommt
in diesem Zusammenhang der Perspektive und der Mathematisierung des Sehraums zu.
Erwin Panofsky hatte unmissverstandlich darauf hingewiesen, dass wir es hier nicht mit
einem Spiegel der Natur, sondern mit einem konstruktiv erzeugten Raum zu tun haben,
der keineswegs der unmittelbaren Wahrnehmung entspricht.?

Dass den Sinnen ohnehin nicht zu trauen sei, wurde dann zum programma-
tischen Fundament der neuzeitlichen Philosophie (Descartes: «Ich werde jetzt meine
Augen schliessen, meine Ohren verstopfen und alle meine Sinne ablenken...»%). Wenn
Panofsky diesen Prozess als Objektivierung des Subjektiven beschreibt, dann hat er nicht
das Individuum im Auge, sondern ein historisches Epochensubjekt, das ein neues Sy-
stem der Weltauslegung entwirft, das nicht etwa als geistesgeschichtliches Phdnomen
zu verstehen ist, sondern als realgeschichtliches Dispositiv die Praxis bis heute bestimmt.

Dass der neuzeitlichen Vernunft ein grundlegendes Interesse an Verfigung
Uber ihre Gegenstande innewohnt, dass sie sich eine Welt konstruiert, um sie erfolg-
reich beherrschen zu kénnen, ist seit Nietzsche, Heidegger und Horkheimer/Adorno Ge-
meingut der kritischen Philosophie. Die Kehrseite dieser Herrschaft: das Unterdriickte,
Verdrangte, Ausgeschlossene, Nichtbeachtete ist dabei immer wieder hervorgehoben
und in kritischer und therapeutischer Absicht unter Titeln wie «das Andere», «das Nicht-
identische» oder «das Unverfligbare» thematisiert worden.

Auch Eisenman macht sich auf der Ebene der visuellen Wahrnehmung diesen
kritischen und therapeutischen Gestus zu eigen, indem er sich zum einen auf die Ra-
tionalisierung des neuzeitlichen Sehraums als epochales Dispositiv und zum anderen auf
die aktuelle «medienindustrielle Kolonisierung der Sinne» (Hartmut Bohme) bezieht.

31996 Werk, Bauen+Wohnen 53



Wahrend er zum einen die Naturalisierung einer falschen Ontologie des Vi-
suellen angreift und zum anderen die zunehmende Verwischung der Grenze zwischen
Realitat und Simulation beklagt, muss ihm bewusst bleiben, dass der falschen die rich-
tige Ontologie nicht einfach entgegengesetzt werden kann und dass sich gegentiber
der Simulation die wirkliche Wirklichkeit nicht unmittelbar wiederbeleben l&sst. Die
Objektivierung des Subjektiven soll auch nicht schlichtweg umgekehrt werden. Es geht
Eisenman nicht um die Subjektivierung des Sehens, sondern um eine andersartige, ra-
dikalisierte Objektivierung, die den Gegenstanden ihre Gegenstandlichkeit belasst, ihre
Opazitat, ihre Fremdheit und Nichtlesbarkeit. Nichtlesbarkeit bedeutet, dass die kon-
ventionelle Zuordnung von Gegenstand und Bedeutung bzw. Wahrnehmungsschema
nicht funktioniert. Der Gegenstand bleibt vom Sinn unbesetzt, semantisch gleichsam
verwaist, prasentiert sich in seinem rohen Sein. Die Nahe dieses Ansatzes zum Konzept
der Desautomatisierung der Wahrnehmung des Russischen Formalismus ist offensicht-
lich. Viktor Sklovskijs klassische Formulierung in seinem Aufsatz «Kunst als Verfahren»
von 1916 lautet: «Und gerade, um das Empfinden des Lebens wiederherzustellen, um
die Dinge zu flhlen, um den Stein steinern zu machen, existiert das, was man Kunst
nennt. Ziel der Kunst ist es, ein Empfinden des Gegenstandes zu vermitteln, als Sehen

: [
| oA R B B Ly |
| PR S SR e [ mos. i | '

S O fod e I LRE
\ !

54  werk, Bauen+Wohnen 3 1996



5 Viktor Sklovskij: «Kunst als Verfahren», in:
«Russischer Formalismus», hrsg. von J. Striedter,
Minchen 1971, S. 15

6 Maurice Blanchot: «Die Literatur und

das Recht auf den Tod», Berlin 1982, S. 95

7 Vql. Blanchot: «Das Unzerstorbare»,
Minchen 1991, S. 67

o ¥

Wexner Center
for the Visual Arts and Fine Arts Library,
1989

und nicht als Wiedererkennen, das Verfahren der Kunst ist das Verfahren der «Ver-
fremdung» der Dinge und das Verfahren der erschwerten Form, ein Verfahren, das die
Schwierigkeit und Lange der Wahrnehmung steigert, denn der Wahrnehmungsprozess
ist in der Kunst Selbstzweck und muss verlangert werden (...).»°

Nichtlesbarkeit heisst bei Eisenman allerdings mehr, als nur Ausldser der je-
weils ndchsten Sinngebung in einer unendlichen Kette von Anpassungen und Er-
offnungen eines unbestimmt Neuen zu sein. Dem Grundvertrauen dieses Wanderns
entlang der Signifikantenkette steht die Heimatlosigkeit des Nomaden im judischen
Verstandnis gegentber. Erstaunlicherweise bleibt auch Eisenmans Gewdhrsmann Mau-
rice Blanchot hier unentschieden, wenn er dem Nicht-Bedeuten der Literatur das Po-
tential zuschreibt, dass, «nachdem der genaue Sinn der Terme erloschen ist, die reine
Maoglichkeit des Bedeutens hervortritt, die leere Macht, einen Sinn zu stiften, fremdes,
unpersonliches Leuchten. »®

Blanchot radikalisierend muisste man hingegen sagen, dass, worauf Eisenman
abhebt, das Werk nur dann aus dem Dunkel Licht zieht”, zu leuchten beginnt, wenn die
reine Moglichkeit des Nicht-Bedeutens hervortritt, wenn, psychoanalytisch gesprochen,
das unendliche Begehren die symbolische Ordnung der endlichen Bedurfnisse und der

31996 Werk, Bauen+Wohnen 55



ihnen zugeordneten Befriedigungsobjekte von sich abstésst und durchbricht®, wenn der
Exodus aus der falschen Flle des Hier und Jetzt einsetzt und in der Fremde des Exils das
Fehlende, das Abwesende in seiner Hohlform eine héchste Intensitdt der Prasenz in der
Absenz entfaltet.” In diesem Moment des Exzesses leuchtet, so Eisenman, die Spur einer
Aura auf, die Gegenwartigkeit eines Anderen.

Dort, wo die Vor-Gedeutetheit, die Vor-Erschlossenheit des Wahrgenomme-
nen endet, muss der Betrachter aus seinem konventionellen Rahmen treten, um tber-
haupt etwas wahrnehmen zu kénnen. Er muss, und sei es nur fir Augenblicke, seine
angestammte sichere Position aufgeben. Er muss aus sich herausschreiten, sich tber-
schreiten, um das Wagnis einzugehen, und sei es nur fir einen ungeschiitzten Moment,
nicht nur sich selbst und dem von ihm Gemachten zu begegnen. Im Anschluss an Sartre
spricht Eisenman vom Zuriickblicken des Anderen.

Nur im philosophischen Bereich schien ein solcher Gedanke denkbar, nur in
der Kunst aktualisierbar. Die Architektur schien nicht betroffen. Diese Selbstausgren-
zung der Architektur anerkennt Eisenman nicht. Daher verfolgt seine Kritik nicht das Ziel
einer Verbesserung oder Aktualisierung unserer Konstruktionen des visuellen Wahr-
nehmungsraums in einem quasi technischen Sinne, sondern er diskutiert Voraus-
setzungen fiir das Verhéltnis von einer anderen Subjektivitdt und einer anderen Objek-
tivitat innerhalb eines Raums, der nicht mehr anthropozentrisch bestimmt ist. Ein solcher
anderer Raum/Raum des Anderen macht — und das ist Eisenmans Anspruch — auch eine
andere Architektur erforderlich. Diese andere Architektur ist noch nirgends sichtbar, viel-
leicht da und dort ahnbar. Wird sie, wie Eisenman hofft, noch Architektur sein kénnen?

LS

56 Werk, Bauen+Wohnen 3 1996

8 Vgl. Julia Kristeva: «Die Revolution

der poetischen Sprache», Frankfurt 1978

9 Jacques Derrida: «Edmond Jabes und

die Frage nach dem Buchy, in: ders.:

«Die Schrift und die Differenz», Frankfurt 1972,
S. 102 ff.

Hans-Thies Lehmann: «Asthetik». Eine Kolumne,
in: «Merkur» 549, Dezember 1994, S. 1001 ff.

Max-Reinhardt-Haus,
Berlin, Projekt, 1992



	Die Präsenz der Absenz

