
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 83 (1996)

Heft: 3: Raum auf Zeit? = Au temps l'espace? = Space for a time?

Artikel: Die Präsenz der Absenz

Autor: Schwarz, Ullrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esplanade Irich Schwarz

Die Präsenz der Absenz

Nachwort und Kommentar
zu Peter Eisenmans Essay und Arbeiten

1 Jürgen Habermas: «Die neue Unübersichtlichkeit»

in: «Merkur» 431. Januar 1985, S. 1

Seitdem die stilistischen Leitplanken weggefallen sind - PoMo ist tot, Dekon
flackerte nur kurz auf, und die Neue Einfachheit war vielleicht ohnehin nur eine Erfindung

-, liegt der Argumentationsnotstand schamlos nackt vor uns: Die Architektur muss

sagen, was sie ist und warum sie so ist, wie sie ist. Und so gibt es eine Chance, dass die

Architektur-nach dem Durchgang durch die Postmoderne-endlich modern wird. «Die

Moderne sieht sich ausschliesslich auf sich selbst gestellt - sie muss ihre Normativität
aus sich selbst schöpfen», lesen wir dazu bei Habermas.1 Welch eine radikale Zumutung,
die Schutzzone der scheinbar gesicherten Wahrheiten verlassen zu müssen, wo noch

Corbusier mit einem Pseudo-Platonismus der idealen Formen hantierte, der dann nach

dem Krieg von Colin Rowe noch seine theoretischen Weihen erhielt.
Die Lage ist heute insofern komplizierter geworden, als die Moderne nicht

nur auf alle gesicherten inhaltlichen Bestände verzichten muss, sondern selbst ihre

eigenen Aufklärungsinstrumente, Rationalität und Wissenschaft, unterminiert. Wenn

Blumenberg in seinem bekannten Diktum der Neuzeit einen Willen zu «sich selbst

grundgebender Rationalität» zuschreibt, dann wird auch dieser Grund schwankend. So

ist es nicht leicht - auch gerade in der Architektur - einen allgemeinen Platz zu bestimmen,

auf welchem wir alle stehen können, wenn es nicht ein Allgemeinplatz sein soll.

Die Legitimationskrise der Architektur ist unübersehbar. Wenn gesellschaftliche

Traditionsbestände, kulturelle Wertstrukturen und konsensuelle Bilder des Gestern,
Heute und Morgen und somit auch verlässliche professionelle Argumentationsmuster
entwertet werden und an Geltung und Überzeugungskraft verlieren, dann liegt es nahe,
die entstehende Ratlosigkeit durch einen Begründungs- und Ableitungsrausch überzu-

kompensieren. An Worten herrscht kein Mangel, wenn die Fundamente nachgeben.
Während in den achtziger Jahren wohlmeinende Kritiker die Situation noch mit dem

Begriff Pluralismus verharmlosen wollten, offenbart sich heute in aller Radikalität die

Gefahr der Beliebigkeit: Alles könnte auch ganz anders sein. Unverbindlichkeit und

Flüchtigkeit sind der Preis für diesen - positiv formuliert - Zuwachs an Wahlmöglichkeiten.

Droht der Architektur ein nachhaltiger kultureller Bedeutungsverlust? Wird sie

ein Teil der Produktion flimmernder Bilder - aufleuchtend für Warhols berühmte 15

Minuten, ephemer, ohne gesellschaftliche Relevanz? Ausser der, die Schleifspuren des

international flottierenden Kapitals zu dekorieren? Light Architecture rät uns Koolhaas.

Wie leicht darf sie denn werden? Bis zur kulturellen Schwerelosigkeit und
Selbstverdampfung?

Doch wie Beliebigkeit und Zynismus vermeiden? Wie lassen sich heute der

Architektur die Qualitäten des Notwendigen, Nichtaustauschbaren und Eigenständigen
zurückverleihen? Worin liegt das kulturelle Potential der Architektur am Ende des

20. Jahrhunderts? Kann es sogar ein kritisches Potential sein?

3 1996 Werk, Bauen+Wohnen 49



Jeder Aufgeklärte weiss, dass die Herleitung von konkreter architektonischer
Form aus Begriffsruinen wie Genius loci, Kontext, Typus, Konstruktion und Funktion
ihren Dienst versagt und nur noch als eine Art Zombie-Rhetorik ihr Leben fristet. Das

allerdings noch allüberall. Und inzwischen hat sich herumgesprochen, dass sich auch ein
sozialethisches Engagement weniger in einer definiten architektonischen Gestalt erfüllt
als in bestimmten sozialen und politischen Organisations- und Verteilungsstrukturen.
Nicht unbeachtet bleiben sollte überdies, dass sich die moralische Selbsterhebung einer
das Gute wollenden Architektur an Gesellschaftsbildern delektiert, die vielleicht schon
in den zwanziger Jahren falsch waren. Der sichere Hafen der Political Correctness bleibt
der Architektur verschlossen. Dem tatsächlichen aktuellen Imperativ einer
ressourcenschonenden Architektur - wenn es denn schon um eine ethische Ableitung gehen soll

- hat sich das reale Baugeschehen dagegen bisher nicht wirklich geöffnet. Soviel
gesellschaftliche Verantwortung (und entwerferische Komplexität) soll es denn auch wieder

nicht sein.

Und so landet die Architektur bei der Suche nach Fundamenten wieder einmal

beim Zeitgenössischen selbst - etwas unspezifisch, aber dafür spektakulär. Nun wissen

alle Kundigen, dass die zuständigen Wissenschaften in dem unübersichtlichen
Gelände der Gegenwart die grösste Mühe haben, auch nur skizzenhaft des Zeitgenössischen

habhaft zu werden. Was ist denn an dieser Zeit? Besitzt die Architektur einen

privilegierten Zugang zum Zeitgeist? Immerhin scheint es in ihren Reihen einige
entschlossene Leser zu geben, die - ausgestattet mit dem neuesten medientheoretischen
Vokabular - den Stand der Dinge auf den Begriff gebracht zu haben glauben und sich

nun architektonisch der Virtualität an die Fersen heften. Sie erkennen nicht die Subal-
ternität einer Geste, die zwanghaft nachahmen will, was längst ohne sie geschieht.
Architektur wird so gerade das, was sie vermeiden will: willkürlich und sekundär, denn sie

kommt immer zu spät. So verspricht die Legitimation der Architektur durch
Repräsentation eines Dritten, und sei es des Zeitgenössischen, schlechthin mehr, als sie

halten kann. Und am Ende, so ein französischer Autor, plappern die Gebäude drauflos,
während «die Gesellschaft» längst verstummt ist.

In den Bauten und Entwürfen von Eisenman
ist das Verhältnis zwischen Theorie und Praxis
ambivalent. Seine theoretischen Überlegungen
sind eher als Apercus oder kritische Essays zu
verstehen, die unterschiedliche - ideologische,
philosophische und innerarchitektonische -
Fragen aufgreifen. Der Zusammenhang mit den
Bauten und Entwürfen ist bisweilen direkt,
nur inspiriert oder in der Form, dass die
Beziehung zwischen Theorie und Praxis rätselhaft

verschlüsselt bleibt.
Eisenman disloziert Ordnungen, Funktionen,
Bedeutungen und Räume bis hin zur
Nullidentität oder zum Unsinn; anderseits mobilisiert

er plakative Symbole und Analogien.
Schliesslich kokettiert er damit, dass er seine
Entwürfe nicht erklären könne, da er sie
selbst noch nicht begriffen habe.
Solches erinnertauch an mediengerechte
Inszenierungen von «Interessantem», das mit
nachgeschobenen Begründungen aufbereitet
aus dem Untergrund auftaucht, um es einem
Ganzen zuzuordnen. Anderseits beklagt
Eisenman die verwischten Grenzen zwischen
der Realität und dem Virtuellen (der Medien)
und plädiert für eine radikale Objektivierung,
die der Architektur ihre Gegenständlichkeit
belässt: «Dass Architektur das Gute und Schöne
darstellen muss, stellt eine primitive und
verhohlene Form der Repression dar...»
Die Verweigerung der Kohärenz von Theorie
und Praxis ist freilich Absicht und spiegelt die
begründete Skepsis gegenüber rezepthafter
Architekturgenese, auch gegenüber
entwerferischer Originalität und Authentizität,
wie gegenüber dialektischen Kategorien von
Form und Funktion, Struktur und Ornament,
Abstraktem und Figurativem.
Umgekehrt wird ein Begriff, den Nietzsche und
später Deleuze als philosophische ästhetische
Metapher verwendet haben - die Faltung
(Folding) - gleichsam wie eine ikonografische
Reproduktion verwendet.
Der Verdinglichung widerspricht ein offenes
Verhältnis zwischen Theorie und Praxis, das
nicht grundlos die kritische Moderne geprägt
hat: eine Praxis, die Theorie abbildet, ist -
wie eine Theorie oder eine Praxis an sich - nur
zum Preis ihrer Vereinfachung zu haben.
Überspitzt: die Trennung von Theorie und
Praxis ist ein zivilisatorischer Fortschritt
(Theodor W. Adorno).
Chamäleonartig legitimiert Eisenman das

plakative Folding-Motiv im Entwurf für
das Max-Reinhardt-Haus in Berlin (und für das

Wettbewerbsprojekt Rebstockpark in Frankfurt).

Es beinhalte sowohl das Streben nach

House 11a,
PaloAlto, Kalifornien, 1978

t
House II,

Hardwick, Vermont, 1970

50 Werk, Bauen+Wohnen 3 1996



einer Aura, eine Ur-Logik des Raumes, als auch
eine innerarchitektonische Prämisse: Die
Faltung verweise auf die Willkür der
Transformationen von Theorien in
Entwurfstechniken und in Formeln der Selbstlegitimation.

In den frühen Arbeiten von Eisenman wechseln
traditionelle Themen der Architektur mit
ästhetischen Experimenten und Spielereien.
House El Even Odd meint in etwa seltsames
Haus 11, L ist auch der elfte Buchstabe des

Alphabets. Unabhängig davon dreht sich der
Entwurf um die Frage, ob ein Haus das Modell
eines Hauses ist, oder ob das Modell eines
Hauses das Haus ist.
Mit ungewöhnlichen, manierierten Mitteln
wird beim House II das traditionelle Thema,
das Verhältnis zwischen Architektur und
Landschaft, zugespitzt. Auf einem kahlen
Hügel in Vermont kompensiert die fehlende
Landschaft eine künstliche. Stützen und
Wände ohne Funktionen begrenzen oder
umrahmen Ausblicke so, als ob das Haus mit
Bäumen und Büschen umgeben wäre.
Der Entwurfsvorgang entspricht einer
Aushöhlung von innen nach aussen, von der
schliesslich nichtkörperliche Mauern und
körperliche Glasflächen übrigbleiben. Diese

Bedeutungsverschiebung zielt auf eine
Abstraktion, welche Deutungen und Funktionen
nicht nur offen lassen, sondern in die Ewigkeit

verschieben will, um sie jeder Aneignung
oder Verfügungsgewalt zu entziehen.
House III verweist ebenfalls auf eine
Architekturtradition, auf eine architectural promenade.
Durch die Rotation des Hauskerns entsteht
ein hausinternes Labyrinth mit zufälligen,
unkontrollierten Raumfiguren, Durch- und
Ausblicken. Die Zerstörung der Einheit von Form,
Struktur und Bedeutung steht auch für ein
Anderes, insbesondere einen Bruch mit
Architekturtraditionen.

Die Umkehrung von historisch überlieferten
Entwurfsregeln und Raumtheorien der
klassischen Moderne ist bei Eisenmans frühen
Arbeiten noch ein typischer Topos der
Postmoderne: durch blosse Negationen bleibt
sie der Moderne treu. Das Andere ist so nicht
das Andere, sondern das Andere der Moderne:
Ideale und Dogmen werden durch Anti-
oder Any-Versionen desselben ersetzt, was
ontologisch bloss eine andere Formulierung
des gleichen ist.
In The End of Classical analysiert Eisenman -
beinflusst durch Baudrillard, Deleuze, Derrida
und Culler - die Geschichte und Erscheinungsformen

der Architektur seit dem 19. Jahr-

Bleibt also nur noch die Autonomie der Architektur, eine Architektur an sich,

die nur aus sich selbst schöpft, sich keiner anderen Diskurse und Erfahrungen bedient
und die nur «Architektur», gar reduziert auf ihr «Wesen», sein will? Diese Abwehr von

Bedeutungszumutungen ist legitim, die Vermutung eines möglichen Für-sich-Seins der

Architektur allerdings ein Missverständnis. Jedoch das Bemerkenswerte an dieser

Haltung ist die Perspektive einer potentiellen Wiedergewinnung des Architektonischen als

Raum ästhetischer Erfahrung, einer ästhetischen Erfahrung, die Abschied nimmt vom

Widerspiegelungsmodell, ohne ungeschichtlich zu werden, die keine Ontologie idealer

Formen braucht, um den Betrachter zu affizieren. Wo es um das globale Überleben geht,
kann diese Architektur nicht den geschichtsphilosophischen Helden spielen, sie lässt sich

auch nicht zum Affen postfordistischer Marktstrukturen machen, indem sie angesichts
des jeweils Neuesten in eine ungerichtete Innovationserregung ausbricht. Sie lehnt es

auch ab, zum Arzt am Krankenbett einer auseinanderdriftenden Gesellschaft zu werden,

sie ist keine Kompensationsagentur für die Opfer, die die Moderne hinterlässt. Sie

glaubt nicht daran, dass sich mit Traufhöhenvorschriften eine dahinschwindende
Gestalt von Öffentlichkeit und Gesellschaft revitalisieren lässt. Sie bildet nicht ein verlorenes

Ganzes ab, aber auch ebensowenig das Chaos. Sie bildet überhaupt nichts ab. Diese

Architektur beugt sich nicht dem herrschenden Regime der kontingenten geschichtlichen

Zeit, indem sie diese Zeit in sich darzustellen versucht, sie setzt vielmehr in der

Emanzipation der Kontingenz selbst eine andere Ordung der Zeit ins Werk - und sei es

nur für einen Moment. Das Entscheidende ist, dass wir es hier nicht mit einem Rückzug,

sondern mit einer kulturellen Offensive zu tun haben.

Das architekturtheoretische Programm Peter Eisenmans könnte man dieser

Tendenz zuordnen. Im Grundsatz lässt sich Eisenmans Arbeit als ein Versuch verstehen,

eine nachmetaphysische Architektur zu begründen, die sich weder auf den Kosmos noch

auf Gott, weder auf Natur noch auf Geschichte stützen kann. Diese Preisgabe der
Fundamente und Sicherheiten führt jedoch nicht zur Behauptung einer illusionären
Autonomie und affirmativen Wertlosigkeit, sondern entwickelt aus der Dezentrierung eine

Position der Kritik, die einem epochalen Paradigma der anthropozentrischen Weltaus-

äHl i f. V
.7 nr

iE

3 1996 Werk, Bauen+Wohnen 51



House IM,

Lakeville, Connectitut, 1971

Qr?

>'7

legung gilt, anders gesagt: der auf das Subjekt bezogenen zentralperspektivischen
Konstruktion von Welt. Wo jedoch eine solche Vernunft- und Wahrnehmungskritik nicht
mehr zurückgreifen kann auf vorgegebene Referenzen wie die Wahrheit, das Gute oder
gar das Schöne, muss sie sich auch der Naivität entschlagen, dem Kritisierten ein
unmittelbares Anderes entgegenstellen zu können. So kann sich eine so verstandene
kritische ästhetische Erfahrung nicht mehr im Hegeischen Sinne als sinnliches Scheinen der
Idee vermitteln, die sich ihrer Positivität mächtig weiss. Tritt allerdings an die Stelle des
Scheins des Allgemeinen nicht ein Schein des Anderen, der aus der Hohlform des
Abwesenden heraus leuchtet, so bliebe das Ästhetische als Kritik ohne jede Triftigkeit, ohne
Belang.

Die Präsenz der Absenz wird somit zu einem Leitbegriff in Eisenmans Denken.
Diese Begriffe sind in Eisenmans Denken durch verschiedene, sich verschränkende
Bedeutungskontexte bestimmt. Genannt seien hier nur der Kontext des jüdischen Denkens,
insbesondere in dessen ästhetischer Formulierung (Blanchot), der Kontext des
philosophischen Poststrukturalismus (Derrida und mit anderen Akzenten Deleuze) und der
Kontext der Lacanschen Psychoanalyse. Im Text (s. Seite 34 ff.) erörtert Eisenman die
historischen Determinanten eines bestimmten Verhältnisses von Anwesenheit und
Abwesenheit auf der Ebene der visuellen Wahrnehmung und macht klar, dass das, was
wir sehen und nicht sehen (und dem Raum des Sichtbaren als eigenes Produkt
hinzufügen: Architektur), keineswegs naturgegeben, sondern historisch-kulturell bestimmt
ist. Alternative Regime des Sehens werden denkbar. Auch und gerade die Architektur
kann an solchen «politics of vision» teilnehmen. Eisenman schliesst hier an eine
lebendige Diskussion in den USA an, die sich vor allem mit den Namen Norman Bryson,

hundert. Er verwendet dabei ähnliche
Erkenntnisinstrumente und -methoden wie die
erwähnten Philosophen: keine normative
Kritik von aussen, sondern eine immanente
Betrachtung und Enträtselung der Texte
und Begriffe. Das Paradigma des Klassischen
wird ebenso als Metaphysik wie als fictions
dekonstruiert, als Simulationen von
Bedeutungen, vom Ewigen und Wahren.
Eisenman plädiert dafür, das Verhältnis
zwischen Realität und Illusion zu klären. Ein

entsprechender Versuch vergegenständlicht
zumindest in einigen Aspekten den ersten
grösseren Bau Eisenmans, das Wexner Center
of Visual Arts. Das wichtigste Entwurfselement
ist eine lange, verglaste Galerie. Das abstrakte
Skelett erscheint unfertig, instabil; es dient
zwar als Raum und Achse, es bleibt aber
unklar, wieso diese an einem rekonstruierten,
funktionslosen Turm endet und wieso die
Galerie nicht geschlossen ist. Mit freigelegten
Spuren verschwundener Häuser, mit Konturen
von Schneisen der Flugzeuge (die in grosser
Höhe über das Center fliegen), mit Symbolen
der Footballmannschaft und lokalhistorischen
Andeutungen spielt der Entwurf mit der
Gleichzeitigkeit von Realem und Virtuellem,
wobei Eisenman auch plakative, narrative
Metaphern der Destabilisation nicht scheut -
etwa Stützen, die in der Mitte der Treppe
angeordnet sind, oder ein Durchgang, der mit
einer Blindtreppe endet. E.H.

52 Werk, Bauen+Wohnen 3 1996



¦i

I

1

2 Siehe zusätzlich zu den bei Eisenman

genannten Titeln: «Modernity and the Hegemony
of Vision», hrsg von DM Levin,

Berkeley/Los Angeles/London 1993
Norman Bryson: «Vision and Painting
The Logic of the Gaze», New Haven 1983
Martin Kemp: «The Science of Art
Optical themes in western art from Brunelleschi
to Seurat», New Haven/London 1990
3 Vgl Erwin Panofsky: «Die Perspektive als

symbolische Form>», in: ders: «Aufsätze zu

Grundfragen der Kunstwissenschaft»,
Berlin 1985, S 99 ff
4 Rene Descartes: «Meditationen über die

Grundlagen der Philosophie», Hamburg 1960,
5 30

Martin Jay, Jonathan Crary und anderen verbindet.2 Eine besondere Bedeutung kommt
in diesem Zusammenhang der Perspektive und der Mathematisierung des Sehraums zu.
Erwin Panofsky hatte unmissverständlich darauf hingewiesen, dass wir es hier nicht mit
einem Spiegel der Natur, sondern mit einem konstruktiv erzeugten Raum zu tun haben,
der keineswegs der unmittelbaren Wahrnehmung entspricht.3

Dass den Sinnen ohnehin nicht zu trauen sei, wurde dann zum programmatischen

Fundament der neuzeitlichen Philosophie (Descartes: «Ich werde jetzt meine

Augen schliessen, meine Ohren verstopfen und alle meine Sinne ablenken...»4). Wenn
Panofsky diesen Prozess als Objektivierung des Subjektiven beschreibt, dann hat er nicht
das Individuum im Auge, sondern ein historisches Epochensubjekt, das ein neues
System der Weltauslegung entwirft, das nicht etwa als geistesgeschichtliches Phänomen

zu verstehen ist, sondern als realgeschichtliches Dispositiv die Praxis bis heute bestimmt.
Dass der neuzeitlichen Vernunft ein grundlegendes Interesse an Verfügung

über ihre Gegenstände innewohnt, dass sie sich eine Welt konstruiert, um sie erfolgreich

beherrschen zu können, ist seit Nietzsche, Heidegger und Horkheimer/Adorno
Gemeingut der kritischen Philosophie. Die Kehrseite dieser Herrschaft: das Unterdrückte,
Verdrängte, Ausgeschlossene, Nichtbeachtete ist dabei immer wieder hervorgehoben
und in kritischer und therapeutischer Absicht unter Titeln wie «das Andere», «das
Nichtidentische» oder «das Unverfügbare» thematisiert worden.

Auch Eisenman macht sich auf der Ebene der visuellen Wahrnehmung diesen

kritischen und therapeutischen Gestus zu eigen, indem er sich zum einen auf die

Rationalisierung des neuzeitlichen Sehraums als epochales Dispositiv und zum anderen auf
die aktuelle «medienindustrielle Kolonisierung der Sinne» (Hartmut Böhme) bezieht.

3 1996 Werk, Bauen+Wohnen 53



Während er zum einen die Naturalisierung einer falschen Ontologie des
Visuellen angreift und zum anderen die zunehmende Verwischung der Grenze zwischen
Realität und Simulation beklagt, muss ihm bewusst bleiben, dass der falschen die richtige

Ontologie nicht einfach entgegengesetzt werden kann und dass sich gegenüber
der Simulation die wirkliche Wirklichkeit nicht unmittelbar wiederbeleben lässt. Die

Objektivierung des Subjektiven soll auch nicht schlichtweg umgekehrt werden. Es geht
Eisenman nicht um die Subjektivierung des Sehens, sondern um eine andersartige, ra-
dikalisierte Objektivierung, die den Gegenständen ihre Gegenständlichkeit belässt, ihre

Opazität, ihre Fremdheit und Nichtlesbarkeit. Nichtlesbarkeit bedeutet, dass die
konventionelle Zuordnung von Gegenstand und Bedeutung bzw. Wahrnehmungsschema
nicht funktioniert. Der Gegenstand bleibt vom Sinn unbesetzt, semantisch gleichsam
verwaist, präsentiert sich in seinem rohen Sein. Die Nähe dieses Ansatzes zum Konzept
der Desautomatisierung der Wahrnehmung des Russischen Formalismus ist offensichtlich.

Viktor Sklovskijs klassische Formulierung in seinem Aufsatz «Kunst als Verfahren»
von 1916 lautet: «Und gerade, um das Empfinden des Lebens wiederherzustellen, um
die Dinge zu fühlen, um den Stein steinern zu machen, existiert das, was man Kunst
nennt. Ziel der Kunst ist es, ein Empfinden des Gegenstandes zu vermitteln, als Sehen

'

-

vi

X Fin=rH

11

54 Werk. Bauen+Wohnen 3 1996



5 Viktor Sklovskij: «Kunst als Verfahren», in:
«Russischer Formalismus», hrsg von J Stnedter,
München 1971, S 15
6 Maurice Blanchot: «Die Literatur und
das Rechtauf den Tod», Berlin 1982, S 95
7 Vgl Blanchot: «Das Unzerstörbare»,
München 1991, S 67

und nicht als Wiedererkennen, das Verfahren der Kunst ist das Verfahren der
«Verfremdung» der Dinge und das Verfahren der erschwerten Form, ein Verfahren, das die

Schwierigkeit und Länge der Wahrnehmung steigert, denn der Wahrnehmungsprozess
ist in der Kunst Selbstzweck und muss verlängert werden (...).»5

Nichtlesbarkeit heisst bei Eisenman allerdings mehr, als nur Auslöser der
jeweils nächsten Sinngebung in einer unendlichen Kette von Anpassungen und
Eröffnungen eines unbestimmt Neuen zu sein. Dem Grundvertrauen dieses Wanderns

entlang der Signifikantenkette steht die Heimatlosigkeit des Nomaden im jüdischen
Verständnis gegenüber. Erstaunlicherweise bleibt auch Eisenmans Gewährsmann Maurice

Blanchot hier unentschieden, wenn er dem Nicht-Bedeuten der Literatur das

Potential zuschreibt, dass, «nachdem der genaue Sinn der Terme erloschen ist, die reine

Möglichkeit des Bedeutens hervortritt, die leere Macht, einen Sinn zu stiften, fremdes,

unpersönliches Leuchten.»6
Blanchot radikalisierend müsste man hingegen sagen, dass, worauf Eisenman

abhebt, das Werk nur dann aus dem Dunkel Licht zieht7, zu leuchten beginnt, wenn die

reine Möglichkeit des Nicht-Bedeutens hervortritt, wenn, psychoanalytisch gesprochen,
das unendliche Begehren die symbolische Ordnung der endlichen Bedürfnisse und der

**** mr*

ji?•

i^"»

•in IfiiF .ii
?«;X

-v.

.::,

"5

-•*_
Wexner Center
for the Visual Arts and Fine Arts Library,
1989

3 1996 Werk, Bauen+Wohnen 55



ihnen zugeordneten Befriedigungsobjekte von sich abstösst und durchbricht8, wenn der
Exodus aus der falschen Fülle des Hier und Jetzt einsetzt und in der Fremde des Exils das

Fehlende, das Abwesende in seiner Hohlform eine höchste Intensität der Präsenz in der
Absenz entfaltet.9 In diesem Moment des Exzesses leuchtet, so Eisenman, die Spur einer
Aura auf, die Gegenwärtigkeit eines Anderen.

Dort, wo die Vor-Gedeutetheit, die Vor-Erschlossenheit des Wahrgenommenen

endet, muss der Betrachter aus seinem konventionellen Rahmen treten, um
überhaupt etwas wahrnehmen zu können. Er muss, und sei es nur für Augenblicke, seine

angestammte sichere Position aufgeben. Er muss aus sich herausschreiten, sich
überschreiten, um das Wagnis einzugehen, und sei es nur für einen ungeschützten Moment,
nicht nur sich selbst und dem von ihm Gemachten zu begegnen. Im Anschluss an Sartre

spricht Eisenman vom Zurückblicken des Anderen.
Nur im philosophischen Bereich schien ein solcher Gedanke denkbar, nur in

der Kunst aktualisierbar. Die Architektur schien nicht betroffen. Diese Selbstausgrenzung

der Architektur anerkennt Eisenman nicht. Daher verfolgt seine Kritik nicht das Ziel
einer Verbesserung oder Aktualisierung unserer Konstruktionen des visuellen
Wahrnehmungsraums in einem quasi technischen Sinne, sondern er diskutiert
Voraussetzungen für das Verhältnis von einer anderen Subjektivität und einer anderen Objektivität

innerhalb eines Raums, der nicht mehr anthropozentrisch bestimmt ist. Ein solcher
anderer Raum/Raum des Anderen macht - und das ist Eisenmans Anspruch - auch eine
andere Architektur erforderlich. Diese andere Architektur ist noch nirgends sichtbar,
vielleicht da und dort ahnbar. Wird sie, wie Eisenman hofft, noch Architektur sein können?

U.S.

8 Vgl Julia Knsteva: «Die Revolution
der poetischen Sprache», Frankfurt 1978
9 Jacques Dernda: «Edmond Jabes und
die Frage nach dem Buch», in: ders.:

«Die Schrift und die Differenz», Frankfurt 1972,
S. 102 ff
Hans-Thies Lehmann: «Ästhetik» Eine Kolumne,
in: «Merkur» 549, Dezember 1994, S. 1001 ff.

¦- ;.......::

'¦7

:

\ - •

»
_

« li üHHi

1wmsmi
'SSIS*'

:» .».-' 1

77:«:3

-x

Max-Reinhardt-Haus,
Berlin, Projekt, 1992

777»» »»»77»S»

56 Werk, Bauen+Wohnen 3 1996


	Die Präsenz der Absenz

