
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 81 (1994)

Heft: 11: Schnelles Planen, schnelles Bauen = Planifier vite, construire vite =
Rapid planning, rapid building

Artikel: Lob der Vielfalt : Hommage an Peter Meyer (1894-1984)

Autor: Medici-Mall, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum Lob der Vielfalt

m »^

Hommage an Peter Meyer
(1894-1984)

Es gibt nur eine Wahrheit,

aber viele Irrtümer.
Dieses Denkmuster
beherrscht seit Plato die
abendländische
Ideengeschichte und ist bis heute
die Position der Aufklärer
geblieben. Es ist das Denken
in Utopien, deren Ziel stets
ein glückliches Ende ist, wo
die zerbrochene Einheit
wiederhergestellt wird und
sich danach nichts mehr
verändert, weil das Ziel
erreicht ist. Zeitlos und
universal stellt man sich diesen
Zustand hinter der Ziellinie
vor. Heute wird viel über
das Ende der Utopien
geschrieben, was allerdings in

Anbetracht ihrer über
dreitausend Jahre alten
Geschichte mit Vorsicht zu
geniessen ist. Auch die

Kunstgeschichte wurde seit
ihrem Bestehen von Utopien
beherrscht. Der Traum des

zeitlosen Gesamtkunstwerks
ist bis heute nicht
ausgeträumt. Vor kurzem hat ihn
Harald Szeemann erneut in
seiner Berliner Skulpturenausstellung

«Zeitlos»
beschworen. Er verstand diese

Ausstellung von 1988 als

einen «Gang durch das Land
der Stile auf die Anhöhe,
auf der trotz unterschiedlicher

Formen von
Machtansprüchen so etwas wie
olympische Ruhe herrscht».
Die Vielfalt dagegen in

immer neuen, vor- und
rückläufigen Kombinationen
nicht nur als «qualite
negligeable», sondern als Ziel zu
betrachten, ist eine neuere,
aber auch keine neue
Vorstellung. Der englische
Philosoph Isaiah Berlin schildert
in seinen brillanten Essays

ihre Geburt in der
Gegenaufklärung des 18.

Jahrhunderts. Vico und Herder
breiten schon damals ein
Panorama vielfältiger Kulturen

vor ihren Lesern aus,
wobei sie die unterschiedlichen

Lebensformen nicht als

Sündenfall, sondern als

Ausdruck von Vitalität
verstehen. Das Lob der Vielfalt
wird also auch schon
zweihundert Jahre lang
gesungen.

Auf diesem historischen

Hintergrund hat man
seine liebe Mühe mit dem

Begriff der Postmoderne.
Wenn man Wolfgang
Welsch glauben soll, dann
beginnt die Postmoderne
dort, wo das Ganze aufhört.
Sträflich vereinfacht heisst
das, die Moderne vertritt
die Einheit und die
Postmoderne als ihre Korrektur
die Vielfalt. Wo aber
beginnt was? Die Moderne bei
Plato und die Postmoderne
bei Vico? Der Begriff der
Postmoderne taugt nichts.
Die Polarisierung Einheit
versus Vielfalt führt auf
einen Holzweg, weil sie von
einer falschen Prämisse

ausgeht, nämlich dass die
Moderne eine Einheit
darstellt. Allein schon ein Blick
auf das Werk Picassos

belehrt uns eines Besseren.
Und was sich Picasso an
künstlerischen Freiheiten
herausnahm, segnete
Kandinsky in der Theorie
ab: «Und so genügt es,

wenn man sagt: alles ist
erlaubt.» Auch Kandinsky
plädierte schon für eine
Doppelkodierung, nämlich
für das ganze Angebot
zwischen den beiden Polen
Abstraktion und Realismus.
Soll man nun diese beiden
Heroen der klassischen
Moderne auch zur Postmoderne

zählen? Ein Schicksal,
das bereits Kurt Schwitters
erreichte, weil er 1923

verkündete: «Alles stimmt,
aber auch das Gegenteil.»
Geht man auf diesem

Holzweg noch einige
Schritte weiter und nimmt
sich statt der Künstler
diejenigen vor, die ihre
Geschichte geschrieben haben.

so löst sich die Verwirrung
keineswegs auf. Zwar
stimmt es, dass viele auf der
Seite der Moderne für einen
Einheitsstil kämpften. Sie

hatten für eine Fiktion
gekämpft und so getan, als

wenn sich ihr Stil der Wahl,
den sie aus der Vielfalt
ausgesucht hatten, durchgesetzt

hätte. Zum Beispiel die
Autoren der drei
massgeblichen Bücher, die das

Geschichtsbild des Neuen
Bauens für die Nachwelt
prägten, Hitchcock und
Johnson, Pevsner, Giedion.
Das wurde ihnen zu Recht

vorgeworfen. Aber auch die
Gegner der Moderne konnten

mit der real existierenden

Vielfalt draussen vor
der Tür nichts anfangen und
schoben die Schuld für den
Verlust der Mitte einfach
den Modernen in die
Schuhe. Auch diese Gegnerseite

wurde als hegelianische

Allianz zwischen Nor-
dau, Spengler, Sedlmayr und
Lukacs entlarvt. Es hilft alles
nichts, der Gegensatz
modern und postmodern bleibt
ein Holzweg. Man muss sich

an anderen Kategorien
orientieren. Allen voran an
jener, dass die Moderne ein
Plural ist, wo alles möglich
ist. Und zweitens, dass das

19. und 20. Jahrhundert
eine Epoche sind. Beide
zusammen sind bis heute das

Zeitalter des Stilpluralismus
geblieben, wo Vielfalt und
Widerspruch den Ton
angeben. Diese Einsichten
bewahren vor falschen
Hoffnungen. Denn das Neue
Bauen in den zwanziger
Jahren unseres Jahrhunderts
war ebensowenig eine
moderne Epoche wie die
Vielfalt in den dreissiger
Jahren eine postmoderne
war. Und der Historismus
des 19. Jahrhunderts lässt

sich ebensowenig von dem

unseres Jahrhunderts trennen,

genauso wie in den
Geschichtsbüchern der
Ingenieurbau des 19.
Jahrhunderts auch nie von dem
des Neuen Bauens getrennt
wurde. Auch das ist nicht
neu. Dass die Moderne kein

«einstimmiger Tatbestand»

ist, wurde da und dort
erkannt, so von Werner
Hofmann 1966 in seinem

hervorragenden Buch «Die

Grundlagen der modernen
Kunst». Und dreissig Jahre
vorher gab es Kritiker, die
die Vielfalt sogar zu fördern
versuchten. Viele waren es

nicht. Und man hörte nur
zeitweise oder gar nicht auf
sie, weil sie nicht auch vom
Wunsch nach dem Einheitsstil

beseelt waren. Heute, da

die Vielfalt der Moderne
wiederentdeckt wird, ist
ihre Meinung aufs neue
aktuell und erlebt ein Comeback.

Einer davon hiess Peter

Meyer. Sein Geburtstag
jährt sich diesen Dezember
zum hundertsten Male, und
da er nie wie Giedion oder
Pevsner ein weltweites Echo

hatte, muss er neu vorgestellt

werden.* Er stammte
aus einer Basler Patrizierfamilie

und stand im Gegensatz

zu seinem Namensvetter

und Basler Mitbürger
Hannes Meyer zu seiner
Herkunft. Ersah angesichts
der totalitären Bedrohung
von links und rechts keinen
zwingenden Grund, die
bürgerlichen Ideale, Bildung
und Besitz, zu hinterfragen.
Im Gegenteil, wie schon
Max Weber betrachtete
auch er die bürgerliche
Gesellschaft als Garantie für
Demokratie und die damit
verbundene kulturelle Vielfalt.

Im glänzenden München

des ausklingenden
Jugendstils ging er zur Schule,

wo sich sein Vater erfolglos,
aber nicht brotlos als
Landschaftsmaler betätigte.
Deutschlands Griff nach der
Weltmacht überlebte er als

Rekrut und Unteroffizier an
der sicheren Schweizer
Grenze. Die Münchner Rätezeit

vertiefte in ihm die
Skepsis gegenüber Revolutionen

und das Interesse an
der Kontinuität, wie er es

schon als Schüler von
seinem grossen Landsmann
und Vorbild Jacob Burckhardt

gelernt hatte. 1918

diplomierte er mit Auszeichnung

in der besten
Architektenschmiede Deutsch-

60 Werk, Bauen+Wohnen 11 1994



lands, bei seinem verehrten
Lehrer Theodor Fischer.
Fischer erzog in Stuttgart und
später in München eine
heterogene Schülerschaft, die
die ganze bunte Palette der
damaligen Architekturrichtungen

von der rechtslastigen

Stuttgarter Schule um
Paul Bonatz bis zum
ultralinken Flügel der Avantgarde

um Ernst May
umfasste. Fischer wurde von
seinem Gegner, dem
Neoklassizisten Friedrich
Ostendorf, als Romantiker
bekämpft, weil er das

irritierende Erbe dieser
Epoche verwaltete und an
seine Schüler weitergab. Im

Gegensatz zu allen Neo-
klassizismen, die gleich der
Aufklärung mit rationalen
Regeln ewig gültige Gesetze
schaffen wollten,
anerkannte die Romantik keinen
Zwang zur Form noch Norm.
Drei Sätze hatte Fischer
seinen Schülern immer wieder
eingehämmert: «Zum
anderen fordere ich vom
Architekten, dass er kein Ideologe

sei...» «Die Kunst soll
und muss gar nichts.» «Die
Form ist alles, aber sie ist

vergänglich.»
Mit dieser Offenheit

siedelte der
Auslandschweizer Peter Meyer nach
Zürich über und tauschte
dort, nicht nur aus Mangel
an Aufträgen, sondern weil
er Lust und Talent zum
Schreiben hatte, den
Zeichenstift gegen die Feder
ein. Von 1922 bis 1929 war
er freier Mitarbeiter der
Schweizerischen
Bauzeitung, wo er sich mit viel
Verve gegen den Neuklassizismus

der Ostendorfianer
und für das Neue Bauen

engagierte. Wie bei den
meisten unter der Avantgarde

entzündete sich auch
seine Begeisterung an Le

Corbusiers «Vers une
architecture», dessen
revolutionärer Atem ihn bis zur
Weissenhofsiedlung und
zum Projekt Le Corbusiers
am Völkerbundswettbewerb
trug. Er machte aus der
«SBZ» ein Konkurrenzblatt
zur Zeitschrift «Das Werk»,
wo gleichzeitig Joseph

Gantner Redaktor war und
das Neue Bauen als die
Neue Welt vorstellte. Nur
war P.M. - so sein journalistisches

Markenzeichen -
weit kritischer. Zwar hatte
auch er zu Beginn noch die
radikale Zeitschrift «ABC»
wohlwollend besprochen,
aber mit Hannes Meyers
neuem Weltbild, wo die
Wörter Geschichte, Kunst
und Architektur aus dem
Vokabular getilgt werden
sollten, ging er rüde ins

Gericht: «... so beweisen
solche Aussprüche nur, dass

ihr Verfasser seinerseits

gerne redet, bevor er zu
Ende gedacht hat.» Schon
damals plädierte er für das
Sowohl-Als-auch. Für die
Doppelkodierung Zweck
und Form und, wie der Titel
seines ersten Büchleins von
1927 anzeigt, «Moderne
Architektur und Tradition».
Unter Tradition verstand er
damals die neugotische
Reform rund ums englische
Haus.

Klassizismus und
Monumentalität hatten darin
getreu der neugotischen
Tradition, von der auch die
Mehrzahl der Neues-Bauen-
Generation geprägt war,
noch keinen Platz. Das
änderte sich, als P.M. im Jahre
1930 die Redaktion der
Architektur- und Kunstzeitschrift

«Das Werk»
übernahm und zwölf Jahre lang
darin einen um vieles
erweiterten Diskurs führte.
Revision war zu Beginn der
dreissiger Jahre in der
Avantgarde das neue
Schlagwort. Wie immer ging
Le Corbusier auch darin
allen voran, indem er 1928
das Museumsprojekt
Mundaneum in Pyramidenform
entwarf, dessen
monumentaler Code im Gegensatz

zu seinem Völkerbundsprojekt

allen verständlich
war. Er war der Meinung,
dass von nun an der Horizont

der Modernität um vieles

erweitert werden musste,

und vertritt im Vorwort
von Alberto Sartoris «Gli
Elementi dell' Architettura
Funzionale» den zu Sartoris
gegensätzlichen Stand¬

punkt: «Ma certo, c'e posto
per tutti.» Die «sekten-

mässige Enge» des Neuen
Bauens aufzusprengen war
auch P.M.s Ziel im «Werk»,
weshalb er in seiner Rezension

Le Corbusier beipflichtet:

«Das ist sehr schön, sehr
ehrlich und sehr überlegen
gesagt.» P.M.s Vorstellung
von Revision war vielschichtig

und anspruchsvoll. Er

überprüfte und korrigierte
sie laufend am Tagesgeschehen,

so dass sie in

seinen Schriften mühsam

zusammengesucht werden
muss. Von einem geschlossenen

System kann keine Rede

sein. Den Materialismus des

18. Jahrhunderts zu Ende

denken war der grosse
Parameter dieser Revision.
Schon den Historismus des

19. Jahrhunderts sah er in

diesem Kontext, nämlich als

den grossartigen Versuch,
die historischen Stile darin
einzubauen. Und die
Aufgabe der dreissiger Jahre
und ihrer Nachfolge deutete
er nun in umgekehrter,
rückläufiger Richtung mit
dem Ziel, den Materialismus
zu historisieren. Eine
Hybridisierung des Neuen Bauens
in eine reichere
Symbolarchitektur war seiner
Meinung nach in allen
Bauaufgaben nötig, ausser bei
den Zweckbauten. Dort war
der Technische Stil, so sein

Synonym für das Neue
Bauen, am Platz. Das

dringendste Desiderat war eine

Symbolarchitektur für
Monumentalbauten, die den
modernen Staat zeitgemäss
zu repräsentieren versteht.
Kein «lahmer Klassizismus»
wie im stalinistischen Russland

oder Nazi-Deutschland,
sondern eine «zu klassischer

Haltung verfestigte
Zweckmässigkeit». Die Schweden
und die Brüder Perret
nannte er damals als
Beispiele. Sie waren unbelastet
von weltanschaulichem
Ballast, weshalb er ihre Bauten

den italienischen des
Faschismus trotz ihrer
frischeren Modernität
vorzog. Einiges fehlte dem Basler

noch. Heute würde er
vielleicht Venturis Anbau an

die National Gallery in

London als «die geistreiche
Pointierung» des klassischen
Erbes erwähnen, die ihm
damals vorschwebte. P.M.

war demnach ein Vordenker
der Revision, wie sie die
«Postmodernen» seit den

sechziger Jahren
vornahmen.

Aber er ging auch
schon darüber hinaus, denn
das war nur der eine Teil.
Daneben sollten die älteren
Traditionslinien weiterlaufen,

die sich schon seit
einem halben Jahrhundert
bruchlos stetig
modernisierten, wie die des englischen

Hauses oder die
klassizistische Linie eines
Bernoulli oder Tessenow.

Daraus sollte sich eine friedliche

Koexistenz von Stilen

ergeben, deren oberster
Zweck die Vielfalt ist. Das ist

nicht aus der Not eine
Tugend gemacht, dahinter
steckt mehr. Joseph Rykwart
wirft 1975 in einem Artikel
mit dem ironisch gemeinten
Titel «Ornament ist kein
Verbrechen» Venturi nicht
zu Unrecht vor, er plädiere
in seinen Büchern für die
Vielfalt, verliere aber keinen
Gedanken darüber, wozu
diese Vielfalt auch gut sein
könne. Die Vielfalt als

kulturelles Gegengewicht
zum geschichtslosen
technisch Rationalen des

Materialismus war schon

vierzig Jahre vorher P.M.s

Antwort auf diesen
Einwand. Daran zu erinnern
lohnt sich, denn den Sinn
der Vielfalt zu hinterfragen
ist heute mehr denn je sinn-
und verantwortungslos. Für
P.M. war es am Vorabend
des Zweiten Weltkrieges die
Existenzfrage der Zukunft.
Deshalb begrüsste er jede
Form von historistischen
Tendenzen, vom
Klassizismus bis zum Heimatstil:
«Dieser Zug zum Historischen

wurzelt in dem

neuen, durchaus modernen,
erst durch die letzten
Zeitereignisse neu vertieften
Bewusstsein von der
Wichtigkeit der kulturellen Tradition,

genauer: der kulturellen

Legitimität gegenüber

dem bloss Willkürlichen,
Geschichtslosen, technisch
Rationalen. Wir sehen

heute, wie die Vermassung
auf technischer, organisatorischer

Basis zum Kulturverfall

führt, zum Nihilismus
der baren Gewalt. Wir wissen

heute, dass die Kultur
Europas an der Vielfalt der
verschiedenen Traditionsreihen

haftet, wie im kleineren

die politische kulturelle
Existenz unseres Landes an
der Vielfalt seiner Glieder.
Die Pflege der individuellen
Tradition ist also keineswegs
ein veralteter Zopf, sondern
eine aktuelle Notwendigkeit,

die freilich ihre Gefahren

und Entgleisungsmöglichkeiten

hat wie jede
Entwicklung.» Es gibt viele
Wahrheiten und viele
Irrtümer, zeitlos sind keine.

Katharina Medici-Mall

* Eine Monographie des Architekturkritikers

und Kunsthistorikers
Peter Meyer wird zurzeit von mir
vorbereitet und soll nächstes Jahr

erscheinen

11 1994 Werk, Bauen+Wohnen 61


	Lob der Vielfalt : Hommage an Peter Meyer (1894-1984)

