Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten
Band: 81 (1994)

Heft: 1/2: Kunst im Inneren und im Ausseren = L'art a l'intérieur et a
I'extérieur = Art inside and outside

Vorwort: Kunst im Inneren und im Ausseren = L'art & l'intérieur et a I'extérieur =
Art inside and outside

Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kunst im Inneren und im Ausseren

Scheinbar unerschopflich sind die Mottenkisten unserer
Zivilisation. In ihnen werden immer von neuem Gegenstande ent-
deckt und museal aufbereitet — seien es Musikautomaten, aus-
gestopfte Vogel, Alltagsaccessoires oder ganze Bauernhausen-
sembles. Der Museums-Boom, der in den spaten siebziger Jahren
einsetzte, scheint heute von flachendeckendem Ausmass — kaum
eine europaische Kleinstadt, die ihrer Sonntagsoffentlichkeit
nicht gleich mehrere Museen offeriert. Und keine Metropole, die
nicht mit effektvollen Museumsarchitekturen oder mit exklusiven
Ausstellungsgutern fur das urbane Image wirbt.

Den Anlass fur eine ausblickende Rickschau auf den
Museumsbau der letzten Jahrzehnte fanden wir weniger in der
Menge neuer Museen als in den offenen architektonischen Fra-
gen, welche die gesellschaftliche — ebenso wie die spezifisch
asthetische und kontextuelle Bedeutung zeitgendssischer Mu-
seen aufwerfen. Sind es Kulttempel und Kathedralen der so-
genannten neuen Kulturgesellschaft? Sind es bloss 6ffentliche
Umschlagplatze, wo Erkenntnisse und vergangene Ereignisse do-
kumentiert und archiviert sind? Oder werden Museen bald tber-
flussig, weil historische Szenarien und Kunstdenkmaler bald di-
gital abrufbar am Bildschirm flimmern oder in 3-D-Technik
Kunsterlebnisse simulieren?

Beschrankend auf die (nach wie vor wichtigste) Museums-
gattung fokussiert diese Nummer die Frage nach dem Leben eines
Kunstwerks, das — aus seinem urspringlichen Zusammenhang
des Ateliers gerissen —in einen anderen ortlichen Zusammenhang
und Kontext gesetzt wird — vor allem in die Nachbarschaft an-
derer Kunstwerke. An dieser Frage scheiden sich nicht nur zeit-
genossische Kunstrichtungen, sondern auch Konzepte ihrer Re-
prasentation.

Galte es im Spannungsfeld Kunst — Museum zwei Pole zu be-
zeichnen, so ware der eine die Verweigerung, Kunstwerke in Mu-
seen auszustellen, und der andere eine Art «Musée d'animation»
far den Kunsttourismus; zwischen ihnen ware schliesslich das
«Musée imaginaire» anzusiedeln, das Malraux im gleichnamigen
Buch 1947 beschrieben hat.

Bevor Malraux die gesamte gesellschaftliche Entwicklung im
20. Jahrhundert als ein «Musée imaginaire» interpretiert hat, war
das Museum noch im Selbstverstandnis der Avantgarde ein Syn-
onym fur die Entfremdung der Kunst vom Leben. Aus ihrem Zu-
sammenhang gerissen, wirden Kunstwerke absterben. Museen
seien wie Erbbegrdbnisse, wo Kultur neutralisiert ist, wo ihr
Marktwert Iangst das Glick der Betrachtung verdrangt habe. Fir

2 Werk, Bauen+Wohnen 1/2 1994

Valéry ist das Museumselend «Betriibnis, Langeweile, Bewun-
derung, das schone Wetter draussen... Welche Muhsal, welche
Barbarei, ... welch ein Widerspruch in sich selbst ist doch diese
Zusammenstellung fur sich bestehender, einander entfremdeter
Wunderdinger, die sich gerade dann am meisten feind sind, wenn
sie einander am meisten gleichen!» Nur eine weder dem Genuss
noch der Vernunft verhaftete Zivilisation kénne solche Hauser des
Nichtzusammengehorigen schaffen, kénne Objekte derart feti-
schisieren.

Malraux analysierte die Museen im 20. Jahrhundert als ein
unvermeidliches gesellschaftliches Phanomen: Im Zeitalter der
Reproduktionen trete anstelle der Aura des Originals und der Ver-
senkung in das Kunstwerk der Vergleich — ein Nebeneinander un-
terschiedlichster Kulturgtter, deren Kontext verunklart bleibt, so
wie die Kultur nun als autonomes Gebiet erscheine. Die Ge-
genuberstellung von Bildern sei — im Gegensatz zum hinge-
bungsvollen Einswerden mit einem Kunstwerk — ein intellektuel-
ler Prozess, denn «das Ohr wirde es nicht ertragen, zehn
Orchester gleichzeitig anhdren zu mussen... bisweilen schliige ein
Bild alle anderen neben ihm tot» (Valéry). Museen — so Malraux’
Schlussfolgerung fir die abendlandische Kunstgeschichte — sind
nur noch als Stétten der Belehrung zu haben.

Malraux stellt sich — im Gegensatz zur zeitgendssischen
Avantgarde der modernen Kunst — nicht gegen das Museum.
Vielmehr musse die Kunst im Zeitalter der Reproduktion neue
Voraussetzungen der Reprasentation einbeziehen. Kunst durfe
keine Idee von einer bestimmten in sich geschlossenen Kultur
aufdrangen. Es galte vielmehr jene Kultur zu Gberwinden, wel-
che die eine fur lebendig, die andere fur tot erklart. Eine ent-
sprechende — ebenso eigenwillige wie konsequente — Antwort

Walter De Maria,
The Lightning Field, 1977



gab Marcel Duchamp. Er schubladisierte in kleinen Schachteln
Reproduktionen seiner Werke. Sein tragbares Museum ist Sinn-
bild vom Verlust der Aura und zugleich die Infrastruktur der neuen
Kunst, der — zum Archivgegenstand geworden — das Miniatur-
format genugt.

Malraux’ frih erkannter Wandel im Verhaltnis von Kunst und
Museum wird in seinen Folgen erst heute deutlich. Sie spiegeln
sich nicht bloss in zeitgenossischen Museumskonzeptionen, son-
dern in der Kunst selbst. Rémy Zaugg sucht eine Alternative zur
Museumsarchitektur, welche die Unterschiede der Kinste nivel-
liert. In seiner Schrift «Fir das Kunstwerk» (1983) entwickelt er
eine Strategie, um Kunstherstellung und Kunstvermittlung zu ver-
einen. Die relative Leere des einmal vollendeten Bildes fordere die
es umgebende Leere. Atelier und Museum haben bei Zaugg
ebenso eine Entsprechung, wie das Bild die Bedingungen seiner
Reprasentation (und umgekehrt) diktiert. Zaugg fordert fur seine
Werke nicht bloss eine «demtige Architektur». Sie soll dem Werk
erlauben, «alles zu sein — keine kriecherische Demut, sondern
Demut in Wirde und Erhabenheit... in einem Wort: es erwartet
Leidenschaft».

Die Vorstellung vom Kunstmuseum, das zum Interpreten der
Kunst wird, hat sein Gegenstick nicht nur in Malraux’ «Musée
imaginaire». Michel Foucault entdeckt in «Les Archives» Spie-
gelbilder auch unserer Gesellschaft; es sind Kompendien von Er-
innerungen, von Kulturgttern und Kunstgegenstéanden der Ge-
genwart — Bestande, die vielfdltige Beziehungen eingehen, die
sich aufheben oder behaupten. Die Informationen und Erkennt-
nisse, die unvereinbar sind, Monumente der Gleichzeitigkeit, las-
sen sich nicht ordnen oder systematisieren. Archive — seien es
Museen oder Bildschirme —sind nicht mehr Instrumente, sondern
Produzenten von bestimmten Momenten der Geschichte, von Re-
konstruktionen bestimmter Szenarien. Auch Jorge Luis Borges
weist in seinem Buch «Die Bibliothek von Babel» nach, dass jede
Systematisierung oder Katalogisierung von Informationen und
Dokumenten illusorisch ist. Zwischen den archivierten Gegen-
standen — seien es Bucher oder Kunstgegenstande — und dem
Behaélter, der sie irgendwie klassifizieren will — seien es Museen
oder Bibliotheken —, gibt es keine Entsprechung, keinen logisch
nachvollziehbaren Zusammenhang.

Das «Musée d’'animation» ist gewissermassen das, was
Zauggs Traum vom emphatischen Kunstgenuss zerstort. Es sind
Institutionen fur den «Kunsttourismus», wo (wie etwa im
Wallraf-Richartz-Museum in KoéIn) kulturelle Pflichtibungen fur

Walter De Maria,
Continent Sculpture, 1987

Schulen und Kegelvereine durchgefthrt werden. In solchen Mu-
seen sind mehr Informationen und Dekors als Bilder sichtbar.
Schon Proust waren etwelche didaktische Anstrengungen ein
Greuel. Er polemisiert gegen Museen, die jedem Werk einen ihm
entsprechenden Rahmen geben, sei es mit Folianten oder Tex-
tilien derselben Epoche, sei es mit einer feierlichen Architektur,
welche das Ambiente des Kunsterlebens inszeniert. Durch solche
«Vergegenwartigung» wdirden, so Proust, die Kunstwerke ge-
rade ihres Wesens beraubt, ndmlich des geistigen Aktes, der sie
von der Wirklichkeit isoliert. Der Kunstgenuss setze die authen-
tische Wiedergabe der Werkbedingungen voraus, einen Mu-
seumssaal, der durch seine Kahlheit und den Verzicht auf jedes
Beiwerk den geistigen und «inneren Raum» des Kinstlers sym-
bolisiere.

Prousts Kritik findet nicht allein in Zauggs Auffassung ein
Echo. Die Weigerung, an einem von der Kulturindustrie be-
herrschten «Museumsbetrieb» teilzunehmen, ist nicht zuletzt
Quelle einer spezifischen Kunstgattung — der Land Art. Walter
De Maria etwa mied Uber Jahrzehnte alle Kunstmuseen. Er in-
stallierte seine Werke in quadratkilometergrossen Ausschnitten
kalifornischer Kiistenlandschaften — fernab musealer und kunst-
betrieblicher Geschaftigkeit.

Mittelbar ankntpfend an diese Museumsverweigerung hat
Harald Szeemann ein Museum der Obsessionen vorgeschlagen.
Nicht bloss Kunstwerke seien in Museen aufzunehmen, sondern
auch banalste Gegenstande, die vom Kinstler — in einen be-
stimmten Zusammenhang gestellt — Zeugnis einer «Obsession»
ablegen, weil sie eine dhnliche Bedeutung haben kénnen wie
Kunstwerke. Szeemann will so die Institutionalisierung der Kunst
aufbrechen und zugleich eine Akzentverschiebung auf das Emo-
tionale erreichen.

Zum zeitgendssischen Verhaltnis von Museumsarchitektur
und Kunst gehort schliesslich, dass es auch keines ist. So wie sich
Kunstler ihre eigenen Museen bauen (oder bauen méchten), die-
nen Museen allem — nur nicht der Kunst. Red.

1/2 1994 Werk, Bauen+Wohnen 3



L'art a l'intérieur et a I'extérieur

Les «archives» de notre civilisation semblent inépuisables.
Sans cesse, on y découvre de nouveaux objets que I'on prépare
pour le musée, qu'il s'agisse d'automates musicaux, d'oiseaux
empaillés, d'accessoires quotidiens ou de fermes complétes. Le
boom des musées qui se manifesta dés la fin des années 70, sem-
ble aujourd’'hui se généraliser. Rares sont les petites villes eu-
ropéennes qui n'offrent simultanément plusieurs musées & leur
public dominical. Aucune métropole qui ne vante son image ur-
baine par des architectures de musée sensationnelles ou en ex-
posant des collections prestigieuses.

C’est moins dans la quantité des nouveaux musées qui nous
aincité a cette prospection rétrospective dans la construction des
musées des dernieres décennies, que les questions architectura-
les ouvertes posées par la dimension sociale ainsi que spécifi-
quement esthétique et contextuelle des musées contemporains.
Ceux-cisont-ils les temples culturels et les cathédrales de ce qu‘on
appelle la nouvelle société de culture? S'agit-il seulement de lieux
de transit publics ol sont illustrés et archivés des connaissances
et des événements passés? Les musées ne deviendront-ils pas
bientot superflus au moment ol un appel digital suffira a faire
scintiller des scénarios historiques et des monuments de I'art sur
un écran ou a simuler des expériences artistiques par une tech-
nique a trois dimensions?

En se limitant a la catégorie musée (qui demeure essentielle),
ce numéro se concentre sur la question de la vie d'une ceuvre
d’art qui, arrachée a son contexte initial de I'atelier, se voit trans-
férée dans un autre emplacement — avant tout a proximité d’au-
tres ceuvres d'art. Cette question ne sépare pas seulement des
tendances de I'art actuelles, mais aussi des concepts de leur re-
présentation.

S'il fallait définir deux péles dans le champ d’interactions
art-musée, I'un serait le refus de placer des ceuvres d'art au musée

4 Werk, Bauen+Wohnen 1/2 1994

et l'autre une sorte de «Musée d'animation» pour le tourisme ar-
tistique. Entre eux, on pourrait pour finir implanter le «Musée
imaginaire» que Malraux a décrit en 1947 dans son ouvrage du
méme nom.

Avant que Malraux n’ait interprété tout le développement de
la société au 20éme siécle comme un «Musée imaginaire», le
musée était encore compris par |'avant-garde comme synonyme
de rupture entre I'art et la vie. Arrachées a leur contexte, les ceu-
vres d'art seraient condamnées a mourir. Les musées seraient des
mausolées de notre héritage, neutralisant la culture et ou la va-
leur marchande a depuis longtemps remplacé la joie de la con-
templation. Pour Valéry, I'infortune du musée est «la tristesse,
I"'ennui, I'admiration, le beau temps dehors... Quelle misére,
quelle barbarie... quelle contradiction profonde révéle cet as-
semblage d'objets miraculeux existant par eux-mémes, étrangers
les uns aux autres et s'opposant d'autant plus qu'ils se ressem-
blent!» Seule une civilisation ignorant le plaisir et la raison est
capable de créer de telles maisons du disparate, d'un tel féti-
chisme des objets.

Malraux a analysé les musées du 20eme siécle comme un
phénomene de société inéluctable: au siécle des reproductions,
I'aura de I'original et la communion avec I'ceuvre d’art font place
a la comparaison — voisinage d’objets culturels disparates dont
le contexte reste confus, la culture apparaissant alors comme un
domaine autonome. Contrairement a |'union intime avec une
ceuvre d'art, la mise en regard de tableaux est un processus in-
tellectuel, car «l’oreille ne saurait supporter de devoir entendre
dix orchestres a la fois... souvent, un tableau massacre tous ceux
qui I'entourent» (Valéry). Malraux en conclut que pour I'histoire
deI'art occidentale, les musées ne peuvent plus étre que des lieux
d’information.

Contrairement a |'avant-garde contemporaine de I'art mo-
derne, Malraux ne s'oppose pas au museée. Il pense qu’a I'épo-
que de la reproduction, I'art devrait surtout intégrer de nouvel-
les conditions de représentation. L'art ne devrait imposer aucune
idée issue d'une culture définie en elle-méme. Il importerait plutot
de dépasser chaque culture déclarée vivante par I'un et morte
par I'autre. Marcel Duchamp a donné a cela une réponse aussi
personnelle que conséquente. Dans de petites boftes, il a rangé
des reproductions de ses ceuvres comme dans des tiroirs. Son
musée portatif symbolise la perte de I'aura en méme temps qu'il
est I'infrastructure du nouvel art qui, devenu objet archivable,
peut se contenter d'un format miniature.

Le Magasin, Zentrum fiir zeit-
genossische Kunst, Grenoble, 1986;
Architekt: Patrick Bouchain

Eine Lagerhalle als Metapher der
Archivierung

Un entrep6t comme métaphore

de I'archivage

A warehouse as a metaphor

of archiving



Cette évolution dans le rapport entre I'art et le musée pres-
sentie tres to6t par Malraux est aujourd’hui évidente dans ses
conséquences. Elles ne se refletent pas seulement dans des con-
ceptions de musée contemporaines, mais dans I'art lui-méme.
Rémy Zaugg recherche une alternative a I'architecture de musée
qui nivelle les différences entre les arts. Dans son essai «Fur das
Kunstwerk» (pour I'ceuvre d’art), 1983, il développe une straté-
gie pour réunir conception de I'art et communication de I'art. Le
vide relatif du tableau achevé provoque un vide dans son envi-
ronnement. Pour Zaugg, |'atelier et le musée sont correlatifs tout
comme que le tableau dicte les conditions de sa représentation
(et inversement). Pour ses ceuvres, Zaugg n'exige pas seulement
une «architecture humble». Celle-ci doit aussi permettre a
I'ceuvre «d'étre tout — non pas une humilité rampante, mais une
humilité dans la dignité et la noblesse... en un mot: elle réclame
de la passion».

La conception d'un musée d’'art devenu interpréte de I'art ne
trouve pas seulement son pendant dans le «Musée imaginaire»
de Malraux. Dans «Les Archives» Michel Foucault découvre aussi
des reflets de notre société; ce sont des condensés de souvenirs
de biens culturels et d'objets d’art de notre époque; des inven-
taires établissant des relations multiples qui s'annulent ou s'af-
firment. Les informations et connaissances inconciliables, mo-
numents de la simultanéité ne peuvent étre ni ordonnées, ni
systématisées. Les archives — qu’il s’agisse de musées ou d'écrans
—ne sont plus des instruments mais de producteurs de moments
définis de I'histoire qui reconstruisent des scénarios déterminés.
Dans son livre «La Bibliotheque de Babel», Jorge Luis Borges dé-
montre que tout catalogage d'informations et de documents est
illusoire. Entre les objets archivés —qu'il s'agisse de livres ou d’ceu-
vres d'art — et le contenant, musée ou bibliothéque qui doit les
classifier sous une forme quelconque, il n'y a pas de correspon-
dance, pas de concordance logique compréhensible.

Le «Musée d'animation» est en fait ce qui détruit le réve de
Zauggd'unejouissance emphatique de I'art. Il s’agit d’institutions
pour le «tourisme artistique» dans lesquelles (comme au musée
Wallraf-Richartz a Cologne) on organise des exercices obligatoires
pour écoles et clubs de boules. Dans de tels musées, ont voit plus
d’informations et de décors que de tableaux. Proust exécrait déja
de tels efforts didactiques. Il polémisait contre les musées don-
nant a chaque ceuvre un cadre adéquat, qu'il s'agisse d'in-folio
ou d’étoffes de la méme époque ou méme d’une architecture so-
lennelle mettant en scene I'ambiance de I'événement artistique.

Selon Proust, de telles «remises en mémoire» priveraient
justement les ceuvres d’art de leur essence, a savoir |'acte spiri-
tuel les isolant de la réalité. La jouissance de |'art présuppose la
reproduction authentique des conditions de |'atelier, une salle de
musée qui, par sa nudité et le renoncement a tout accessoire,
symbolise |'espace spirituel et «intérieur» de I'artiste.

La conception de Zaugg n'est pas le seul écho a la critique
de Proust. Le refus de participer a un «musée-entreprise» dominé
par I'industrie de la culture fut notamment la source d'une forme
d'art spécifique, le Land Art. Ainsi, depuis des décennies, Walter
De Maria a évité tous les musées d'art. Il a installé ses ceuvres sur
des kilometres carrés de territoire dans le paysage désertique
californien, loin de I'agitation des musées et de I'affairisme
artistique.

S'inspirant directement du refus du musée, Harald Szeemann
a proposé un Musée des obsessions. Il s'agit de prendre dans les
musées non plus seulement des ceuvres d‘art, mais aussi les ob-
jets les plus banals qui, amenés dans une certaine concordance
par |'artiste, témoignent d'une «obsession» car ils peuvent avoir
une importance semblable a des ceuvres d’art. De la sorte, Szee-
mann veut briser Iinstitutionalisation de I'art tout en permettant
un déplacement de I'accent sur I'émotionnel.

En matiére de rapport contemporain entre I'architecture de
musée et I'art, il faut aussi savoir que celui-ci n’en est pas un.
Tout comme les artistes se batissent leurs propres musées (ou
voudraient le faire), les musées servent a tout et a tous, mais pas
alart. Réd.

Musée d’'Orsay, 1986;

Architekt: Gae Aulenti

Das Museum setzt sich zum Ziel,
die Kunst des 19. Jahrhunderts
vollstandig zu archivieren

Le musée se propose d'archiver
intégralement I'art du 19éme siécle
The museum aims at archiving the
art of the 19th century in its entirety

1/2 1994 Werk, Bauen+Wohnen D



Art Inside and Outside

There is apparently no end to the relics of our civilisation.
New objects are constantly being discovered and put on show in
museums — music boxes, stuffed birds, everyday accessories and
even whole farmhouse ensembles. The museum boom that began
in the late 1970s appears to have assumed incredible propor-
tions: there is hardly a small town in the whole of Europe that
does not offer its Sunday public a visit to several museums, and
there is certainly no metropolis without its image-promoting
museum architecture and exclusive exhibitions.

This retrospective review of the museum architecture of the
past few decades is based on the open architectural questions
posed by the social, aesthetic and contextual significance of con-
temporary museums rather than on the increase in their num-
bers. Are they the cultic temples and cathedrals of the so-called
new cultural society? Are they merely public collection points
dedicated to the documentation and archiving of findings and
past events? Or will museums soon become superfluous when
historical scenes and artistic monuments become digitally re-
trievable on the computer screen or simulated in 3D technology?

Concentrating on the most important type of museum, this
issue of “Werk, Bauen+Wohnen" is focused on the question of
what happens to works of art which — wrested from their origi-
nal starting points of studios — are inserted into a different
geographical context and environment and juxtaposed with

Museum of Modern Art,
San Francisco, Projekt, 1990;
Architekt: Mario Botta
Ein als ortsun
Design-Objekt

Un musée comme objet de design
indépendant du lieu

A museum as a design object
independent of its surroundings

A

6 Werk, Bauen+Wohnen 1/2 1994

other works of art. This question is a bone of contention not only
in terms of the various schools of contemporary art but also as
regards the concepts of their presentation.

Were we to identify two poles in the art/museum field of con-
flict, one of them would be the refusal to accept the exhibition
of works of art in museums, and the other a kind of “musée
d’animation” of art tourism; and between them we could insert
the “musée imaginaire” which Malraux described in 1947 in his
book of the same name.

Before Malraux interpreted the whole social development of
the 20th century as a “musée imaginaire”, the museum was re-
garded by the avant-garde as a synonym for the alienation of art
from life. It was held that works of art die when torn out of their
context. Museums were considered to be like heritage burials in
which culture was neutralised and where the market value of
works of art had long since ousted any pleasure in looking at
them. To Valéry, the plight of the museum was “grief, boredom,
admiration, the nice weather outside... What trials and tribula-
tions, what barbarism,... what a self-contradiction, this collec-
tion of marvels which exist for themselves alone, estranged from
all others, these marvels which are most hostile to each other
when they are most alike!” Only a civilisation based on neither
pleasure nor reason could create such houses of not belonging
and make such fetishes of objects.

Malraux regarded 20th century museums as an unavoidable
social phenomenon: during the age of reproduction, the com-
parison took over from the aura of the original and an absorp-
tion in the work of art — a juxtaposition of completely different
cultural works whose context was unclear, just as culture itself
seemed to have become an autonomous field. The comparison
between pictures was — unlike the previous devotional unifica-
tion and identification with a work of art — an intellectual proc-
ess, since “the ear would never be able to bear hearing ten or-
chestras at the same time... sometimes a picture would kill all
the others in its vicinity” (Valéry). Malraux’s conclusion in terms
of occidental art history was that museums can never be more
than places of instruction.

Unlike the contemporary avant-garde of modern art, Malraux
was not against museums. His idea was that art in the age of re-
production should be given new conditions of presentation.
Rather than imposing the ideas of a particular, autonomous cul-
ture upon the viewer, art should overcome the premise which
declares one culture to be dead and another alive. A corre-



sponding answer — as unconventional as it was consistent — was
given by Marcel Duchamp. He kept reproductions of his work in
little boxes. His portable museum was a symbol of the loss of the
aura and at the same time the infrastructure of a new kind of art
for which a miniature format was sufficient since art had become
the object of archives.

The consequences of Malraux's early perception of the
change in the relationship between art and the museum are only
now becoming clear. They are reflected not only by contempo-
rary museum conceptions but also by art itself. Rémy Zaugg
looked for an alternative to museum architecture which would
even out the differences between the arts. In his paper “Fur das
Kunstwerk” (“For the Work of Art”), 1983 he developed a strat-
egy for uniting the creation and mediation of art. The relative
emptiness of the perfected picture requires a surrounding emp-
tiness. In Zaugg's view, studios and museums have a certain par-
allel, in the same way as the picture dictates the conditions of its
presentation (and vice versa). Zaugg wanted not just “humble
architecture” for his work, but architecture that would allow his
work “to be everything — not grovelling humility, but humility
with dignity and sublimity... in a word: it expects passion.”

The idea of the art museum as an interpretor of art has its
counterpart in Malraux’s “Musée imaginaire” and elsewhere. Mi-
chel Foucault discovered reflections of our society in “Les Archi-
ves”, compendiums of memories, cultural assets and contem-
porary works of art — objects which interact in many different
ways, which either assert themselves or disintegrate. Incompat-
ible information and recognitions, monuments of simultaneity,
cannot be fitted into a system. Archives — whether in museums
or on computer screens — are no longer the instruments but the
producers of specific moments of history, of reconstructions of
specific scenes. In his book “The Library of Babel”, Jorge Luis Bor-
ges refers to the fact that all systematisation and cataloguing of
information and documents is illusory. There is no parallel, no
logical, comprehensible connection, between the archived ob-

jects — regardless of whether they are books or works of art —
and the receptacle through which they are classified — museums
or libraries.

The “Musée d'animation” has virtually destroyed Zaugg's
dream of the emphatic appreciation of art. It consists of institu-
tions for “art tourism” where (like, for example, in the Wallraf-
Richartz Museum in Cologne) compulsory cultural exercises are
organised for schools and bowling clubs. In such museums there
is more information and decor than actual pictures. Even Proust
regarded such didactic efforts as an atrocity, and he polemicised
against museums which gave each work an appropriate frame,
either by means of folios or textiles of the period or through a
ceremonial type of architecture which staged the life of the art-
ist. Such measures, according to Proust, robbed the work of art
of its essential being, namely the spiritual act, which isolated it
from reality. Art appreciation presupposes the authentic repro-
duction of the working conditions, a hall in a museum which sym-
bolises the artist's spiritual “inner space” through its bareness
and lack of all unnecessary details.

Proust’s criticism is echoed by Zaugg’s point of view. Fur-
thermore, the refusal to take part in a “museum business” con-
trolled by the cultural industry is not least a source of a specific
kind of art — Land Art. Walter De Maria, for example, assiduously
avoided art museums for decades. He spread his works out over
several square kilometres of the Californian countryside — a far
cry from the hustle and bustle of the museums and art galleries.

Indirectly connected to this rejection of museums is Harald
Szeemann's proposal for a Museum of obsessions. A museum,
says Szeemann, should be a place not merely for works of art but
also for the most banal of objects which the artist has placed in
a specific relationship as a witness to an “obsession”; they could
have a significance similar to that of a work of art. Szeemann
thus aspires to break open the institutionalisation of art and at
the same time shift the emphasis onto emotion.

Part of the contemporary relationship between museum ar-
chitecture and art consists of the fact that there isn‘t one. Just as
artists construct their own museums (or at least would like to),
museums serve everyone — but art. Ed.

Historisches Museum Berlin,
Projekt, 1986; Architekt: Aldo Rossi
Ein Museum als stadtisches
Monument

Un musée en tant que monument
urbain

A museum as an urban monument

172 1994 Werk, Bauen+Wohnen 7



	Kunst im Inneren und im Äusseren = L'art à l'intérieur et à l'extérieur = Art inside and outside

