
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 80 (1993)

Heft: 3: Sparsamkeit als Angemessenheit = L'économie de rigueur = Thrift as
an appropriate measure

Artikel: Kritik am Regionalismus

Autor: Colquhoun, Alan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-60832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-60832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esplanade Alan Colquhoun

Kritik am Regionalismus

Die Frage des Regionalismus stellte sich mit
der Aufwertung geschichtsbezogenen
Entwerfens in den sechziger und siebziger
Jahren, und, in den späten siebziger und
achtziger Jahren, insbesondere bezüglich der
Verhältnismässigkeit zum modernen Erbe

(vergleiche dazu Kenneth Framptons
Auffassung vom «kritischen Regionalismus»). Der
nachfolgende Text blickt aus heutiger Sicht -
seinerseits kritisch - auf den Ansatz zu einer
regionalistischen Architektur zurück.
Alan Colquhoun (geboren 1921 in Datchet,
GB), arbeitete von 1950 bis 1955 für das
London County Council und von 1955 bis 1961
als Mitarbeiter in verschiedenen Architekturbüros.

Seither ist er selbständiger Architekt
und Architekturkritiker und -lehrer in England
und den USA. Zurzeit ist Alan Colquhoun
Professor an der Princeton University in
Princeton, New Jersey.

Zu Beginn meiner Ausführungen möchte ich das Konzept des Regionalismus
in seinen historischen Kontext stellen, und zwar zuerst anhand des am wenigsten weit
zurückliegenden geschichtlichen Abschnittes, der Avantgarde des frühen 20.
Jahrhunderts.

Die Avantgarde des 20. Jahrhunderts kann aus zwei verschiedenen Perspektiven

betrachtet werden: Entweder als Erbin der Grundsätze der Aufklärung oder als

Fortsetzung der Tradition des grössten Feindes der Aufklärung, der Romantik. Der eine
dieser beiden unvereinbaren Argumentationsstränge propagiert Rationalismus,
Universalismus und Gleichheit, der andere den immer wiederkehrenden Enthusiasmus für
Nominalismus, Empirismus, Intuition und Verschiedenheit. Diese Widersprüche traten in

der berühmten Debatte zwischen Hermann Muthesius und Henry van de Velde an der
Konferenz des Deutschen Werkbundes 1914 in Köln zutage, wo Muthesius den
industriellen Rationalismus mit den zeitlosen Grundsätzen der Klassik gleichsetzte, während
van de Felde am Ruskinschen Glauben an die Tugenden des Künstlers-Kunsthandwerkers

und die verratene mittelalterliche Tradition festhielt.
Auf den ersten Blick scheint der erste Argumentationsstrang - Universalismus

und Rationalismus - in der Bewegung der Moderne in den zwanziger Jahren die

Oberhand gewonnen zu haben. Der Elementarismus eines de Stijl, der <rappel ä l'ordre>

von Le Corbusier und die <Neue Sachlichkeit) in Deutschland und der Schweiz beruhten
alle auf dem Prinzip des Rationalismus. Aber die Lage war, wie schon oft ausgeführt, um
einiges verworrener; Rationalismus war nur die eine Seite der Moderne. Als zum Beispiel
das Paradigma des Schinkelschen Klassizismus im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts

auftauchte, erhob es nicht nur Anspruch auf Allgemeingültigkeit, sondern übernahm
und wandelte die regionsbezogene Philosophie der <Art Nouveau>-Bewegung, die es

ersetzte. Um ein Beispiel dieses Phänomens zu geben: Klassizismus und <Mediterranis-

mus> wurden von den kulturellen Nationalisten der Romandie übernommen. Diese

Tatsache hatte grossen Einfluss auf das Gedankengut des <reifen> Le Corbusier, in dessen

Werk die Referenz an die Architektur der Mittelmeerländer (kubische Formen, weisse
Wände usw.) genauso prominent vertreten war wie die Idee einer industriellen
Normierung. Diese Tendenzen wurden in Le Corbusiers Werk in den dreissiger Jahren immer

wichtiger, als er, unter dem Einfluss des Anarchosyndikalismus, entlang den selbständigen,

regionalen Traditionen einheimischer Architektur zu denken begann und sogar ein

Europa vorschlug, das in <natürliche> Regionen, darunter eine Mittelmeerregion,
aufgeteilt ist. Le Corbusier ist nur ein Beispiel unter vielen, aber gewiss das verständlichste.
<Mediterranismus> ist, so glaube ich, tief in der Bewegung der Moderne ab 1905
verwurzelt. Bezüglich Regionalismus brauchen wir uns bloss die Einführungen zu den

einzelnen Auflagen von Giedions <Raum, Zeit, Architektur) anzusehen, um festzustellen,

3 1993 Werk, Bauen+Wohnen 45



in welchem Ausmass die regionalistischen Ideen in die Theorie der Moderne der

Nachkriegszeit eingesickert sind.
So betrachtet, stellen die zwanziger Jahre unseres Jahrhunderts nicht nur, wie

es oft scheint, den Triumph des Rationalismus dar, sondern sollten vielleicht eher als ein
Stadium angesehen werden, in dem sich ein tiefer Ideologienkonflikt abspielte. Welches

nun ist die wahre Natur dieses Konflikts?
Um diese Frage zu beantworten, bedarf es eines Abstechers ins 18. Jahrhundert

zu den Anfängen der Romantik und des Historismus. Damals nahmen die Europäer
zum erstenmal in ihrer Geschichte die Existenz anderer Kulturen wahr, die weder biblisch
noch antik waren. Gleichzeitig begannen sie sich für ihre eigenen (Vergangenheiten) zu
interessieren - für die einheimischen Architekturen, die vor der Wiederbelebung der
Antike durch die Renaissance bestanden. Eines der bedeutsamsten Resultate dieses

Prozesses war die Entwicklung eines anderen Verständnisses humanistischer Kultur.
Sowohl Herder wie auch Vico erklärten unabhängig voneinander, dass Naturwissenschaften

und Geisteswissenschaften grundsätzlich unterschiedliche Methoden verlangten,

(wissenschaftlich) die eine, hermeneutisch die andere.
Diese Haltung fand grossen Zuspruch in den deutschsprachigen Ländern,

denn dort wehrte man sich gegen die Hegemonie der französischen Kultur. Aber auch in

Frankreich und England fand diese neue Haltung Freunde. Sorgfältig ausgeführte,
erfundene Genealogien wurden erstellt, um das neue Nationalgefühl gebührend zu
unterstützen. Stammväter in England waren die Angelsachsen oder, noch weiter in der
Zeit zurück, die Kelten (und deren - frei erfundener- Dichter Ossian). In Deutschland galt
es als gesichert, dass die Goten die gotische Architektur auf deutschem Boden

begründeten, bis (von einem Engländer) herausgefunden wurde, dass die Gotik auf der
He de France entstanden war. Ich werde auf dieses (Erfinden der Traditionen), wie es

der Geschichtswissenschaftler Eric Hobsbaum nannte, im Rahmen der (nationalen
Romantik) des späten 19. Jahrhunderts zurückkommen.

Was im Augenblick für ein Verständnis der Ursprünge der Regionalismuslehre
wichtiger erscheint, sind die Theorien, die im Laufe des 19. Jahrhunderts, wiederum
hauptsächlich in Deutschland, rund um die Frage der immer grösser werdenden
Rationalisierung des gesellschaftlichen Lebens unter dem Industriekapitalismus
entstanden sind. Ein Vorgang, der vielleicht von Max Weber am treffendsten beschrieben

worden ist. Er prägte zwei Ausdrücke, die immer noch Inbegriff für die gegenwärtige

Lage sind: die (Entzauberung) der Welt durch Rationalisierung und Säkularisierung
sowie den (eisernen Käfig> des Kapitalismus, in dem die moderne Welt eingesperrt ist.

Unter den Konzepten, die die deutsche postromantische Theorie aufstellte,
sind zwei von besonderem Interesse, auch wenn sie nur das Problem auf eine einfache
binäre Opposition reduzieren. Das erste Konzept besteht in der Unterscheidung von
Zivilisation und Kultur. Diese Unterscheidung, wie Norbert Elias aufzeigt, lässt sich auf
das frühe 19. Jahrhundert zurückführen und war eine unmittelbare Folge des deutschen
Widerstandes gegen die Vorherrschaft der französischen Kultur. Zivilisation liess sich

gleichsetzen mit aristokratischem Materialismus und Oberflächlichkeit und war das

Gegenstück zur weniger brillanten, aber profunderen Kultur des Volkes. Diese

Unterscheidung verbreitete sich zusammen mit der Romantik in anderen Ländern. In England
übernahm Coleridge das Wort <cultur> mit seinen deutschen Bedeutungen. Das Konzept,
von John Ruskin und William Morris übernommen, wurde als Ausdruck einer Vorliebe für
das Mittelalter ((medievalism>) zum Eckpfeiler des (Arts and Crafts movement). In

Frankreich selbst war eine von Chateaubriand beeinflusste Schule der Geschichtsschreibung

der Ansicht, dass die wahren Ursprünge der modernen französischen Kultur
Resultat der Invasionen der Franken im 5. Jahrhundert seien, und nicht die gallo-

46 Werk, Bauen+Wohnen 3 1993



romanischen Sitten und Bräuche. Im späten 19. Jahrhundert bekam Zivilisation eine

leicht veränderte Be-deutung im Sinne einer modernen, technisch ausgerichteten
Gesellschaft, im Gegensatz zur vorindustriellen Bedeutung. Aber sowohl in ihrer früheren

wie auch in ihrer späteren Bedeutung stellt Zivilisation das Rationale und Universelle

dar, im Gegensatz zum Instinkthaften, Alteingesessenen und Einzelnen. Wir finden

ungefähr das gleiche Ideengeflecht in Giedions (Raum, Zeit, Architektur), wenn er über
die Entzweiung von Verstand und Gefühl in der modernen Welt spricht, einen Konflikt,
den er hoffte lösen zu können, indem er argumentierte, dass sich die Wissenschaft und
die moderne Kunst eigentlich mit denselben Phänomena beschäftigten, nur aus
verschiedenen Blickwinkeln.

Diese Unterscheidung zwischen Zivilisation und Kultur ist eine vielversprechende

Art, die weitverbreiteten nationalistischen Bewegungen der 1890er Jahre zu

sehen, die in so mancher Hinsicht die Impulse der vorangegangenen romantischen

Bewegung wiederholten. Genauso wie die Deutschen um 1800 setzte sich eine Anzahl
Völker von den Ländern ab, von denen sie politisch und kulturell beherrscht wurden: die

Iren von England, die Katalanen von Kastilien, die Finnen von Russland und Schweden.
In Finnland zum Beispiel wurde Finnisch zur Landessprache, die mündlich weitergegebenen

Erzählungen der Vorfahren wurden aufgeschrieben und eine eklektische
Architektur (die (finnische Eigenart) darstellend) wurde aus verschiedenen Quellen
zusammengestellt, manches war einheimisch, anderes war fremd (eine der Hauptquellen war
zum Beispiel das englische (Arts and Crafts Movement)). Es braucht wohl kaum erwähnt
zu werden, dass die Darstellung eines solchen nationalen (Wesens> reine Fiktion war. Sie

hatte aber eine klare ideologische Funktion: die Legitimierung einer Nation als ein

regional-kulturelles Ganzes; diesbezüglich war sie ein voller Erfolg. Der Begriff Kultur
wurde von chauvinistischen Bewegungen im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert
sowohl wörtlich wie auch inhaltlich aufgenommen. Maurice Barres schrieb 1902: «Es

gibt in Frankreich eine staatliche Moral... den Kantianismus. Er hat den Anspruch, die

Menschheit allumfassend zu ordnen, ohne individuelle Unterschiede in Betracht zu
ziehen. Er zielt darauf ab, junge Menschen aus der Lorraine, der Provence, der Bretagne
oder aus Paris nach einem abstrakten, idealen Menschenbild, das überall gleich ist, zu

formen, wo doch das Bedürfnis nach Menschen besteht, die fest mit unserem Boden, in

unserer Geschichte verwurzelt sind...»In Deutschland wurde diese Vorstellung 1920 von
den Nationalsozialisten übernommen, die Ideen von Schreibern wie Houston Stewart
Chamberlain verwendeten, der die Unterscheidung zwischen Zivilisation und Kultur
dazu gebrauchte, das Konzept der Reinheit der Rassen zu untermauern. Mit diesen Ideen

zogen sie einige Architekten der Sorte (Heimatschutz) an, deren Vorstellungen letzten
Endes aus dem (Arts und Crafts Movement) kamen.

Das zweite Konzept ist dasjenige der Unterscheidung zwischen Gemeinschaft
und Gesellschaft - ein Gegensatzpaar, das von Ferdinand Tönies in seinem 1887
erschienenen Buch aufgestellt wurde. Gemäss Tönies bezeichnen diese beiden Begriffe
zwei verschiedene Arten menschlicher Zusammenschlüsse. Gemeinschaftliche
Zusammenschlüsse sind organisch entstanden, gesellschaftliche Zusammenschlüsse hingegen
sind das Resultat einer rationalen Überlegung. Auch hier finden wir die gleiche
Gegensätzlichkeit wie im Falle von Kultur und Zivilisation: Der eine Begriff impliziert
Verwurzeltsein, der andere basiert auf der Idee eines von geschichtlichen und geographischen
Zufälligkeiten unabhängigen Naturgesetzes. Beispiele für den ersteren sind: Familien,

Freundeskreise, Sippen und religiöse Sekten - alles Gruppierungen, deren soziales

Beziehungsgeflecht eigentlicher Zweck ist. Beispiele für den letzteren: Bürokratien, Fabriken,

Körperschaften, wo soziale Beziehungen nur rationales Mittel zum gewünschten
Zweck sind.

3 1993 Werk, Bauen+Wohnen 47



Ich brauche nicht aufzuzeigen, dass die Regionalismuslehre auf die Kultur-
und Gemeinschaftsseite dieser Gegensatzpaare gehört. Macht ein solches Konzept bei
den radikal veränderten Umständen der modernen Welt überhaupt noch Sinn, und

wenn ja, in welcher Art werden die kulturellen Ausprägungen eines solchen Konzepts -
und besonders die Architektur - sich von den früheren Verkörperungen des Konzeptes
(Romantik, (Art Nouveau> und Avantgarde des frühen 20. Jahrhunderts) unterscheiden?

Es ist augenfällig, dass die Sorgen dieser Zeitabschnitte sich nicht einfach in

Luft aufgelöst haben. Noch immer beunruhigt uns die zunehmend abstrakte,
gleichförmige Welt der modernen (post-)industriellen Gesellschaft. Aber es ist fraglich, ob
diese Zweifel noch länger angemessen mit obenerwähnten Gegensatzpaaren erklärt
werden können. Die Regionalismuslehre basiert natürlich auf einem idealen gesellschaftlichen

Modell, das man vielleicht als (essentielles) (<essentialist>) Modell bezeichnen
könnte. Diesem Modell entsprechend ist allen Gesellschaften ein Kern oder Wesen
((essence>) eigen, das entdeckt und erhalten werden muss. Ein Aspekt dieses Wesens
liegt in der lokalen Geographie, dem lokalen Klima und den lokalen Gepflogenheiten,
die den Gebrauch und die Formung lokaler (natürlichen Materialien bestimmen. Dies ist
der in bezug auf Architektur am meisten erwähnte Aspekt. Man muss in diesem
Zusammenhang wissen, dass dieses Modell erstmals im späten 18. Jahrhundert formuliert
wurde, genau in dem Moment, als die beschriebenen Phänomena bedroht und im

Verschwinden begriffen waren. Dies vermag kaum zu überraschen. Die gesellschaftlichen

Elemente, die spannungsfrei funktionieren, sind unsichtbar. Erst wenn Unausge-
wogenheiten und Reibungen auftreten, ist es möglich, sie zu erkennen. Das heisst, das

Konzept einer regionalen Architektur war von Beginn weg nicht, was es vorgab zu sein.
Es war mehr Wunschobjekt als objektive Tatsache. Aus diesem Grund konnte die
Architektur des Regionalismus, wie sie von den Romantikern beschrieben wurde, nicht
als (das authentische Ding> gelten, das ihnen als Idee vorschwebte, sondern nur als

dessen Abbild. Müssig zu fragen, ob ein solch (authentisches Ding> je existierte, denn wir
können es nur über seine spätere Konzeptualisierung erschliessen. Trotzdem bestand die
Regionalismuslehre, so wie sie von der Moderne übernommen wurde, darin, ein
Bedürfnis nach einer (authentischen) Architektur anzuerkennen. Das Brauchtum der
Romantik selbst hätte so abgeschafft werden müssen, denn es regte ja die Gemeinschaften

an, deren Formen nachzuahmen. So konnte das Wesen der regionalen Architektur
aber kaum wiedererlangt werden; die ursächlichen Beziehungen zwischen Formen und
ihrer Umgebung mussten also entdeckt werden. Wenn meine Argumentation stimmt, ist

ein solches Unterfangen hoffnungslos, auch dann, wenn wir uns auf die Regionalismen
der Romantik beschränkten. Wir würden, nach Entfernung der äusseren nachahmenden
Schichten, nur auf eine tiefere Schicht der Nachahmung treffen. Der Gebrauch lokaler
Materialien, Feingefühl für Kontext, Grösse und so weiter, sind Möglichkeiten, die Idee
einer authentischen, regionalen Architektur darzustellen. Die Suche nach absoluter
Authentizität, die die Regionalismuslehre impliziert, ob uns nun ihre früheren oder
späteren Erscheinungsformen interessieren, führt zu einem zu vereinfachenden Bild
einer komplexen kulturellen Situation.

Die Angst vor einer solchen Vereinfachung steht wohl hinter den neueren
Theorien des Regionalismus. Alexander Tzonis und Liane Lefaivre haben, indem sie den
alten Begriff (Regionalismus) mit dem Zusatz (kritisch) ergänzten, versucht, jeglichen
Vorwurf rückschrittlicher Nostalgie von vornherein zu entkräften. Gemäss ihren
Ausführungen bedeutet (kritisch) in diesem Kontext zwei Dinge: erstens (ich zitiere) «Widerstand

gegen die Vereinnahmung einer Lebensart und menschlicher Bande durch fremde
Wirtschafts- und Machtinteressen». Nehmen wir der Aussage ihren marxistischen Tonfall,

bleibt uns etwas übrig, das genau den oben beschriebenen Begriffen Kultur und

48 Werk. Bauen+Wohnen 3 1993



Gemeinschaft entspricht. Es entspricht einem Versuch, ein regionales Wesen zu
bewahren, das vermeintlich in Todesgefahr schwebt, sowie die Qualitäten einer Volkskultur
hochzuhalten und sie gegen Übergriffe einer universellen, rationellen Zivilisation zu
schützen. Alle Regionalismuslehren aber hatten diese Absicht, so dass das Wort (kritisch)
in diesem Sinne nichts Substantielles zum Konzept beiträgt.

Tzonis gibt dem Wort (kritisch) die folgende zweite Bedeutung: Widerstand zu
schaffen gegen die blosse Rückkehr zur Vergangenheit, indem alle regionalen Elemente

aus ihrem natürlichen Kontext herausgerissen werden, un-vertraut gemacht werden, um
so einen Entfremdungseffekt herzustellen. Die Theorie des (Fremd-machens> ((ostrane-
nie>) der russischen Formalisten klingt hier an. Nun, die zwei Bedeutungen, die Tzonis
dem Wort (kritisch) beigibt, scheinen nichts miteinander zu tun zu haben. Es scheint als

ob der (kritische Regionalismus>, der als eine Idee präsentiert wurde, in Tat und Wahrheit
zwei einzelne Ideen darstellte. Aber das Problem liegt tiefer, da die zweite Interpretation
des Wortes (kritisch) in Widerspruch zur ersten zu stehen scheint. Sie lenkt die Aufmerksamkeit

darauf, dass die postulierte organische Welt regionaler Artefakte nicht mehr
existiert. Weit davon entfernt, der (Vereinnahmung durch Rationalisierung) zu
widerstehen, bestätigt diese Interpretation sie nur, indem sie suggeriert, dass alles, was von der

ursprünglichen Einheit der regionalen Architektur übrigbleibt, nur Scherben, Fragmente
und Stückchen sind, die aus ihrem ursprünglichen Kontext gerissen wurden. Aus dieser

Sicht wäre das Resultat jedes Versuchs, die ursprünglichen Inhalte in ihrer organischen
Ganzheit wiederzufinden, blosser Kitsch. Die einzig mögliche Haltung gegenüber dem

Regionalismus und den Werten von Gemeinschaft und Kultur kann daher nur eine
ironische sein. Hinter der Regionalismuslehre, die auf den alten Tugenden einer organischen

(und deshalb unbewussten) gesellschaftlichen und künstlerischen Einheit beruht,
liegt die Lehre einer ausgefeilten, manieristischen Kunst, die bewusst nicht zueinander

passende Elemente gegenüberstellt, um unstabile Kombinationen zu produzieren. Da

dem so ist, sollten wir vielleicht aufhören, das Wort (Regionalismus> zu gebrauchen, und

beginnen, uns nach anderen Möglichkeiten umzusehen, um die Problematik zu konzep-
tualisieren, die das Wort eigentlich beschreiben sollte.

Mit diesen Ausführungen behaupte ich natürlich nicht, dass es keine (Regionen)

mit ihren charakteristischen Klimata und Bräuchen mehr gibt. Ich möchte nur
darauf hinweisen, dass Regionalität eines unter vielen Konzepten ist, Architektur
darzustellen, und dass man sich, leiht man ihr besondere Aufmerksamkeit, auf einen

ausgetretenen Pfad kritischer Tradition begibt, die nicht mehr über die Bedeutung verfügt,
die sie in der Vergangenheit einmal gehabt haben mag.

Und tatsächlich bestätigen dies Tzonis und Lefaivre unbewusst, wenn sie, in

einem Artikel über zeitgenössische spanische Architektur (A&V, 1986), (eingehende
Lesungen) von Bauten vornehmen. In ihren Beurteilungen benutzen sie Wörter wie
(Silhouette, Raumkörper und Standortgestaltung>, Begriffe der konventionellen
kritischen Konzepte der (Picturesque Theory> und der Beaux Arts. Es handelt sich hierbei um
Werte, die Anspruch auf universelle Anwendung erheben und nicht von den Besonderheiten

einzelner Regionen abhängen. Es ist wahr, dass viele interessante zeitgenössische
Entwürfe sich auf lokale Materialien, Typologien und Morphologien beziehen; sie

versuchen dadurch aber nicht, das Wesen einzelner Regionen darzustellen, sondern
verwenden lokale Merkmale als Motive in einem gestalterischen Prozess, um ursprüngliche,

einzigartige und kon text relevante architektonische Ideen aufzuzeigen.
Schauen wir uns als Beispiel ein Gebäude der Schweizer Architekten Jacques

Herzog und Pierre de Meuron an. An diesem kleinen Haus in der Toscana spielen
Trockenmauerwerk (rurales Element) und ein (rationalen Betonrahmen ineinander, in

einer Art, die Wand und Rahmen in eine unerwartete Beziehung zueinander setzt. Es ist

3 1993 Werk, Bauen+Wohnen 49



^ r
m*M »m w

Foto: Balthasar Burkhard

unmöglich, das Gebäude als (Synthese) zu lesen. Es ist schon eher eine Art endloser
(Text). Was hier geschieht, kann nicht als (Regionalismus> bezeichnet werden. Wir haben
es viel eher mit einem Werk zu tun, das subtil, fein und leise einige Architekturbegriffe
((Codes>) kommentiert; einschliesslich dem (fenetre en longueun, dem Kubus, dem
Rahmen und den organischen (Nebengeräuschen) der natürlichen Materialien. Man ist
sich nicht so ganz sicher, was hier vorgeschlagen wird: tektonische Festigkeit oder
Theatralik, Geschlossen- oder Offenheit. Besieht man sich das Gebäude länger, tanzen
im Kopf einige Hypothesen, von denen aber keine vollständig bestätigt oder verworfen
werden kann.

Ein weiteres Beispiel ist die Wohnüberbauung in Den Haag von Alvarez Siza.
Siza ahmt hier - in eher indirekter Art - gewisse Grundzüge des holländischen
Klassizismus nach; Proportionen der Fenster, Materialien usw. Kann dies nun Regionalismus
genannt werden? Und wenn dem so ist: wessen Regionalismus? Aber ist nicht schon
allein die Frage absurd? Nur eine Tatsache erscheint bezüglich regionalistischer Arbeiten
gewiss: Eigentum. Will man das Wort (regional) brauchen, so muss man es als
zweitrangiges Kriterium ansehen, als gefiltert durch die eklektische Sensibilität eines
Architekten, als Resultat einer freizügigen Interpretation urbanistischer Werte, als Interpretation,

die bestehende städtische Formen als künstlerischen Kontext akzeptiert. Es ist
sicher nicht die Bestätigung lebendiger lokaler Traditionen. Die Begriffe der Architektursprache,

die einst an die Sitten und Bräuche halbautonomer kultureller Regionen
gebunden waren, sind längst von dieser Abhängigkeit befreit. Wenn sie noch immer
gebraucht werden, um lokale Charakteristika zu unterstreichen, dann geschieht dies aus
freien Stücken, weil der Architekt es so gewollt hat. Provinzialismus und Traditionalismus
können daher als universelle Möglichkeiten angesehen werden, die immer das Gegenteil
von Modernisierung und Rationalisierung darstellen.

Eine Absicht des Regionalismus war die Erhaltung der (Verschiedenheit). Aber
die (Verschiedenheit), die früher durch die Koexistenz isolierter und autonomer
Kulturregionen gesichert war, hängt heute vor allem von zwei anderen Phänomenen ab: vom
Individualismus und vom Nationalstaat. Bezüglich Individualismus kann gesagt werden,
dass der Architekt als die Person, durch die Architektur überhaupt erst entsteht, selbst ein

Äfc
*l^J § jL m

issijtaiBmmM
«HIHMHHHHHHI mmm$mW&7;pZ:.::

\ >

~*®mww0w

Si

m
I P* I

'¦ZZ?:777yv7-Z^7r

50 Werk, Bauen+Wohnen 3 1993



Produkt moderner Rationalisierung und Arbeitsteilung ist. Tendenzen, die lokale
Architektur betonen, sind heute nicht privilegierter als andere Arten, Architektur an die

Bedingungen der Moderne anzupassen. Die Kombination dieser verschiedenen Arten ist

das Resultat der Wahl, die einzelne Architekten treffen, wenn sie mit verschiedenen

Begriffen der Architektursprache arbeiten.
Hinsichtlich des Nationalstaates ist es für gewöhnlich möglich, die typischen

Produkte einzelner Länder zu unterscheiden, obwohl eine weltweite und fast gleichzeitige

Verbreitung von Technologien und Begriffen stattfindet, die in einer grundsätzlichen

Gleichheit westlicher Architektur mündet. In gewisser Art und Weise ist der

Nationalstaat die moderne Region - eine Region, deren Kultur politische Macht mit
einschliesst. Aber diese Kultur unterscheidet sich in ihrer Art von der der Regionen der

vorindustriellen Zeit. Wir müssen Ernest Renan nicht unbedingt beipflichten, der 1882 in

einer Vorlesung an der Sorbonne bestritt, dass die nationalen Grenzen durch Sprache,

Rasse, Religion oder jedweden anderen (natürlichen) Faktor bestimmt seien. Wir können
aber letztlich die Wahrheit seiner Aussage anerkennen, denn was eine Nation ausmacht,
ist eher der Wille zur politischen Einheit als irgendeine vorgegebene Anzahl Sitten und

Bräuche. Die beiden Funktionen können nebeneinander bestehen, müssen aber nicht.
Das Bedürfnis, unterschiedliche Regionen unter einen politischen Hut zu bringen,
kommt von den Anforderungen, die die moderne Industriewirtschaft stellt. Wie Ernest

Gellner in seinem Buch (Nations and Nationälism) schreibt, hatte die Entstehung der

Nationalstaaten ganz andere Gründe als die regionalen Unterschiede. Unterschiede

zwischen Regionen gehörten zur Struktur einer ländlichen Gesellschaft. Die Bedürfnisse

der Industriegesellschaft verlangen aber ganz im Gegenteil nach einem höheren Uni-

formitätsgrad und einem Abflachen lokaler Unterschiede.

Man mag dagegenhalten, dies sei nicht allgemeingültig. Die Ereignisse in

Jugoslawien und der ehemaligen Sowjetunion haben gezeigt, dass die alten regionalen
Identitäten noch sehr lebendig sind. Es ist aber sehr schwierig, den Regionalismus in

diesen Fällen richtig zu bewerten, da offensichtlich ethnische Konflikte aus politischen
Gründen geschürt werden, Gründen, die mit der Bildung moderner Nationalstaaten und

der Kontrolle politischer Macht zu tun haben.

Die sogenannten Entwicklungsländer können hier als plausibleres Beispiel

dienen-vor allem die Länder, die eine alte Kultur haben, wie Indien oder die islamischen

Staaten. In diesen Ländern, so die Argumentation, entspricht der Nationalstaat lebendigen

kulturellen Traditionen -Traditionen, die in Konflikt zum Bedürfnis nach Modernisierung

stehen. So sehr wir auch hoffen, dass wichtige Aspekte dieser Traditionen

modernitätskonform sind, so sehr müssen wir uns auch eingestehen, dass die moderne

Technologie und die kulturellen Paradigmen, die die Stadtbilder dieser Länder in

zunehmendem Masse dominieren, eben auch die ländlichen Gebiete beeinflussen. Diese

Gesellschaften leben in mehreren historischen Zeitabschnitten, und unter diesen
Umständen ist es schwierig, von (authentischen) lokalen Traditionen in einem kulturellen
Gebiet wie der Architektur zu sprechen. Strategisch wäre es wünschbar, der Nachfrage
nach traditionellen Formen und ihren gesellschaftlich verankerten, sinnbildlichen
Bedeutungen gerecht zu werden, auch wenn die künstlerischen und kunsthandwerklichen

Traditionen, die sie zu Beginn noch rechtfertigten, im Kontakt mit der westlichen Kultur

langsam zu verschwinden beginnen.
Diese Fragen helfen uns, zum Kern der Sache vorzustossen: Was für eine

Beziehung besteht zwischen kulturellen Mustern und der Technologie? Das Problem ist

in den westlichen Kulturen nicht recht sichtbar, denn die Industrialisierung entstand aus

den lokalen kulturellen Traditionen, und die Anpassung an die (post-)industrielle Kultur
ist schon ziemlich weit fortgeschritten. Im Osten hingegen wird das Problem wegen der

3 1993 Werk, Bauen+Wohnen 51



Spannung zwischen zwei Welten und Zeiten offenkundig. Die ländliche Kultur trifft auf
die industrielle. Stehen kulturelle Verhaltensmuster auf einer industriellen Grundlage,
oder können sie sich eine gewisse Unabhängigkeit bewahren? Ist eine industrialisierte
Kultur unwiderruflich eurozentrisch?

Die moderne <post-industrielle> Kultur ist einheitlicher als traditionelle Kulturen,

denn ihre Produktionsmittel und Verbreitung sind genormt und allgegenwärtig. Es

scheint aber, dass diese Uniformität durch eine Flexibilität wettgemacht wird, die aus der
Natur der modernen Kommunikationstechniken kommt. So ist es möglich, sich schnell
im Architekturregelwerk hin- und herzubewegen und Aussagen in einem noch nie

dagewesenen Ausmass zu variieren. Diese grössere Freiheit und die Fähigkeit der
Industriegesellschaft, Unterschiede innerhalb der Gesellschaft zu tolerieren, folgt jedoch
nicht den gleichen Gesetzmässigkeiten, die die Unterschiede in traditionellen
Gesellschaften begründen. In diesen Gesellschaften waren die Regeln innerhalb einer
gegebenen kulturellen Region sehr starr. Und genau diese Unbeweglichkeit war für die
Unterschiede zwischen den einzelnen Regionen verantwortlich. In modernen
Gesellschaften sind diese regionalen Unterschiede meist schon getilgt. Dafür bestehen grosse,
gleichförmige kulturelle/politische Einheiten, die Unterschieden unvorhersehbarer,
unstabiler und zufälliger Art tolerant gegenüberstehen.

Das Konzept der Regionalität hängt davon ab, ob es möglich ist, kulturelle
Regelwerke und geographische Regionen aufeinander zu beziehen. Das Konzept gründet

auf traditionellen Kommunikationssystemen, in denen Klima, Geographie,
Handwerkstraditionen und Religionen absolut bestimmenden Einfluss haben. Diese
bestimmenden Elemente verschwinden in zunehmendem Masse und bestehen in grossen
Teilen der Welt gar nicht mehr. Wie entstehen jetzt (Werte>? Werte gehören nun zur Welt
ohne Zwänge, so wie es von Kant am Ende des 18. Jahrhunderts vorhergesagt wurde:
Früher gehörten Werte in die Welt der Zwänge. Die moderne Gesellschaft, um ein Cliche
anzuführen, das aber zutrifft, ist pluralistisch. Das heisst, dass ihre Regeln zufällig
innerhalb eines universellen rationalen Systems entstehen, das selbst (wertfrei) ist.

Selbstverständlich birgt diese Art, in der modernen Gesellschaft Aussagen und
Unterschiede zu schaffen, ernsthafte Konsequenzen für die Architektur, deren Regeln
individueller und zufälliger Manipulation seit jeher weniger zugänglich waren; die aber
auch schon immer mehr von unpersönlichen und vorgeschriebenen Typologien und
Techniken abhängig war als andere (Kunstgattungen). In der vorindustriellen Welt waren
diese Techniken - zusammengefasst im griechischen Wort (techne> - mit Mythen über
Erde und Kosmos verbunden. In der modernen Gesellschaft ist die (Technik) für immer
von der phänomenalen Welt sichtbarer, greifbarer Erscheinungen getrennt, aufgrund
derer Mythen enstehen. In den modernen Medien hat dieser Prozess der Abstraktion
zwischen Mittel und Zweck dazu geführt, dass die künstlerischen Regeln sich neu
orientiert und von stabilen Werten zum (wertfrei) Zufälligen hin bewegt haben.

Dies ist das wahre Problem, das sich der Architektur in der modernen Welt
stellt. Es scheint also nicht länger möglich, eine Architektur ins Auge zu fassen, die
ähnlich stabile und universelle Aussagen transportiert, wie sie es tat, als sie noch mit der
Erde der Regionen verbunden war. Alan Colquhoun

52 Werk, Bauen+Wohnen 3 1993


	Kritik am Regionalismus

