Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 79 (1992)

Heft: 7/8: Fritz Haller

Artikel: Die Tragtdie der Stadt

Autor: Muller, Alois Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-60109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-60109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Esplanade Alois Martin Mdaller

Die Tragodie der Stadt

Alols Mllen|st Kunsthistoriker, Publzist ' Der grosse deutsche Soziologe Georg Simmel (1858-1918) hat sich in den

Konservator am Museum fiir Gestaltung in
Zarich. ! zwei Essays «Der Begriff und die Tragddie der Kultur» (1911) und «Der Konflikt der

modernen Kultur» (1918) mit den immanenten Widerspriichen unserer Kultur auseinan-
dergesetzt. Kultur erfullt sich nur da, wo das Individuum den Weg von sich selbst zu sich
selbst — das heisst den Weg zu seiner «Bildung», zu seiner «Formation» — nicht nur mit
seinen subjektiv personalen Kraften zuricklegt, sondern auch etwas in diese Entwick-
lung einbezieht, das ihm dusserlich ist: Kunst und Sitte, Wissenschaft und zweckgeform-
te Gegenstande, Religion und Recht, Technik und gesellschaftliche Normen. Uber diese
Stationen muss das Subjekt gehen, um den besonderen Eigenwert, den seine Kultur
ausmacht, zu gewinnen. Darin sieht Simmel einen Grundkonflikt, der sich in «heissen»
Kulturen wie der unsrigen, die von raschem Wandel gepragt sind, noch dramatisch
verscharft: «Es ist das Paradoxon der Kultur, dass das subjektive Leben, das wir in seinem
kontinuierlichen Strome ftihlen, und das von sich aus auf seine innere Vollendung
dréngt, diese Vollendung, von der Idee der Kultur aus gesehen, gar nicht aus sich heraus
erreichen kann, sondern nur Uber jene, ihm jetzt ganz formfremd gewordenen, zu
selbstgentgsamer Abgeschlossenheit kristallisierten Gebilde.»' Dieser Dualismus: dass
namlich das fliessende Leben nur dann Festigkeit bekommt, wenn es durch die Formen
hindurchgefuhrt wird, nimmt dann tragische Ziige an, wenn — wie im obigen Zitat bereits
angemerkt — die Formen sich so sehr verharten und abschliessen, dass das vibrierende
und permanent im Entstehen begriffene Leben sie nicht mehr zu assimilieren vermag.
Diese Strémung von.Subjekten durch Objekte zu Subjekten verliert dann seine Kontinui-
tat; die Dinge, die der Mensch als Kulturtdter entstehen lasst, verlieren ihre vermittelnde
Bedeutung und entziehen sich so auch der Bedeutung fur das Subjekt. Die Formen

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohnen 49



werden wie Monumente, die sich gegen die Menschen, die sie hervorgebracht haben,
wenden: sie werden hybrid.

Simmel beschreibt die Ordnung unseres modernen technisch-wissenschaft-
lichen Denkens in architektonischen Metaphern. Hinter der Idee von hierarchischen
Denk- und Begriffsgebauden steht die Idee, dass es Systeme gibt, die umfassend und
abgeschlossen, in sich stimmig und widerspruchsfrei, haltbar und haltend sind: «Das
System will sich alle Erkenntnisse, mindestens in ihren allgemeinsten Begriffen, von
einem Grundmotiv aus gewissermassen symmetrisch zu einem nach allen Seiten gleich-
massig ausgebildeten Bau Uber- und untergeordneter Glieder vereinigen. In der architek-
tonisch-asthetischen Vollendung, in der gelungenen Abrundung und Liickenlosigkeit
dieses Baues sieht es — und dies ist der entscheidende Punkt — den Beweis fiir seine
sachliche Richtigkeit und dafdr, dass nun wirklich die Ganzheit des Daseins erfasst und
begriffen ware. Es ist die dusserste Aufgipfelung des Formprinzips tiberhaupt, indem es
die innere Befriedigtheit und Geschlossenheit der Form zum letzten Prifstein der
Wahrheit macht; und das ist es, wogegen sich das immer formgestaltende, aber auch
immer formdurchbrechende Leben zur Wehre setzt.»? Die Engfiihrung von Form-
geschlossenheit und Wahrheit bei Georg Simmel sieht jedoch nur eine Seite der
modernen Kultur. Genauso zahlreich sind die Bestrebungen, die Formen offen und
unbestimmt zu halten, Metaphern fir das Unbenennbare und nicht genau Fassbare zu
finden. In der Architektur und im Stadtebau sind sie jedoch kaum zum Tragen gekom-
men, was mit einer grosseren Nahe des architektonischen Denkens zur einer engen

50 werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992



Auffassung von Rationalitdt zu tun hat. Ein anderer Zeitgenosse von Simmel und
ebenfalls Soziologe, Max Weber, hat den abendlandischen Rationalisierungsprozess
beschrieben und ihn in Verbindung mit der protestantischen Ethik gebracht. Und
tatsachlich haben die modernen Stadte, die Eingriffe in gewachsenen Lebensraum und
die moderne Architektur viel mehr mit protestantischer Lebensékonomie und Lebens-
ethik zu tun als die anderen Kiinste, was Ubrigens nicht mit materiellen oder technisch
eingeschrankteren Bedingungen zu tun hat, weil Architektur beispielsweise «halten»
muss. Zwischen 1750 und 1800, in der sogenannten «Sattelzeit» zwischen Neuzeit und
Moderne, beginnt sich geistesgeschichtlich zu formieren, was spater die Formen be-
stimmt, welche fir die Menschen passen sollen und durch die ein modernes Leben seine
Pragung bekommen soll. Drei Umschichtungen in der Sphare des Wissens haben
langfristige und nachdrtickliche Auswirkungen auf die moderne Formensprache.

1. Protestantische Ethik

Die protestantisch-rationale Ethik wird im Laufe des 18. Jahrhunderts radikal
wirkungsmachtig. Der Protestantismus hat grundsatzlich eine weltverneinende Weltein-
stellung, die jedoch nicht zu passiver und mystischer Weltabwendung fuhrt, sondern der
Heilsweg fuhrt mittels innerweltlicher Askese und Beruf — das Wort stammt von Luther
— durch die Welt hindurch. Ein protestantisches Leben kann folglich nur gefasst werden
von asketischen, das heisst reinen, einfachen und glatten Formen. Ornamentik ist zu
verfuhrerisch, zu sinnlich, zu unwahr, zu rhetorisch. Der nicht mehr vorhandene orna- -
mentale Uberschuss wird Ubergefihrt in moralischen Uberschuss: die reduzierten For-
men predigen das richtige Mass, den verniinftigen Zugang zum Leben, die richtige
Gefiihls- und Sinnesokonomie, Klarheit und vermeintliche Ehrlichkeit. In diese Zeit fallt
. auch der Ubergang von der géttlichen Gnade zum Gewissen. Dieser Ubergang setzt
einen Formenreinigungsprozess in Gang, der typisch modern ist: die Formen werden
tendenziell moralisch-gewissenhaft geladen, und sie werden gnadenloser.?

2. Theodizee und Funktionalismus

Die Rationalisierung unterhohlt naturlich ausserreligiés auch alle Glaubens-
wahrheiten, und der moderne Funktionalismus hat auch mit dem Tod Gottes zu tun.
1710 schreibt Leibnitz mit seinem Buch «Die Theodizee» eine letzte Verteidigungsschrift
der GUte Gottes. Neu an dieser Philosophie ist, dass der Mensch erstmals Gott den
Prozess macht. In friheren Theodizeen war die Schépfung gut, aber Gott musste
menschengemachte Ubel in der Welt zulassen, damit die Menschen mit ihrem freien
Willen entscheiden kénnen, wie sie mit ihnen fertig werden. Die Ubel sind gleichsam die
Trainingschancen fir die Menschen, und am Umgang mit dem Widerstandigen, Bésen
und Schlimmen zeigt sich, wer ein gottgefalliger Mensch ist. Bei Leibnitz jedoch andert
sich die Argumentationslage: Gottes Schépfung ist nicht mehr die beste aller méglichen
Welten, sondern nur noch die Kunst des Bestmoglichen. Bei Odo Marquard lesen wir
dazu: «Schopfung ist die Kunst des Bestmoglichen; darum muss Gott, wie der Politiker
bei seiner (Kunst des Méglichen>: mit Riicksicht auf Kompatibilitdten — die Ubel in Kauf
nehmen, zulassen: das Optimum als Zweck rechtfertigt die Ubel als Bedingungen seiner
Moglichkeit. Das geheime Grundprinzip dieser Theodizee ist darum — horribile dictu — der
Satz: Der Zweck heiligt die Mittel. »*

Das Erdbeben von Lissabon 1755 gibt dieser Schépfungsbetrachtung den
Gnadenstoss — und eine gnadenlose, sakularisierte Version der Theodizee ohne Gott
kommt langsam ins Spiel. Sie lautet: Wenn — erstens — der Zweck die Mittel heiligt, und
wenn man — zweitens — nicht mehr glaubt, dass die Ubel fir den guten Zweck in Kauf
genommen werden missen, und wenn — drittens — der Zweck ein guter sein soll, dann

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohnen 51



folgt daraus: schlechte Mittel dienen einem schlechten Zweck und gute Mittel einem
guten Zweck. Die Mittel mussen also selbst auch heilig werden: Der Zweck, der
Gebrauchswert, die Funktion — je nach Vokabular - heiligt die formalen und materialen
Mittel. «Form follows function» heisst dann: die Mittel miissen heilig werden, beispiels-
weise als materialgerechte Form, damit der gute Zweck sich erfillen kann. Das Pro-
gramm des Funktionalismus und Rationalismus ist ein Programm nach dem Tode Gottes
und es postuliert: Entibelung der Welt durch gute Giiter, statt durch die Giite Gottes. Die
guten Guter sind jetzt die Trainingschancen, an denen der Mensch wéchst und die
Geschmackserziehung wird zur Erziehung zum guten Leben. Das Leben muss durch das
Formenpurgatorium des Funktionalismus hindurch.

3. Geschichte

Zur ersten Phase der Moderne im 18. Jahrhundert gehért auch, dass das
tradierte Spektrum von Geschichtserzahlungen umgeschmolzen wird in einen kohéren-
ten Geschichtsbegriff. Es entsteht der «Kollektivsingular» die Geschichte. Bis ins 18.
Jahrhundert war «Geschichte» eine Pluralform, welche verschiedene Geschichten als
«Inbegriff alles in der Welt Geschehenen» (Grimm) erzahlt. Geschichte als Einzahl hat
héhere Ambitionen: Nicht mehr nur die einzelnen «Histérchen» sollen erzahlt werden,
sondern die Geschichte hat jetzt die Aufgabe, die ganze Wirklichkeit zusammenhan-
gend zu erfassen, welche die gesamte Komplexitat der bisher zuriickgelegten Strecke
des irdischen Lebens umfasst. Geschichte will also nicht mehr «nur» der Inbegriff von
Geschichten sein, sondern die Geschichte will sie begreiflich machen.

Die geschichtsphilosophische Wende zur Zeit der Franzésischen Revolution
setzt alle Hoffnungen in die Geschichte: sie soll den Fortschritt in eine bessere Welt
garantieren, sie besetzt die Zukunftshoffnungen, sie wird die Menschen zur Freiheit,
Gerechtigkeit und Solidaritat fuhren. Hegel verklammert aufklérerische Philosophie und
Geschichte vollends, wenn er davon ausgeht, dass es in der Geschichte verniinftig
zugegangen sei. Weil er dies annimmt, kann er schreiben: «Dieser Prozess, dem Geiste
zu seinem Selbst, zu seinem Begriffe zu verhelfen, ist die Geschichte.»®

Die Geschichte steigt auf zu einer letzten Instanz, von der her alles kommt,
und durch die alles wird. Sie ist die grosse Bewegerin und nur in ihr und mit ihr vollzieht
sich die Selbstentfaltung des Geistes. Schicksal und menschlicher Progress liegen in ihrer
Macht, welcher sich nun der verninftige, freie und aufgeklarte Birger bemachtigen
muss, um nicht mehr mythisch-ohnmachtig der Natur und einer vorrationalen Gotter-
welt ausgeliefert zu sein. Die Menschheit ist dazu aufgerufen, ihre Geschichte schicksals-
los selbst zu machen.

Dieses Geschichtemachenmssen provoziert zwei Formen des Verhaltens zur
Geschichte: einen Ahistorismus und einen Historismus.

1. Damit alle Geschichte machen konnen, mussen sie freie und mindige
Blrger sein. Es zahlt also nicht mehr die Blutsverwandtschaft und die Genealogie,
sondern die Zugehdrigkeit zum Ganzen an einer abstrakten gesetzlichen Ordnung. Um
diese Mitgliedschaft zu begriinden, braucht man keine historischen Umstande, keine
Geschichte. Was die Gesellschaft zusammenhalt ist die raumlich begrenzte Macht des
Gesetzes, dem gegenlber alle gleich sind. Dieser Rationalismus, der alle anderen
Zusammengeharigkeiten wie Religion, Dorf, Familie nicht mehr braucht, begriindet eine
ahistorische Gleich-Gultigkeit, wie sie Ubrigens auch in den Naturwissenschaften vor-
herrscht.

2. Die burgerlichen Freiheitsrechte mussten und miissen erkampft werden.
Zum Kampf um diese gleichmachenden Rechte gehérte und gehért aber Kampf gegen
die herrschende Tradition, das heisst um das, was eben verschieden machte. Man will

52 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992



wissen, warum das Tradierte so ist, wie es ist, also muss man historisch zu verstehen
suchen, warum der Mensch und seine Welt so und nicht anders gewesen waren, und ob
die Welt und die Menschen geandert werden kénnten. Dazu muss man auch seine
Geschichte kennen, also betreibt man wieder Geschichte, jetzt als Genealogie, als
Herkunftsforschung fiir die ganze Menschheitsgeschichte — als historische Anthropolo-
gie, Volkerkunde, Ethnologie, Psychohistorie, Sozialgeschichte, Mentalitatsgeschichte,
Kunstgeschichte, Archdologie usw. — als historische Wissenschaft.

Das historische Bewusstsein hat hier seinen Ursprung. Die drei Dimensionen
der Zeit — Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — sind in der von der Geschichte
geforderten Bewusstseinslage als eine Art dreifaltiger Gott anwesend: Die Vergangen-
heit als Historismus fir die nattrliche, anthropologische, politische und kulturelle
Herkunftsforschung, die Gegenwart als Ahistorismus fiir das souverane Individuum und
die Zukunft als Steuerungskraft und Hoffnung, welche den Lauf der gegenwartigen
Geschichte in die richtige Richtung zu zwingen hat. Dank des historischen Bewusstseins
stehen mit der Zeit alle Geschichten, Stile, Lebensformen historisch aufgearbeitet zur
Verfiigung. Klassizismus und Historismus haben ihren Ursprung im modernen Ge-
schichtsbewusstsein. Ein modernes Subjekt musste folglich von diesen Zeitverhdltnissen
gepragt sein: Es sollte geformt werden durch das Wissen um die vergangene Geschichte
sowie durch utopische Vorstellungen, und zugleich sollte es die Fahigkeit haben, eine

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohnen 53



traditionslosere, abstrakte Ich-Identitdt auszubilden, damit es fiir neue Erkenntnisse,
Wahrnehmungsformen und Welterfahrungen offen ist.

Protestantische Ethik, Entlbelung der Welt in der Form, dass nur noch gute,
das heisst letzlich 6konomische Mittel den Zweck adaquat ver-mitteln, und die Idee, dass
der Geist der einen- Geschichte nur mit bestimmten Formen die richtige Fassung
bekommt, flihren zu einer Form- und Raumethik, welche unsere Stadte pragen, und die
auch Sennet in seinem neuesten Buch «Civitas — Die Grossstadt und die Kultur des
Unterschieds» mit kritischem Blick beschreibt.®

Diese zu harte Rationalisierung néhert sich auffallend dem Begriff der instru-
mentellen Vernunft, mit dem die Philosophen Adorno und Horkheimer in ihrer «Dialek-
tik der Aufklarung» von 1947 in kulturpessimistischer Absicht operieren. Instrumentell
ist Vernunft dann, wenn sie nur noch herrschaftlich und beherrschend eingesetzt wird.
Auch diese Beherrschung wendet sich gegen den Menschen, weil er letztlich diese
Beherrschung nicht beherrscht. Das moderne Denken, der Verstand, sei patriarchal,
schreiben sie, weil er nur eine Aufgabe habe, ndmlich: Uiber die entzauberte Natur zu
gebieten. Alles Unberechenbare, Ungeschiedene, Undifferenzierte, Fremde und Unein-
heitliche wird jetzt weggeschoben, eliminiert, versenkt. Es z&hlt nur noch das Denken als
Werkzeug, das Berechenbare, Nutzliche. Man stellt Einheit her, wo es keine gibt, es wird
nur noch geometrisch abgezirkelt und arithmetisch proportioniert. Die Gesellschaft ist
beherrscht vom Aquivalent, vom Gleich-Giiltigen, von der kalkulierenden Vernunft. Eine
neue Zauberei, die vermeintlich realitdtsgerechte Weltbeherrschung mittels Wissen-
schaft, dringt in alle Lebensbereiche ein: «Dass der hygienische Fabrikraum und alles,

54 werk, Baven+Wohnen 7/8 1992



was dazugehort, Volkswagen und Sportpalast, die Metaphysik stumpfsinnig liquidiert,
ware noch gleichgliltig, aber dass sie im gesellschaftlichen Ganzen selbst zur Metaphysik
werden, zum ideologischen Vorhang, hinter dem sich das reale Heil zusammenzieht, ist
nicht gleichgultig.»’

Gegen diesen einseitigen Vernunftgebrauch haben die Kiinste in der Moderne
rebelliert. Der gréssere Teil der Architektur jedoch hat sich in den ersten drei Jahrzehnten
des zwanzigsten Jahrhunderts bewusst dem gesellschaftlichen Rationalisierungsprozess
angepasst, weil sie Ausdruck des rationalen Fortschreitens der Menschheit sein wollte
und natirlich auch deshalb, weil sie mit der wissenschaftlich-technischen Vernunft
traditionell am engsten verbunden ist. Die neue Stadt und die neue Architektur sollte der
glltige, sinnstiftende Ausdruck der Zeit sein, in ihr sollte der rationalfortschrittliche Geist
in seiner avanciertesten Form zu sich selbst kommen. Er fand seine Materialisierung in
der Konstruktion von Einheit, Reinheit, Eindeutigkeit, Allgemeingdiltigkeit und in der

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohnen D5



Forderung nach dem Traditionsbruch. Das Mass an Rationalisierung und Funktionali-
sierung ist aber durch keine objektiven Werte vorgegeben. Die Architektur war —wie der
amerikanische Architekt Peter Eisenman einmal formulierte — ideologisch in die Falle der
Ewigkeitsillusion ihrer eigenen Zeit gegangen. Man glaubte, dass Formen, die rational
ausschauten - das heisst Rationalitat représentierten — auch Wahrheit reprasentierten;
und es kommt hinzu, dass dieser vermeintlichen Wahrheit ein véllig abstrakter Wahr-
heitsbegriff zugrunde lag.

Dass neue Stadtkonzepte das Collageprinzip, Dekonstruktion oder gar das
Chaos propagieren, hat mit dieser Verspatung der Architektur zu wissenschaftskritischen
und kiinstlerischen Konzepten der Moderne zu tun, die schon seit der Jahrhundert-
wende die vernunftreligiésen Tendenzen der modernen Welt thematisiert haben. Archi-
tektur und Stadteplanung erscheint in diesem Umfeld als Spezialfall der Moderne. Und
es sieht so aus, als reagierte sie eher auf dussere Zwange, namlich auf das Problem des
vielen schon Gebauten und auf die Unméglichkeit, tiber unsere vorhandenen Stadt-
strukturen neue Strukturen Uberhaupt noch legen zu kénnen.

Eine neue Raumethik wird von einem schwécheren Vernunftbegriff ausgehen
mussen, wird dem Eigensinn der Geschichten wieder Respekt zollen und wird Abschied
nehmen missen vom Weltbegliickungspathos der heiligen Mittel, die den Zweck
heiligen. Nur auf diese Weise entstehen wieder Lebensraume, die sich nicht tragisch
gegen den Menschen wenden, und in denen sich verschiedene Lebensformen gleich-
berechtigt nebeneinander zu entfalten vermégen. Und es wird nicht geschehen, dass
weder die Architekturen, noch die Stadte, noch die Errungenschaften der Aufklarung
deswegen zusammenbrechen. AM.M.

SCHEMA eINER WOHNSTADT 8

L]

Anmerkungen

1 Simmel, Georg: Der Begriff der Tragodie
der Kultur. In (Ders.): Das individuelle Gesetz.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987, S. 120

2 Simmel, Georg: Der Konflikt der modernen
Kultur. In (Ders.): Das individuelle Gesetz.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987, S. 165

3 Siehe: Kittsteiner, Heinz D.:

Die Entstehung des modernen Gewissens.
Insel: Frankfurt/M. 1991

4 Marquard, Odo: Der angeklagte und

der entlastete Mensch in der Philosophie des
18. Jahrhunderts. In (Ders.): Abschied vom
Prinzipiellen. Reclam: Stuttgart 1981, S. 47
5 Hegel, G.W.F.: Die Vernunft in der
Geschichte. Hrsg. von Johannes Hoffmeister,
Hamburg 1955, (5. Aufl.), S. 4

6 Sennet, Richard: Civitas. Die Grossstadt
und die Kultur des Unterschieds.

S. Fischer: Frankfurt/M. 1991

7 Horkheimer, Max, und Adorno,

Theodor W.: Dialektik der Aufklarung.
Philosophische Fragmente.

S. Fischer: Frankfurt/M. 1969, S. 12

e

—

: : : :
H 6 6

400 500 200 400 Soom.

i)

A WOHNSTRASSE B GESCHAFTSSTR. C VERBINOUNGSWEG. D EINSCANITTBAMN

€ BANNMOF. F GESCIAFTSHAUS. 6 SCHULE: H KRANKEN HAUS.

56 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992



	Die Tragödie der Stadt

