
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 79 (1992)

Heft: 7/8: Fritz Haller

Artikel: Die Tragödie der Stadt

Autor: Müller, Alois Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-60109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-60109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esplanade Alois Martin Müller

Die Tragödie der Stadt

Alois Müller ist Kunsthistoriker, Publizist,
Konservator am Museum für Gestaltung in
Zürich.

Der grosse deutsche Soziologe Georg Simmel (1858-1918) hat sich in den

zwei Essays «Der Begriff und die Tragödie der Kultur» (1911) und «Der Konflikt der
modernen Kultur» (1918) mit den immanenten Widersprüchen unserer Kultur
auseinandergesetzt. Kultur erfüllt sich nur da, wo das Individuum den Weg von sich selbst zu sich

selbst - das heisst den Weg zu seiner «Bildung», zu seiner «Formation» - nicht nur mit
seinen subjektiv personalen Kräften zurücklegt, sondern auch etwas in diese Entwicklung

einbezieht, das ihm äusserlich ist: Kunst und Sitte, Wissenschaft und zweckgeformte

Gegenstände, Religion und Recht, Technik und gesellschaftliche Normen. Über diese

Stationen muss das Subjekt gehen, um den besonderen Eigenwert, den seine Kultur
ausmacht, zu gewinnen. Darin sieht Simmel einen Grundkonflikt, der sich in «heissen»

Kulturen wie der unsrigen, die von raschem Wandel geprägt sind, noch dramatisch
verschärft: «Es ist das Paradoxon der Kultur, dass das subjektive Leben, das wir in seinem
kontinuierlichen Strome fühlen, und das von sich aus auf seine innere Vollendung
drängt, diese Vollendung, von der Idee der Kultur aus gesehen, gar nicht aus sich heraus

erreichen kann, sondern nur über jene, ihm jetzt ganz formfremd gewordenen, zu

selbstgenügsamer Abgeschlossenheit kristallisierten Gebilde.»1 Dieser Dualismus: dass

nämlich das fliessende Leben nur dann Festigkeit bekommt, wenn es durch die Formen

hindurchgeführt wird, nimmt dann tragische Züge an, wenn -wie im obigen Zitat bereits

angemerkt - die Formen sich so sehr verhärten und abschliessen, dass das vibrierende
und permanent im Entstehen begriffene Leben sie nicht mehr zu assimilieren vermag.
Diese Strömung von Subjekten durch Objekte zu Subjekten verliert dann seine Kontinuität;

die Dinge, die der Mensch als Kulturtäter entstehen lässt, verlieren ihre vermittelnde

Bedeutung und entziehen sich so auch der Bedeutung für das Subjekt. Die Formen

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohnen 49



werden wie Monumente, die sich gegen die Menschen, die sie hervorgebracht haben,
wenden: sie werden hybrid.

Simmel beschreibt die Ordnung unseres modernen technisch-wissenschaftlichen

Denkens in architektonischen Metaphern. Hinter der Idee von hierarchischen
Denk- und Begriffsgebäuden steht die Idee, dass es Systeme gibt, die umfassend und
abgeschlossen, in sich stimmig und widerspruchsfrei, haltbar und haltend sind: «Das

System will sich alle Erkenntnisse, mindestens in ihren allgemeinsten Begriffen, von
einem Grundmotiv aus gewissermassen symmetrisch zu einem nach allen Seiten gleichmässig

ausgebildeten Bau über- und untergeordneter Glieder vereinigen. In der
architektonisch-ästhetischen Vollendung, in der gelungenen Abrundung und Lückenlosigkeit
dieses Baues sieht es - und dies ist der entscheidende Punkt - den Beweis für seine
sachliche Richtigkeit und dafür, dass nun wirklich die Ganzheit des Daseins erfasst und

begriffen wäre. Es ist die äusserste Aufgipfelung des Formprinzips überhaupt, indem es
die innere Befriedigtheit und Geschlossenheit der Form zum letzten Prüfstein der
Wahrheit macht; und das ist es, wogegen sich das immer formgestaltende, aber auch
immer formdurchbrechende Leben zur Wehre setzt.»2 Die Engführung von
Formgeschlossenheit und Wahrheit bei Georg Simmel sieht jedoch nur eine Seite der
modernen Kultur. Genauso zahlreich sind die Bestrebungen, die Formen offen und
unbestimmt zu halten, Metaphern für das Unbenennbare und nicht genau Fassbare zu
finden. In der Architektur und im Städtebau sind sie jedoch kaum zum Tragen gekommen,

was mit einer grösseren Nähe des architektonischen Denkens zur einer engen

*mi W
'p w

J

50 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992



Auffassung von Rationalität zu tun hat. Ein anderer Zeitgenosse von Simmel und
ebenfalls Soziologe, Max Weber, hat den abendländischen Rationalisierungsprozess
beschrieben und ihn in Verbindung mit der protestantischen Ethik gebracht. Und

tatsächlich haben die modernen Städte, die Eingriffe in gewachsenen Lebensraum und
die moderne Architektur viel mehr mit protestantischer Lebensökonomie und Lebensethik

zu tun als die anderen Künste, was übrigens nicht mit materiellen oder technisch

eingeschränkteren Bedingungen zu tun hat, weil Architektur beispielsweise «halten»

muss. Zwischen 1750 und 1800, in der sogenannten «Sattelzeit» zwischen Neuzeit und

Moderne, beginnt sich geistesgeschichtlich zu formieren, was später die Formen
bestimmt, welche für die Menschen passen sollen und durch die ein modernes Leben seine

Prägung bekommen soll. Drei Umschichtungen in der Sphäre des Wissens haben

langfristige und nachdrückliche Auswirkungen auf die moderne Formensprache.

1. Protestantische Ethik
Die protestantisch-rationale Ethik wird im Laufe des 18. Jahrhunderts radikal

wirkungsmächtig. Der Protestantismus hat grundsätzlich eine weltverneinende Welteinstellung,

die jedoch nicht zu passiver und mystischer Weltabwendung führt, sondern der

Heilsweg führt mittels innerweltlicher Askese und Beruf - das Wort stammt von Luther

- durch die Welt hindurch. Ein protestantisches Leben kann folglich nur gefasst werden

von asketischen, das heisst reinen, einfachen und glatten Formen. Ornamentik ist zu

verführerisch, zu sinnlich, zu unwahr, zu rhetorisch. Der nicht mehr vorhandene
ornamentale Überschuss wird übergeführt in moralischen Überschuss: die reduzierten
Formen predigen das richtige Mass, den vernünftigen Zugang zum Leben, die richtige
Gefühls- und Sinnesökonomie, Klarheit und vermeintliche Ehrlichkeit. In diese Zeit fällt
auch der Übergang von der göttlichen Gnade zum Gewissen. Dieser Übergang setzt
einen Formenreinigungsprozess in Gang, der typisch modern ist: die Formen werden
tendenziell moralisch-gewissenhaft geladen, und sie werden gnadenloser.3

2. Theodizee und Funktionalismus
Die Rationalisierung unterhöhlt natürlich ausserreligiös auch alle

Glaubenswahrheiten, und der moderne Funktionalismus hat auch mit dem Tod Gottes zu tun.
1710 schreibt Leibnitz mit seinem Buch «Die Theodizee» eine letzte Verteidigungsschrift
der Güte Gottes. Neu an dieser Philosophie ist, dass der Mensch erstmals Gott den

Prozess macht. In früheren Theodizeen war die Schöpfung gut, aber Gott musste

menschengemachte Übel in der Welt zulassen, damit die Menschen mit ihrem freien
Willen entscheiden können, wie sie mit ihnen fertig werden. Die Übel sind gleichsam die

Trainingschancen für die Menschen, und am Umgang mit dem Widerständigen, Bösen

und Schlimmen zeigt sich, wer ein gottgefälliger Mensch ist. Bei Leibnitz jedoch ändert
sich die Argumentationslage: Gottes Schöpfung ist nicht mehr die beste aller möglichen
Welten, sondern nur noch die Kunst des Bestmöglichen. Bei Odo Marquard lesen wir
dazu: «Schöpfung ist die Kunst des Bestmöglichen; darum muss Gott, wie der Politiker
bei seiner <Kunst des Möglichen): mit Rücksicht auf Kompatibilitäten - die Übel in Kauf

nehmen, zulassen: das Optimum als Zweck rechtfertigt die Übel als Bedingungen seiner

Möglichkeit. Das geheime Grundprinzip dieser Theodizee ist darum - horribile dictu -der
Satz: Der Zweck heiligt die Mittel.»4

Das Erdbeben von Lissabon 1755 gibt dieser Schöpfungsbetrachtung den

Gnadenstoss - und eine gnadenlose, säkularisierte Version der Theodizee ohne Gott
kommt langsam ins Spiel. Sie lautet: Wenn - erstens - der Zweck die Mittel heiligt, und

wenn man - zweitens - nicht mehr glaubt, dass die Übel für den guten Zweck in Kauf

genommen werden müssen, und wenn - drittens - der Zweck ein guter sein soll, dann

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohne n 51



folgt daraus: schlechte Mittel dienen einem schlechten Zweck und gute Mittel einem
guten Zweck. Die Mittel müssen also selbst auch heilig werden: Der Zweck, der
Gebrauchswert, die Funktion - je nach Vokabular - heiligt die formalen und materialen
Mittel. «Form follows funetion» heisst dann: die Mittel müssen heilig werden, beispielsweise

als materialgerechte Form, damit der gute Zweck sich erfüllen kann. Das

Programm des Funktionalismus und Rationalismus ist ein Programm nach dem Tode Gottes
und es postuliert: Entübelung der Welt durch gute Güter, statt durch die Güte Gottes. Die

guten Güter sind jetzt die Trainingschancen, an denen der Mensch wächst und die
Geschmackserziehung wird zur Erziehung zum guten Leben. Das Leben muss durch das

Formenpurgatorium des Funktionalismus hindurch.

3. Geschichte
Zur ersten Phase der Moderne im 18. Jahrhundert gehört auch, dass das

tradierte Spektrum von Geschichtserzählungen umgeschmolzen wird in einen kohärenten

Geschichtsbegriff. Es entsteht der «Kollektivsingular» die Geschichte. Bis ins 18.
Jahrhundert war «Geschichte» eine Pluralform, welche verschiedene Geschichten als

«Inbegriff alles in der Welt Geschehenen» (Grimm) erzählt. Geschichte als Einzahl hat
höhere Ambitionen: Nicht mehr nur die einzelnen «Histörchen» sollen erzählt werden,
sondern die Geschichte hat jetzt die Aufgabe, die ganze Wirklichkeit zusammenhängend

zu erfassen, welche die gesamte Komplexität der bisher zurückgelegten Strecke
des irdischen Lebens umfasst. Geschichte will also nicht mehr «nur» der Inbegriff von
Geschichten sein, sondern die Geschichte will sie begreiflich machen.

Die geschichtsphilosophische Wende zur Zeit der Französischen Revolution
setzt alle Hoffnungen in die Geschichte: sie soll den Fortschritt in eine bessere Welt
garantieren, sie besetzt die Zukunftshoffnungen, sie wird die Menschen zur Freiheit,
Gerechtigkeit und Solidarität führen. Hegel verklammert aufklärerische Philosophie und
Geschichte vollends, wenn er davon ausgeht, dass es in der Geschichte vernünftig
zugegangen sei. Weil er dies annimmt, kann er schreiben: «Dieser Prozess, dem Geiste
zu seinem Selbst, zu seinem Begriffe zu verhelfen, ist die Geschichte.»5

Die Geschichte steigt auf zu einer letzten Instanz, von der her alles kommt,
und durch die alles wird. Sie ist die grosse Bewegerin und nur in ihr und mit ihr vollzieht
sich die Selbstentfaltung des Geistes. Schicksal und menschlicher Progress liegen in ihrer
Macht, welcher sich nun der vernünftige, freie und aufgeklärte Bürger bemächtigen
muss, um nicht mehr mythisch-ohnmächtig der Natur und einer vorrationalen Götterwelt

ausgeliefert zu sein. Die Menschheit ist dazu aufgerufen, ihre Geschichte schicksalslos

selbst zu machen.
Dieses Geschichtemachenmüssen provoziert zwei Formen des Verhaltens zur

Geschichte: einen Ahistorismus und einen Historismus.
1. Damit alle Geschichte machen können, müssen sie freie und mündige

Bürger sein. Es zählt also nicht mehr die Blutsverwandtschaft und die Genealogie,
sondern die Zugehörigkeit zum Ganzen an einer abstrakten gesetzlichen Ordnung. Um
diese Mitgliedschaft zu begründen, braucht man keine historischen Umstände, keine
Geschichte. Was die Gesellschaft zusammenhält ist die räumlich begrenzte Macht des
Gesetzes, dem gegenüber alle gleich sind. Dieser Rationalismus, der alle anderen
Zusammengehörigkeiten wie Religion, Dorf, Familie nicht mehr braucht, begründet eine
ahistorische Gleich-Gültigkeit, wie sie übrigens auch in den Naturwissenschaften
vorherrscht.

2. Die bürgerlichen Freiheitsrechte mussten und müssen erkämpft werden.
Zum Kampf um diese gleichmachenden Rechte gehörte und gehört aber Kampf gegen
die herrschende Tradition, das heisst um das, was eben verschieden machte. Man will

52 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992



U lu
Un

I j l*JI I :w,

n Hn
i i i

Ib«b««w**>*LJ
?nL-
Unu
rinn

¦' :-.'s.:;;,.

U
£#*iSS»««**W»l

"

Oj. lllllllllll'1

~C3 J

L—i U
ksgüs»,« ,„,,,,

*<H&*fmwm

Lmjmmtmmmtk-

wissen, warum das Tradierte so ist, wie es ist, also muss man historisch zu verstehen

suchen, warum der Mensch und seine Welt so und nicht anders gewesen waren, und ob

die Welt und die Menschen geändert werden könnten. Dazu muss man auch seine

Geschichte kennen, also betreibt man wieder Geschichte, jetzt als Genealogie, als

Herkunftsforschung für die ganze Menschheitsgeschichte - als historische Anthropologie,

Völkerkunde, Ethnologie, Psychohistorie, Sozialgeschiehte, Mentalitätsgeschichte,
Kunstgeschichte, Archäologie usw. - als historische Wissenschaft.

Das historische Bewusstsein hat hier seinen Ursprung. Die drei Dimensionen
der Zeit - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - sind in der von der Geschichte

geforderten Bewusstseinslage als eine Art dreifaltiger Gott anwesend: Die Vergangenheit

als Historismus für die natürliche, anthropologische, politische und kulturelle

Herkunftsforschung, die Gegenwart als Ahistorismus für das souveräne Individuum und

die Zukunft als Steuerungskraft und Hoffnung, welche den Lauf der gegenwärtigen
Geschichte in die richtige Richtung zu zwingen hat. Dank des historischen Bewusstseins

stehen mit der Zeit alle Geschichten, Stile, Lebensformen historisch aufgearbeitet zur

Verfügung. Klassizismus und Historismus haben ihren Ursprung im modernen
Geschichtsbewusstsein. Ein modernes Subjekt musste folglich von diesen Zeitverhältnissen

geprägt sein: Es sollte geformt werden durch das Wissen um die vergangene Geschichte

sowie durch utopische Vorstellungen, und zugleich sollte es die Fähigkeit haben, eine

7/8 1992 Werk, Bauen+Wohnen jj



traditionslosere, abstrakte Ich-Identität auszubilden, damit es für neue Erkenntnisse,
Wahrnehmungsformen und Welterfahrungen offen ist.

Protestantische Ethik, Entübelung der Welt in der Form, dass nur noch gute,
das heisst letzlich ökonomische Mittel den Zweck adäquat ver-mitteln, und die Idee, dass
der Geist der einen Geschichte nur mit bestimmten Formen die richtige Fassung
bekommt, führen zu einer Form- und Raumethik, welche unsere Städte prägen, und die
auch Sennet in seinem neuesten Buch «Civitas - Die Grossstadt und die Kultur des
Unterschieds» mit kritischem Blick beschreibt.6

Diese zu harte Rationalisierung nähert sich auffallend dem Begriff der
instrumenteilen Vernunft, mit dem die Philosophen Adorno und Horkheimer in ihrer «Dialektik

der Aufklärung» von 1947 in kulturpessimistischer Absicht operieren. Instrumente!!
ist Vernunft dann, wenn sie nur noch herrschaftlich und beherrschend eingesetzt wird.
Auch diese Beherrschung wendet sich gegen den Menschen, weil er letztlich diese

Beherrschung nicht beherrscht. Das moderne Denken, der Verstand, sei patriarchal,
schreiben sie, weil er nur eine Aufgabe habe, nämlich: über die entzauberte Natur zu
gebieten. Alles Unberechenbare, Ungeschiedene, Undifferenzierte, Fremde und
Uneinheitliche wird jetzt weggeschoben, eliminiert, versenkt. Es zählt nur noch das Denken als

Werkzeug, das Berechenbare, Nützliche. Man stellt Einheit her, wo es keine gibt, es wird
nur noch geometrisch abgezirkelt und arithmetisch proportioniert. Die Gesellschaft ist
beherrscht vom Äquivalent, vom Gleich-Gültigen, von der kalkulierenden Vernunft. Eine

neue Zauberei, die vermeintlich realitätsgerechte Weltbeherrschung mittels Wissenschaft,

dringt in alle Lebensbereiche ein: «Dass der hygienische Fabrikraum und alles,

«?.s

^^"U'' '"""Sr ***T* imiiT^p ^Ss*

4> tr ßf *?
54 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992



¦ \ s> sV.s

i

• S' • ,-

^~~^Z^m0m*%>

was dazugehört, Volkswagen und Sportpalast, die Metaphysik stumpfsinnig liquidiert,
wäre noch gleichgültig, aber dass sie im gesellschaftlichen Ganzen selbst zur Metaphysik

werden, zum ideologischen Vorhang, hinter dem sich das reale Heil zusammenzieht, ist

nicht gleichgültig.»7
Gegen diesen einseitigen Vernunftgebrauch haben die Künste in der Moderne

rebelliert. Der grössere Teil der Architektur jedoch hat sich in den ersten drei Jahrzehnten

des zwanzigsten Jahrhunderts bewusst dem gesellschaftlichen Rationalisierungsprozess

angepasst, weil sie Ausdruck des rationalen Fortschreitens der Menschheit sein wollte
und natürlich auch deshalb, weil sie mit der wissenschaftlich-technischen Vernunft
traditionell am engsten verbunden ist. Die neue Stadt und die neue Architektur sollte der

gültige, sinnstiftende Ausdruck der Zeit sein, in ihr sollte der rationalfortschrittliche Geist

in seiner avanciertesten Form zu sich selbst kommen. Er fand seine Materialisierung in

der Konstruktion von Einheit, Reinheit, Eindeutigkeit, Allgemeingültigkeit und in der

7/8 1992 We rk, Bauen+Wohnen DD



Forderung nach dem Traditionsbruch. Das Mass an Rationalisierung und Funktionalisierung

ist aber durch keine objektiven Werte vorgegeben. Die Architektur war - wie der
amerikanische Architekt Peter Eisenman einmal formulierte - ideologisch in die Falle der
Ewigkeitsillusion ihrer eigenen Zeit gegangen. Man glaubte, dass Formen, die rational
ausschauten - das heisst Rationalität repräsentierten - auch Wahrheit repräsentierten;
und es kommt hinzu, dass dieser vermeintlichen Wahrheit ein völlig abstrakter
Wahrheitsbegriff zugrunde lag.

Dass neue Stadtkonzepte das Collageprinzip, Dekonstruktion oder gar das
Chaos propagieren, hat mit dieser Verspätung der Architektur zu wissenschaftskritischen
und künstlerischen Konzepten der Moderne zu tun, die schon seit der Jahrhundertwende

die vernunftreligiösen Tendenzen der modernen Welt thematisiert haben.
Architektur und Städteplanung erscheint in diesem Umfeld als Spezialfall der Moderne. Und
es sieht so aus, als reagierte sie eher auf äussere Zwänge, nämlich auf das Problem des
vielen schon Gebauten und auf die Unmöglichkeit, über unsere vorhandenen
Stadtstrukturen neue Strukturen überhaupt noch legen zu können.

Eine neue Raumethik wird von einem schwächeren Vernunftbegriff ausgehen
müssen, wird dem Eigensinn der Geschichten wieder Respekt zollen und wird Abschied
nehmen müssen vom Weltbeglückungspathos der heiligen Mittel, die den Zweck
heiligen. Nur auf diese Weise entstehen wieder Lebensräume, die sich nicht tragisch
gegen den Menschen wenden, und in denen sich verschiedene Lebensformen
gleichberechtigt nebeneinander zu entfalten vermögen. Und es wird nicht geschehen, dass
weder die Architekturen, noch die Städte, noch die Errungenschaften der Aufklärung
deswegen zusammenbrechen. A.M.M.

Anmerkungen
1 Simmel, Georg: Der Begriff der Tragödie
der Kultur In (Ders.): Das individuelle Gesetz
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987, S 120
2 Simmel, Georg: Der Konflikt der modernen
Kultur. In (Ders): Das individuelle Gesetz
Suhrkamp: Frankfurt/M 1987, S 165
3 Siehe: Kittsteiner, Heinz D :

Die Entstehung des modernen Gewissens
Insel Frankfurt/M. 1991
4 Marquard, Odo: Der angeklagte und
der entlastete Mensch in der Philosophie des
18. Jahrhunderts In (Ders.): Abschied vom
Prinzipiellen, Reclam Stuttgart 1981, S 47
5 Hegel, G.W.F.: Die Vernunft in der
Geschichte. Hrsg von Johannes Hoffmeister,
Hamburg 1955, (5 Aufl S 4
6 Sennet, Richard: Civitas. Die Grossstadt
und die Kultur des Unterschieds
S. Fischer: Frankfurt/M 1991
7 Horkheimer, Max, und Adorno,
Theodor W Dialektik der Aufklarung
Philosophische Fragmente,
S, Fischer: Frankfurt/M. 1969, S. 12

SCHEMA EINCR WOHNSTADT 3

3
m=^ak: FH m:

w=

c^

3C

m-tOO 500

A WONNSTRASSE B SESCHAFTSSTK. c VtReiNOUUttwE« S IIHSOINITTBAMN
£ BAHNHOF F SESOIAFTSHAUi. 6 SCHULE H KRANKEN MAOS

56 Werk, Bauen+Wohnen 7/8 1992


	Die Tragödie der Stadt

