
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 78 (1991)

Heft: 9: Philip Johnson, Kunstfigur = Philip Johnson, personnage de l'art =
Philip Johnson, artist

Artikel: Er oder sie? : Anmerkungen zum Geschlecht der Architektur

Autor: Georgiadis, Sokratis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-59198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-59198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum
Argumente

Er oder sie?

55»A iimituÄ I»
ffifc V

Seinjraini b GeJrtMarhs tFiüf
il l'auf Rm 'UbitttbmpertS btr 18tif

„

¦'^ Wfww^ssraw

¦ ¦p Nt¦HR
¦ vi ^J

Bfe..-

ia

E

Anmerkungen zum Geschlecht der Architektur
Bei seiner Begegnung mit Heideggers Hand berichtet Jacques

Derrida von der Schwierigkeit bei der Übersetzung des Wortes
«Geschlecht», welche nicht zuletzt dessen Vieldeutigkeit offenlegt:
«Doch den Kontexten entsprechend, die zu seiner Bestimmung herantreten

werden, kann dieses Wort eine Übersetzung durch sexe, race
(Rasse), espece (Art), genre (Gattung), souche (Schlag, Stamm), famille
(Familie), generation oder genealogie, communaute (Gemeinschaft) mit
sich geschehen lassen».' Im Kontext des vorliegenden Aufsatzes wird das

Wort im Sinne des Motivs der sexuellen Differenz (sexe) benützt. Doch
wird es auch in Berührung stehen mit mindestens zwei weiteren
«Geschlechtern», so dem «espece», wenn von den klassischen
Säulenordnungen die Rede ist und dem «genre», wenn unterschiedliche
Gebäudegattungen zur Diskussion stehen.

Charles Blanc schmückt die erste Seite seiner «Grammaire historique

des arts du dessin» (1867) mit einer Darstellung der drei Künste,
der Architektur, der Skulptur und der Malerei. Es sind drei
Frauengestalten, die eine sitzend, die anderen stehend; im Hintergrund des
Medaillons erkennt man an der linken Seite die Minerva, nicht mit
Speer und Schild, sondern mit einer Feder in der Hand. Paradoxerweise
wird von dem weiblichen Geschlecht der drei Künste, die alle drei «arts
du dessin» sind, rasch abgesehen, denn sobald Blanc zur Auflistung
der über sie waltenden Prinzipien übergeht, heisst es: «Die Zeichnung
(le dessin) ist das männliche Geschlecht der Kunst». Dabei lässt Blanc
keinen Zweifel an der Dominanz dieses Geschlechts, die sich selbst in
der primären Bestimmung der drei Künste als «arts du dessin» äussert.
In der Architektur macht das dessin das Denken des Architekten aus, es

ist deren zeugendes Prinzip, gleichsam ihr Wesen. Ähnlich verhält es

sich mit der Plastik. Nur in der Malerei spielt das weibliche Geschlecht

- das nach Blanc die Farbe ist - eine wesentliche Rolle, gleichwohl die
untergeordnete: «Die Vereinigung der Zeichnung mit der Farbe ist zur
Erzeugung der Malerei, wie die Vereinigung von Mann und Frau zur
Erzeugung der Menschheit, notwendig. Doch muss die Zeichnung ihre
Überlegenheit gegenüber der Farbe bewahren. Andernfalls ist die
Malerei von Zerstörung bedroht. Sie wird durch die Farbe verlorengehen,

wie die Menschheit durch Eva verlorenging».2
Charles Blancs Vignette, auf der die Architektur, die Malerei und die

Plastik, begleitet von der Patronin der Schönen Künste, Athene, als
weibliche Figuren dargestellt sind, ist kein Novum; sie entspricht einer
jahrhundertelangen Tradition, nach der bildliche Darstellungen von
Tugenden, Desiderata, abstrakten Ideen und Begriffen, der
Wissenschaften und eben auch der Künste in weiblicher Gestalt erfolgend Dies
gilt auch für die Architektur, die stets als Frau personifiziert wurde. Ihr
grammatikalisches Geschlecht kann nur als einer der Gründe dafür

Cesare Ripa. Die Bau Kunst. Historiae et
Allegoriae. Augsburg 1758-1760

A. Bosse. Traite sur la pratique des ordres
de colonnes de l'architecture nommee
antique. 1664

Charles Blanc. Grammaire Historique
des Arts du Dessin. Nouvelle Edition.
Paris 1880. Seite 5

GRAMMAIRE

il^TORIQUE

DES ARTS DU DESSIN

A -

•-ut

22 Werk. Bauen+Wohnen 9/1991



angesehen werden. Die entsprechenden Darstellungen variieren je
nach Autor und Epoche.

- In Cesare Ripas Historiae et Allegoriae (Ausgabe: Augsburg, Hertel,
ca. 1758-1760) erscheint die Architektur in der mythischen Gestalt der
Semiramis, die die hängenden Gärten von Babylon, eines der sieben
Weltwunder, geschaffen haben soll.

- Das Frontispiz des Säulenbuches von Abraham Bosse (1664) hat auch
eine Frauenstatue als dessen Mitte. Über ihr, eingeritzt entlang der Atti-
kazone und dem Gebälk der sie beschützenden Aedikula, steht die
Überschrift des Buches «Traite sur la pratique des ordres de colomnes de
l'architecture nommee antique». Ein auf ihrem Podest befestigtes Tuch

trägt die Aufschrift «La raison sur tout». Die von zwei weiteren
Frauengestalten (La Theorie, La Pratique) flankierte, auf einem Löwen sitzende

zentrale Figur ist als die Weisheitsgöttin Athene identifizierbar,
Symbol der Vereinigung von Architektur und Vernunft. Die Ordnung
der Aedikula und des hinter ihr stehenden triumphbogenartigen Motivs
ist die ionische, die weibliche Ordnung nach Vitruv, nicht die maskuline
dorische des klassischen Athenetempels. Das weibliche Geschlecht der
männlichsten aller Frauen der griechischen Mythologie soll dadurch
unterstrichen werden. Üblicher als mythologische Darstellungen, bei
denen durch die eindeutige Identifikation der Gestalt Rückschlüsse auf
die an sie geknüpfte Bedeutung möglich sind, sind anonyme Personifikationen

der Architektur, die beliebige Sinnzuordnungen zulassen.

- In Charles und Claude Perraults Le cabinet des beaux-arts (Zeichnung
von L. Boulogne Paine, 1690) erscheint die Architektur ebenfalls in
weiblicher Gestalt. Die äusserst sinnliche junge Frau, mit zeitgenössischem

Kleid und umgeben von Kindergestalten, ist offensichtlich in
keinem Mythos eingeschrieben. Der Hintergrund wird weder von
Weltwundern noch von idealen Architekturdarstellungen beherrscht,
sondern von den beiden Werken Claude Perraults, der Ostfassade des

Louvre und dem Triumphbogen des Faubourg Saint-Antoine. Nicht nur
der hedonistische Geschmack Ludwig XIV kommt hier zum Tragen,
sondern auch ein neues Zeitbewusstsein, nach welchem die eigene
Epoche über ihre Vorbilder hinauswächst, nach dem die Jetztzeit die
Überlegenheit gegenüber jeder Vergangenheit erringt. Die «Architektur»

der Brüder Perrault bildet, dadurch dass sie lebendig, orts- und
zeitgebunden ist, eine Ausnahme. Sie entspricht zwar der Konvention,
welche die Architektur in Frauenfigur dargestellt haben will, jedoch
nicht der Regel der Entindividualisierung und Enthistorisierung4 der
in weiblicher Gestalt erscheinenden Architekturallegorien von der
Renaissance bis zum 19. Jahrhundert.

- Daniele Barbaras Vitruvkommentar (1556) wird geschmückt von der
Darstellung einer Frauenstatue, die unter einem Triumphbogen steht. In
der linken Hand hält sie einen Stab, offenkundig das Symbol des Masses.

Assistiert wird sie von vier weiteren Künsten, ebenfalls als

Frauengestalten dargestellt, der Poesie, der Musik, der Astronomie und der
Geometrie. Der idealisierte Frauenkörper ist hier bloss Begriff, bloss

Zeichen. Nur gering ist der Abstand zwischen dessen Abgehobenheit
von jeder realen Bindung und dessen vollständigem Verschwinden.

- Der Leib der Architektur verschwindet auch tatsächlich, beispielsweise

in Vincenzo Scamozzis L'idea della architettura universale (1615),
beziehungsweise er wird zerlegt in den von ihr benötigten Fakultäten,
mitunter der Theorie, der Erfahrung, der Imagination. Den Platz der
Architektur auf dem Titelblatt dieses Buches nimmt das Porträtbild
des Autors ein. Charles Blancs Medaillon ist eines der letzten Kettenglieder

dieser Tradition der stets weiblichen Personifikationsformen
der Architektur.

Was wird aber nun - um auf das zweite Glied des Blancschen
Paradoxon zu kommen -, wenn die Architektur die Ebene verlasst, auf der sie

nur Begriff, nur Abstraktum ist, wenn sie mit anderen Worten in die

Niederungen der Realität hinabgleitet, wenn sie Handlung wird? Innerhalb

der vitruvianischen Tradition schien dieses Problem mittels einer
perfekten Arbeitsteilung weitgehend geklärt: Die dorische
Säulenordnung zeigte «die Proportion, die Stärke und die Anmut des männlichen

Körpers», auf die ionische wurde «die frauliche Schlankheit»
übertragen, die dritte, die korinthische «ahmt jungfräuliche Zartheit nach».
So hiess es bekanntlich bei Vitruv, und so blieb es bis zum Zeitpunkt, in
dem die bislang am Körper und dessen Proportionen sich orientierenden
geschlechtsbestimmenden Merkmale der Architektur um die Idee des

Charakters, mithin des Geschlechtscharakters, erweitert wurden.
Verursacher dieser Wendung war kein anderer als der Akademieprofessor

Jacques-Francois Blondel. In seinem Cours d'architecture
(1771- 1777) verknüpfte er die Nutzung von Gebäuden mit deren evo-
kativen Qualitäten, er stellte eine Verbindung zwischen der Gebäudegattung

und dem Charakter her, der sie explizieren sollte. Unterschiedliche

Bestimmungen des Charakters waren mitunter «das Leichte», «das

Elegante», «das Delikate», «das Rohe», «das Naive», «das
Geheimnisvolle», «das Grandiose», «das Schreckliche» und eben auch «das

Feminine». Im vierten Kapitel seines «Cours», das dem Thema
«l'analyse de l'art ou moyen de parvenir ä distinguer la bonne architecture

d'avec l'architecture medioere» gewidmet ist, wird in einem ganzen
Abschnitt das «genre feminin en Architecture» behandelt. Durchaus
konventionell vertritt Blondel die Auffassung, dass die feminine
Architektur vorab dadurch gekennzeichnet ist, dass sie den Proportionen
der ionischen Ordnung Folge leistet. Dem Ausdruck nach sei diese

Ordnung naiver, süsser und weniger robust als die dorische und solle

entsprechend bei der Dekoration von Gebäuden verwendet werden.

1 Jacques Derrida. Geschlecht
(Heidegger). Wien 1988. Übersetzung:
H.-D. Gondek
2 Charles Blanc. Grammaire des arts
du dessin. Nouvelle edition. Paris 1880.

Seiten 5 und 21 f.
3 Vgl.: Marina Warner. In weiblicher
Gestalt. Die Verkörperung des Wahren.
Guten und Schönen. Reinbek bei
Hamburg 1989 (1985)

4 Vgl.: Sigrid Weigel. Topographien
der Geschlechter. Kulturgeschichtliche
Studien zur Literatur. Reinbek bei
Hamburg 1990. Besonders Seiten 167-173:
«Exkurs über die weibliche Form der
Allegorie»: «Wenn Frauengestalten etwa
zur Darstellung von Tugenden.
Wissenschaften oder Künsten verwendet werden,
dann dient die Personifikation des
Abstrakten einerseits der Verlebendigung
der Idee für die Vorstellung. Anderseits -
als Kehrseite dieses Vorgangs - wird die
Imagination der Frau entindividualisiert

und enthistorisiert. Das Bild der Frau
verweist, indem es für einen Begriff steht,
auf kein Subjekt und keine Geschichte.

Die Darstellung männlicher Figuren
ist für die allegorische Funktion deshalb
ungeeignet, weil die Präsentation des
männlichen Bildes oder Körpers immer
schon auf eine konkrete Person verweist,
auf ein männliches Subjekt, dem
zumindest auch ein Name zugeordnet ist.
Die Frau dagegen ist nicht Subjekt,
sondern Körper der Repräsentation.»

Werk. Bauen+Wohnen 9/1991 23



Feminin im negativen Sinn sei hingegen eine Architektur, bei der die
ionische Ordnung an einem Gebäude angewendet werde, das seinem
Charakter nach männlich sei. Ferner sei feminin in negativem Sinn jene
Architektur, bei der gewundene Formen dort angewendet würden, wo
die solide Wirkung nach rechtwinkligen Formen verlange. Im Anschluss
daran empfiehlt Blondel den femininen Charakter lediglich bei der
Gestaltung kleiner Landhäuser, eines petit Trianon, der Innenräume der
Appartements von Königinnen, der Bäder und Fontainen.5 Zwei
Aspekte sind hier von besonderem Interesse. Erstens werden
Weiblichkeitsbilder auf die Architektur projiziert, deren geschlechtsspezifische
Merkmale über den Körper hinaus, geistige und seelische Eigenschaften
berühren. Der feminine Charakter ist dabei gekennzeichnet von Naivität,

Süsse und auch Schwäche und Leichtigkeit, Wörter die natürlich in
ihrem metaphorischen Sinn zu verstehen sind. Derartige Weiblichkeitsvorstellungen

liefern die Folie, auf der es, zweitens, möglich wird, die
architektonische Präsenz des Weiblichen zumindest im Rahmen seriöser
Bauaufgaben auszuschliessen und den femininen Charakter nur an
Orten einzusetzen, die der Freizeit und der Entspannung dienen oder gar
in den Bereich des streng Privaten gehören. Machte noch im Rahmen des
vitruvianischen Systems das weibliche Geschlecht - zumindest dem
Anspruch nach - die Hälfte der Architektur aus, so wird es mit Blondel
zu einer Randexistenz einer im Wesentlichen männlichen Architektur
verurteilt.

Anlass zum Nachdenken über das Geschlecht der Architektur gibt
auch die einige Jahre früher von Immanuel Kant verfasste Schrift
Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764).6In
den Schlusspassagen dieses Textes, der in der Absicht entstand, die
beiden Kategorien eher in empirischer als in philosophischer Hinsicht zu
untersuchen, werden nämlich auch Aussagen über die Kunst gemacht.
Bedeutsam sind diese insofern, als Kant die beiden Begriffe zuvor zur
Beschreibung des «Gegenverhältnisses» der beiden Geschlechter
benutzt hatte. Das Gefühl des Erhabenen wurde dabei dem männlichen
Geschlecht zugeordnet, das des Schönen hingegen dem weiblichen. Das
Verhältnis war vom gegenseitigen Ergänzungsstreben gekennzeichnet.7
Wenn nun Kant in der genannten Schlussbemerkung schreibt, dass «die
alten Zeiten der Griechen und Römer deutliche Merkmale eines
ächten Gefühls für das Schöne sowohl als das Erhabene in der Dichtkunst,

der Bildhauerkunst, der Architektur (zeigten)...», lässt sich
daraus schliessen, dass, erstens, zwischen Kunstcharakter und
Geschlechtscharakter feste Analogien bestehen und, zweitens, dass in der
antiken Kunst, zumal der Architektur, die beiden Gefühle in idealer
Weise miteinander verschränkt waren. Welchen Stellenwert die beiden
Gefühle bei der Wahrnehmung von Kunst jeweils haben, geht deutlich
aus der Beschreibung jenes Zustandes der Kunst hervor, den Kant als

ihren Verfall einstuft: «Die Barbaren, nachdem sie ihrerseits ihre Macht
befestigten, führten einen gewissen verkehrten Geschmack ein, den man
den gothischen nennt, und der auf Fratzen auslief. Man sah nicht allein
Fratzen in der Baukunst, sondern auch in den Wissenschaften und den
übrigen Gebräuchen. Das verunartete Gefühl, da es einmal durch
falsche Kunst geführt ward, nahm eher eine jede andere natürliche
Gestalt, als die alte Einfalt der Natur an und war entweder beim
Übertriebenen, oder beim Läppischen. Der höchste Schwung, den das
menschliche Genie nahm, um zu dem Erhabenen aufzusteigen, bestand
in Abenteuern.» Als Bestimmungsfaktoren des Verfalls werden
Eigenschaften genannt, die durchwegs als Ausartungen des Erhabenen zu
bezeichnen wären. So charakterisiert - nach Kant - das Abenteuerliche
den Zustand des «Schrecklich-Erhabenen», wenn dieses unnatürlich
wird. Fratzen sind ebenso eine Abart des «Schrecklich-Erhabenen», die
bei unnatürlichen Dingen anzutreffen ist. Schliesslich entspricht das

Läppische dem Gefühl des Schönen, «wenn das Edle dabei gänzlich
mangelt». Das Edle ist aber in der Region des Erhabenen angesiedelt
und gehört entschieden zu den Eigenschaften des Mannes. Man sieht
also, dass der Zustand des Verfalls in der Architektur entweder von
Missbildungen oder vom Mangel männlicher - nicht weiblicher -
Eigenschaften gekennzeichnet ist. Umgekehrt könnte man sagen, dass männliche

Eigenschaften die entscheidende Rolle bei der Konstituierung der
Kunst oder des Kunstwerks spielen

Zur Umbestimmung des Geschlechts der Architektur bedurfte es
sowohl einer radikalen Umdeutung der Gotik - der männlichen Architektur

im Zustand des Verfalls -, die Kant in diesem Zusammenhang ins
Gespräch brachte, als auch einer radikalen Umorientierung der (männlichen)

Weiblichkeitsvorstellungen. Dies ereignete sich nun in der
Romantik. Dass die Umdeutung der Gotik mit deren deutlicher
Aufwertung8 einherging, geht mitunter aus Karl Friedrich Schinkels
Äusserungen in seinen «romantischen Skripten»' hervor: «Das Antike wirkt
in seiner grösseren Kunstfertigkeit in den materiellen Massen, das
Gothische durch den Geist Beide wollen characterisiren, aber die
eine characterisirt nur die auf eine phisische Nützlichkeit gehende
Zweckmässigkeit, die andere hat den Zweck, eine freie Idee zu
characterisiren» [36]. Bei der Gotik handelt es sich nicht mehr um eine Kunst
im Zustand des Verfalls sondern um ein durchwegs selbständiges
Formensystem, welches zudem als Gegenentwurf des antiken auftritt. Dabei
vertritt die Antike die Seite der profanen Nützlichkeit, des materiellen
Zwecks, die Gotik besetzt hingegen die Region des Geistes und ist
«verwachsen mit der freien Idee». Zur abgeschlossenen, vollendeten Form
bedarf es der Durchdringung der Idee «in allen ihren Teilen» «mittelst
der Vernunft und des Verstandes», wie Schinkel an anderer Stelle sagt,
ebenso ist aber die Kunst ohne Vorhandensein der Idee (oder An-

5 Vgl.: Francoise Fichet. La theorie
architecturale ä Tage classique.
Essai d'anthologie critique. Bruxelles,
Liege 1979. Seiten 434f.
6 Kants Werke. Band II. Vorkritische
Schriften II. 1757-1777. Berlin 1912.
Seiten 205-256
7 Vgl.: Silvia Bovenschen. Die
imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische
Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen
Präsentationsformen des Weiblichen.
Frankfurt am Main 1979. Seiten 227-239

8 Die Neubewertung der Gotik nimmt
innerhalb des deutschen kulturgeschichtlichen

Kontextes ihren Ausgangspunkt
in Goethes Beschreibung des Strassburger
MUnsters (Von Deutscher Baukunst.
D.M. Ervini a Steinbach. 1773) und
kulminiert in der Gotikbegeisterung der
romantischen Literatur und Kunsttheorie.
9 Karl Friedrich Schinkel. Lebenswerk
(Hrsg. Margarete Kühn).
Goerd Peschken. Das architektonische
Lehrbuch. München. Berlin 1979

10 Vgl.: Bärbel Becker-Cantarino.
Priesterin und Lichtbringerin. Zur
Ideologie des weiblichen Charakters in
der Frühromantik. In: Wolfgang Paulsen
(Hrsg.). Die Frau als Heldin und Autorin.
Neue kritische Ansätze zur deutschen
Literatur. Bern und München 1979.

Vgl. auch: Hannelore Schlaffer. Frauen
als Einlösung der romantischen
Kunsttheorie. In: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft. 21 (1977). S. 274-296
11 Adolf Loos. Damenmode
(21. August 1898). In: Adolf Loos.
Ins Leere gesprochen. Innsbruck 1932

24 Werk. Bauen+Wohnen 9/199



schauung) nicht denkbar. Eben diesem Projekt - der Überwindung der
Dualität von Geist und Materie - widmet er seine architektonischen
Bemühungen weit über die romantische Phase seines Schaffens hinaus. Die
beiden Formenwelten der Architektur sind aber nach Schinkel Spiegelbilder

der beiden Geschlechter: «Das Gothische in der Architektur ist
unbestimmt anregend, daher weiblich. Das Griechische männlich» [73],
schreibt er zu einem späteren Zeitpunkt und impliziert damit die
Doppelgeschlechtlichkeit der Architektur. Die Charakterisierung der Gotik
entspricht Weiblichkeitsbildern der Romantik, die Vereinigung der
beiden Kunstwelten der romantischen Vereinigung der Geschlechter.10
Doch Schinkels hohe Wertschätzung der Gotik tritt allmählich zurück.
Selbst zum Zeitpunkt, in dem er in ihr den weiblichen Charakter
entdeckt, bezeichnet er seine frühere Gotikbegeisterung als Produkt der
«etwas lebendigen jugendlichen Phantasie» [72]. Der reifer werdende
Mann bekennt sich immer mehr zu den Tugenden seines Geschlechts.
«Für den Künstler» -bemerkt er in der letzten Fassung seines «Architektonischen

Lehrbuchs» (um 1835) «giebt es nur eine Periode der
Offenbarung - die der Griechen - Griechisch bauen ist recht bauen, und aus
diesem Gesichtspunkt sind die besten Erscheinungen des Mittelalters
griechisch zu nennen» [148]. Hier hat sich die männliche Klassik des

ehemals selbständigen Gebiets der weiblichen Gotik bemächtigt. Bis
zur Degradierung des Weiblichen durch Charles Blanc und zu dessen

Identifikation mit der Farbe als Verschönerungsdienst im mächtigen
Reich des maskulinen dessin ist es ein kleiner Schritt.

Die Verbindung von Weiblichkeit und Farbe taucht wieder bei Adolf
Loos auf. In seinem Aufsatz über die «Damenmode» (21. August 1898)11

sieht er eine unmittelbare Analogie zwischen Kleidung und gesellschaftlich

bedingten Geschlechtsrollen. Und eben da spielt die Farbe eine
schwerwiegende Rolle. «Die kleidung der frau unterscheidet sich äusserlich

von der des mannes durch bevorzugung ornamentaler und farbiger
Wirkungen und durch den langen rock, der die beine vollständig
bedeckt.» Farbe und Ornament sind nach Loos mit dem alleinigen Ziel
verknüpft, beim Mann Sinnlichkeit zu erzeugen, sie seien gleichsam ein
Zeichen von Hörigkeit und Unterwerfung. Seine egalitär motivierte
Opposition gegenüber diesem Zustand macht er zum Bestandteil seiner
umfassenden Polemik gegen das Ornament («Ornament und
Verbrechen» -1908), welches einem niederen Kulturzustand angehöre und
daher zu überwinden sei. Übertragen auf die Damenmode, seien

Farbigkeit, Ornament und langer Rock bezeichnend für die
gesellschaftliche Zurückgebliebenheit der Frau. So sei auch der Wechsel der
Damenmode nicht - wie derjenige der Herrenmode - etwa
Widerspiegelung der sich wandelnden sozialen Rolle der Frau, sondern einzig
und allein Anpassung an wechselnde Sinnlichkeitserwartungen des

¦ '-yw -'¦¦

mm
- - ifMl

:-
r- -i

¦U

£«"*w .,-....

SSS-..-

Charles und Claude Perrault. Die
Architektur. Le cabinet des beaux-arts. 1690

©OO
John Shute. Die dorische, die ionische und
die korinthische Ordnung. The First and
Chief Groundes of Architecture Used in
All the Ancient and Famous Monuments.
London 1563.

Werk. Bauen+Wohnen 9/1991 25



Mannes. Es gäbe nach Loos nur einen Weg, auf dem seine egalitäre
Absicht sich verwirklichen liesse, nämlich die Erwerbung des Rechts auf
freie Arbeit durch die Frau: «Nicht mehr die durch den appell an die
Sinnlichkeit, sondern die durch freie arbeit erworbene wirtschaftliche
Unabhängigkeit der frau wird eine gleichstellung mit dem manne hervorrufen.
Wert oder unwert der frau werden nicht im Wechsel der Sinnlichkeit
fallen oder steigen. Dann wird die Wirkung von samt und seide, blumen
und bändern, federn und färben versagen. Sie werden verschwinden.»
Würde aber die Erfüllung der Loosschen Forderung nicht letztlich auch
zum Verschwinden der Frau schlechthin führen? Denn ihm geht es
offensichtlich nicht nur um eine Befreiung von der als Fessel empfundenen
Sinnlichkeit, sondern um eine Gleichschaltung, bei der der Geschlechtsunterschied

im Sinne der absoluten Geltung des männlichen sozialen
und kulturellen Paradigmas aufgehoben werden soll. Von der
«Übereinstimmung im äusseren der menschen und im äusseren der häuser» spricht
Loos selber, und er ist es auch, der den Vergleich anstellt «zwischen
Schneiderei und architektur» («Architektur»).12 Ist denn auch seine
Vision von der Architektur Projektion seines modernen Männlichkeitsbildes,

bei der die Frau wenn nicht ausgeschaltet, so doch nur als
Gleichnis des Mannes erscheint?

War Loos mittels der Einspannung der Frau in den modernen Pro-
duktionsprozess um die Angleichung des Geschlechtsunterschieds
bemüht, mithin der Ausrottung der Sinnlichkeit als Agens der Beziehung

zwischen beiden Geschlechtern, so gingen die Futuristen von
einem rapiden Sinnlichkeitsverlust der ohnehin bloss als Körper
aufgefassten Frau aus, als Folgeerscheinung einer von der Totalität der
Maschine beherrschten Welt. Dabei übernahm die Maschine als Inbegriff

moderner Sinnlichkeit selbst die Rolle der Ersatzfrau beziehungsweise

-geliebten. «Die Wärme von einem Stück Eisen oder Holz» -
schrieb Marinetti «ist längst viel aufregender für uns als das Lächeln oder
die Tränen einer Frau... wir verwandeln das never-more von Edgar Allan
Poe in eine helle Freude... Mit uns beginnt die Herrschaft des Menschen,
der seine Wurzeln gekappt hat, der sich vervielfacht, sich mit dem Eisen
vereint und von Elektrizität nährt... Wie sehr verachten wir die Propaganda

zur Erhaltung der landschaftlichen Schönheit... und die grossen
Symbolisten, gebeugt über den nackten Körper der Frau, der idealen und
fatalen Frauenschönheit.»"

Auf eine Überwindung des Weiblichen mittels der «mechanischen
Ästhetik» hofften auch die Künstler der niederländischen De-Stijl-
Gruppe, wenn auch in einer gemässigteren Form. Theo van Doesburg14
knüpfte an diese durch «die neuen Möglichkeiten der Maschine»
geschaffene Ästhetik «die Überwindung des Natürlichen durch den Geist».
Natur und Geist hatten aber im von polaren Gegensatzpaaren
beherrschten Weltbild van Doesburgs ihre geschlechtlichen Analoga je¬

weils im weiblichen und im männlichen Prinzip: «Dieser Kampf,» -
schrieb er - «welcher in der Struktur des Lebens gegründet ist, ist ein
Kampf zweier polarer Kräfte. Nennen wir sie Natur und Geist, oder das
weibliche und das männliche Prinzip, das Negative und Positive, das
Statische und Dynamische, das Horizontale und das Vertikale - es sind
die unveränderlichen Elemente, auf denen der Widerspruch unseres
Lebens beruht, und welche sich in der Veränderlichkeit zeigen. Die
Aufhebung dieses Kampfes, der Ausgleich dieser Extreme, die
Aufhebung der Polarität ist Inhalt des Lebens, ist elementarer Gegenstand

der Kunst»[164]. Aufweiche Weise der Prozess der «Aufhebung»
hinsichtlich des Gegensatzes männlich-weiblich vor sich gehen soll,
beschreibt in aller Ausführlichkeit Piet Mondrian15, der den polaren
Gegensatzpaaren noch das «Universale» und die «Innerlichkeit» (männlich)

beziehungsweise das «Individuelle» und die «Äusserlichkeit»
(weiblich) hinzufügt: «Das gereinigte weibliche Element ist nun zwar
tatsächlich das verinnerlichte weibliche Element, bleibt aber weiblich,
das heisst, es wird - zeitlich gesehen - nie zum männlichen Element. Es
ist lediglich vom extrem Äusserlichen befreit worden oder, besser gesagt,
das extrem Äusserliche hat sich zu reiner Weiblichkeit kristallisiert.
Während das gereinigte männliche Element das männliche Element ist,
das frei vom dominierenden Einfluss der Veräusserlichung, das heisst
vom weiblichen Element ist.» Auf der Grundlage der gereinigten
Männlichkeit und Weiblichkeit kann das «Gleichgewicht im Leben»
herbeigeführt werden, welches sein bildnerisches Äquivalent - im Sinne der
Herstellung der «Einheit von Leben und Kunst» - in der «neuen
Gestaltung» findet. In beiden Fällen - in der Reinigung sowohl des weiblichen

als auch des männlichen Elements - ist es das weibliche, welches die
Einbussen zu erleiden hat. Denn «verinnerlichte» Weiblichkeit ist
gleichbedeutend mit vermännlichter Weiblichkeit, in dem Masse wie
«Innerlichkeit» zu den Eigenschaften des Mannes gehört. Damit einher
geht die gereinigte Männlichkeit, welche eine vollständige Befreiung des
Mannes vom Einfluss des Weiblichen bedeutet, die Potenzierung der
Männlichkeit im Manne. Das ersehnte Gleichgewicht entsteht unter
dem Diktat des Geistes über die Natur, des Universalen über das
Individuelle und nicht zuletzt des männlichen über das weibliche Element
[136ff]. So ist es nicht zufällig, dass Mondrian seine volle Sympathie
gegenüber den Futuristen offen bekundet: «Dieselbe Idee muss den
Futuristen vorgeschwebt haben, als sie in ihrem Manifest den Hass gegen
die Frau proklamierten» [121].

In der Analogie, die Mondrian zwischen Weiblichkeit und Natur,
zwischen Weiblichkeit und Äusserlichkeit usw. herstellt, in Loos'
Gleichsetzung von Weiblichkeit und Sinnlichkeit und in Marinettis Suche nach
der artifiziellen Maschinenfrau zeigt sich, dass die Moderne in ihren

12 Adolf Loos. Architektur (1909). In:
Adolf Loos. Trotzdem. Innsbruck 1931
13 Zitiert nach: Paul Virilio. Ästhetik des
Verschwindens. Berlin 1986 (1980).
Seite 108
14 Theo van Doesburg. Der Wille zum
Stil (1922). In: H. Bächler und H. Letsch.
De Stijl. Schriften und Manifeste. Leipzig
und Weimar 1984
15 Piet Mondrian. Die Neue Gestaltung
in der Malerei (1918). In: Siehe Anm. 14
16 S.Bovenschen. Wie Anm. 7. Seite 65

17 Vgl.: Paul Mattick.Jr. Beautiful
and Sublime. Gender Totemism
in the Constitution of Art. In: The Journal
of Aesthetics and Art Criticism. 48/4
(Fall 1990). Seiten 293-303
18 Zuerst erschienen in einem
Interview mit Architecture d'aujourd-hui,
Februar 1984. Seite 10. Abgedruckt als
«Antimanifest» in der Publikation
«Jean Nouvel» der Reihe «Quaderns
monografies» (1990). Benutzt als
Werbetext der Zürcher Ausstellung
Jean Nouvel-Emmanuel Cattani (1991)

26 Werk. Bauen+Wohnen 9/1991



Weiblichkeitsvorstellungen mit althergebrachten Weiblichkeitsstereotypen

operiert. Selbst in der Moderne erweist sich mithin die Geschichte
der Präsentation des Weiblichen als eine Geschichte der «steten,

obschon modifizierten Wiederholung des schon einmal Gedachten».16
Daran scheint sich auch in der Postmoderne wenig geändert zu haben.
Doch die Akzente verschieben sich. Im Zuge zunehmender ästhetischer
Narkotisierung (Welsch) der Gesellschaft können von der puritanischen
Moderne tabuisierte Weiblichkeitsbilder erneut auf die Architektur
projiziert werden. Noch mehr: Die Architektur kann nach langjähriger
Unentschiedenheit ganz Frau werden. Was beide verbindet, ist einmal
mehr die Produktion von Sinnlichkeit, nicht einer unkontrolliert
entfesselten, gegenüber welcher schon Jean-Jacques Rousseau17 vor
über zwei Jahrhunderten seine Einwände und Ängste angemeldet hatte,
sondern einer fügsamen und dem zeitgenössischen Konsumverhalten
konformen Sinnlichkeit, verstanden als Glückversprechen, das man
eben kaufen kann. Diesen Sinn hat wohl Philip Johnsons Ausspruch, die
Architektur sei eine Hure, deren einzige Aufgabe es sei, den Kunden
zufriedenzustellen. Die Verweiblichung der Architektur geht soweit,
dass selbst der traditionell dem männlichen Geschlecht angehörende
Architekt sich in den Augen Johnsons in eine Priesterin der Venus
verwandelt.

«Chaque objet» - verkündet Jean Nouvel - «implique une architecture

differente». Und da für ihn die Begriffe Architektur und Frau
beliebig austauschbar sind, steht letztere auch für eine Architektur der
Pluralität: «Ich liebe intelligente und ausgeprägte Formen von
Architektur... Ich bin bereit, sie in ihrer Vielfältigkeit zu lieben. Reine
und weniger reine. Keusche und Huren. Spontane wie auch gekünstelte.
Nackte und verkleidete. Proletarische als auch bourgeoise... Wenn sie

nur intelligent sind! Selbst der entzückendsten Idiotinnen wird man
überdrüssig!... Soweit möglich, bevorzuge ich sie schön - auch wenn das
nicht mehr der Mode zu entsprechen scheint, aber ich kann nicht davon
lassen! Wenn ich schön sage, heisst das nicht unbedingt Marilyn,
obwohl... nein, ich möchte sagen mit Charme und kleinen Fehlern, ä la
Barbara Streisand beispielsweise...».18 Nouvels Pluralität-Polygamie
erschöpft sich also schon im Angebot des Videoladens um die Ecke.
Damit gerät die Frage nach dem Geschlecht der Architektur in eine
merkwürdige Dialektik. Durch die Banalisierung der auf die Architektur

projizierten Weiblichkeitsbilder werden die Spielräume der zu
deren Erzeugung unerlässlichen Phantasie immer knapper; anderseits
entfernen sich dieselben Bilder, dadurch dass sie in die mediale Landschaft

hinabrutschen und in deren Einflussbereich geraten, zunehmend
von der konkreten Realität, werden immer fiktionaler. Unverändert
bleibt jedoch dabei die männliche Usurpation der architektonischen
Kultur. Sokratis Georgiadis

to«
ufm

o

Triumphbogenmotiv mit gotischer
Detailausbildung und Verzierung. Klassik und
Gotik vereinigt. Karl Friedrich Schinkel.
Mausoleum für die Königin Luise.
Aquarell 1810

0
Vertikal-horizontal - männlich-weiblich.
Piet Mondrian. Tableau 1.1921

Werk, Bauen+Wohnen 9/1991 27


	Er oder sie? : Anmerkungen zum Geschlecht der Architektur

