Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 78 (1991)

Heft: 7/8: Im Wesentlichen = Pour I'essentiel = In essence
Artikel: Stichworter zur Architektur

Autor: Derrida, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-59186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-59186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Forum
Argumente

Stichworter zur
Architektur

Jacques Derrida ist Philosophieprofessor an der Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales in Paris. Er hat den Begriff Dekonstruktion
neuin die philosophischen Debatten eingefiihrt. Derrida bezeichnet damit
ein analytisches Verfahren, das aus einer spezifischen Art der Befragung
von Schriftund Sprache besteht; er recherchiert Schriftund Sprache so, als
ob sie weder institutionalisiert wiire, noch eine Geschichte hiitte. In diesem
Sinn dekonstruiert er die «zweite Natur» der Kommunikation (die durch
Konvention und Geschichte verbiirgt ist): was bleibt, wenn sie auf keine
Bedeutung ausserhalb ihrer selbst verweist?

Der Begriff Dekonstruktion taucht seit den 80er Jahren vor allem in
den nordamerikanischen Architekturdebatten auf; er wird dabei—im Sinn
der urspriinglichen Bedeutung — oft irrefiihrend auf Themen der Archi-
tektur iibertragen. Derrida hat sich bereits frither von solchen terminolo-
gischen Verwertungen distanziert: «Ein architektonisches Denken kann
nur in diesem Sinn dekonstruktiv sein: der Versuch, das zu denken, was die
Autoritiit der architektonischen Verkettung in der Philosophie ausmacht.»

Den folgenden Brief, den wir in Ausziigen publizieren, hat Derrida
(anstelle eines Referates) an einem Seminar verlesen lassen, das an der
University of California, Irvine, zum Thema Architecture as the Critical
Art of Contemporary Culture stattgefunden hat; er ist an Peter Eisenman
gerichtet, den Derrida im Zusammenhang mit seiner Lehrtitigkeit in den
USA kennengelernt hat. In diesem Brief wird — ohne auf die philoso-
phische Bedeutung der Dekonstruktion einzutreten — auf thematische
Schnittstellen verwiesen, die sich zwischen philosophischer und archi-
tektonischer Analyse offnen und sie auch abgrenzen. Red.

(...) Ich beschrinke mich auf das, was Du (Peter Eisenman) iiber die
Anwesenheit der Abwesenheitin Moving Arrows Eros and Other Errors
sagst, welches Romeos Schloss betrifft, ein Palimpsest' und eine Fund-
grube usw. Dieser Diskurs iiber die Abwesenheit, oder iiber die Anwe-
senheit einer Abwesenheit, verwirrt mich nicht nur, weil er so viele
Tricks, Komplikationen, Fallen, die ein Philosoph, besonders wenn er
ein wenig dialektisch geschult ist, nur zu gut kennt. Er fiirchtet, in ihnen
gefangen zu bleiben, weil er auch so viele religiose Interpretationen, um
nur die jiidisch-transzendentalen Ideologisierungen zu erwihnen,
Deines Werkes zuliess. Ein wenig vermute ich sogar, dass Du diese Inter-

00

Peter Eisenman, Columbus Convention
Center, Ohio, Projekt, 1989

Werk, Bauen+Wohnen  7/8/1991



pretationen mochtest und sogar bestirktest, auch wenn Du sie mit einem
Lécheln verneintest, was aus einem Missverstiandnis ein bisschen mehr
oder ein bisschen weniger als nur ein Missverstindnis machen kann. (...)
Die gleiche Frage wirft noch weitere auf; eine ganze Gruppe eng ver-
wandter Fragen. Zum Beispiel (auch wenn es Dich schockiert): Ob es um
Héuser geht, um Museen oder um Forschungslaboratorien an Universi-
tdten, was unterscheidet Deinen architektonischen Raum von dem des
Tempels oder von dem der Synagoge (unter diesem Wort verstehe ich das
griechische Wort, das fiir ein jiidisches Konzept verwendet wird)? Wo
wird der Bruch, die Bruchstelle, diesbeziiglich sein, wenn da eine ist,
wenn da eine war, fiir Dich und fiir andere Architekten in dieser Periode,
mit denen Du Dich verbunden fiihlst? Ich bin weiterhin sehr verwirrt,
was dieses Thema angeht, und wire ich in Irvine, wiirde ich ein schwie-
riger Gespréchspartner sein. Wenn Du eine Kultstiitte konstruieren
miisstest, eine buddhistische zum Beispiel, oder eine Kathedrale, eine
Moschee, eine Synagoge (alles Hypothesen, die Du nicht annehmen
musst), was wire Dein Hauptanliegen heute?

(...) Ich bin mir nicht sicher, ob Du Chora in einer solch radikalen
Art detheologisiert und deontologisiert hast, wie ich mir dies wiinschte
(Chora ist weder leerer Raum, wie Du manchmal nahelegst, weder Ab-
wesenheit noch Unsichtbarkeit, noch (und dies ganz besonders) das
Gegenteil von dem, was sie sind, und dies ist, was mich interessiert: einer
grossen Anzahl von Konsequenzen). (...) Ich hatte das Gefiihl, und ich
glaube auch, dass Du es irgendwo sogar sagtest, dass Du mich als zu
reserviert bezeichnest, in unserer choral work, ein bisschen abwesend,
im Diskurs eingewurzelt, ohne Dich zur Anderung zu bitten, zu bitten
den Platz zu wechseln, Dich nicht geniigend zu storen. Es ist ohne
Zweifel wahr, dass eine Menge zu diesem komplizierten Thema zu sagen
wire, kompliziert, weil es dasjenige vom Ort (Chora) und von der Ver-
lagerung selbst ist. Wire ich gekommen, hitte ich wahrscheinlich iiber
meine eigene Verlagerung im Laufe der choral work gesprochen.

(...) Dies alles bringt mich direkt zur néchsten Frage, die auch eine
gewisse Abwesenheit betrifft. (...) Was fiir Beziehungen (neu oder uralt,
jedenfalls unterschiedlich) stellt Architektur her, im besonderen Deine,
fithrt sie aus, muss sie weiter ausfithren, mit der Stimme, mit Stimm-
vermdogen, aber also auch mit allerlei verschiedenen fernmiindlichen

Werk, Bauen+Wohnen  7/8/1991

Maschinen, die unsere Raumerfahrung téglich strukturieren und trans-
formieren? Die Frage von beinahe sofortiger fernmiindlicher Ansprech-
barkeit, gewiss, beinahe sofortiger, muss ich betonen, aber auch die
Frage nach fernmiindlicher Speicherung, wie in diesem Falle, inklusive
der rdumlichen Einteilung der Zeit, welche die fernmiindliche Speiche-
rung gleichzeitig verlangt und strukturiert. Kénnte man sich eine la-
byrinthdhnliche Architekturgeschichte vorstellen, gefiihrt auf den ver-
schlungenen Pfaden dieser Fragen (...)?

Die Frage der Geschichte, wie auch die Frage der Raumaufteilung,
im Sinne der Aufteilung von Zeit und Ausdruck, unterscheidet sich nicht
von der Geschichte der Sichtbarkeit (unmittelbar mittelbar), das heisst,
von der ganzen Geschichte der Architektur; diese ist so grossartig, dass
ich es nicht wage, sie auch nur anzutippen. Ich will aber der Einfachheit
halber versuchen, diese Frage durch Metonymie mit einem einzigen
Wort, Glas, an Dich zu richten.

Was ist in Deiner Arbeit aus Glas? Was sagst Du dariiber? Was tust
Du damit? Wie spricht man dariiber? In optischen Begriffen oder in
Begriffen aus dem Bereich des Tastsinns? Weil wir gerade vom Tastsinn
sprechen, wire es schon, wenn Du, in Weiterentwicklung unseres Ge-
spraches neulich in New York, den Anwesenden etwas iiber die ero-
tischen Kniffe, die Verlockungen der Begierde, ja ich wage sogar vom
Sexappeal in den architektonischen Formen zu sprechen, an welche Du
denkst, mit denen Du arbeitest, die Du Dir zugestehst, zu erzéhlen. Seien
die Richtungen dieser Formen neu oder nicht — kommt dieser verfiih-
rerische Zauber zusitzlich als «Verfiihrungsbonus» oder als «Ver-
gniigungsbonus» hinzu, oder ist er essentiell? Ist nicht letztlich der Bonus
essentiell? Aber dann, was wire denn dieser Bonus an sich? Bonus?
Worin besteht die Beziehung dieses Bonus und dem Rest der Be-
rechnungen und Verhandlungen eines Architekten (fiir Dich als Autor
von Moving Arrows Eros and Other Errors)? «Konnten Sie das bitte
genauer erldutern?», mochte ich Dich, genauso entwaffnend wie meine
amerikanischen Studenten, fragen.

Ich kehre zu meiner Frage, nach dieser lingeren Klammerbe-
merkung iiber die Begierde, zu meiner Frage zu Glas zuriick, die sehr
naheliegend ist. Was fiir Begriffe verwenden wir, wenn wir iiber Glas
sprechen? Technische oder materielle Begriffe? Wirtschaftliche Be-

0-0

Peter Eisenman, Sozialwohnungsbau in
Den Haag, Projekt, 1989,

Grundrisse 1. und 4. Obergeschoss,
Siidostfassade, Langsschnitt

17



griffe? Begriffe aus dem Urbanismus? Begriffe der sozialen Beziehun-
gen? Begriffe aus der Transparenz und der Unmittelbarkeit, aus Liebe
oder Polizei? Begriffe aus dem vielleicht schon verwischten Grenzbe-
reich zwischen Offentlichem und Privatem usw.? «Glas» ist ein altes
Wort, und gehe ich falsch in der Annahme, dass Du Dich fiir Glas
interessierst,dass Du Glas vielleicht sogar magst? Handelt es sich nur um
neue Materialien, die aussehen wie Glas, es aber nicht mehr sind usw.?
Bevor ich Dich iiber Glas sprechen lasse, mochte ich einen Text von
Benjamin, Erfahrung und Armut, von dem ich weiss, dass Du ihn kennst,
zur Sprache bringen. (Er behandelt auch Architektur und wurde 1933
publiziert, was nicht nur irgendeine beliebige Jahreszahl ist, sei es in
Deutschland oder anderswo.) Daraus stelle ich untenstehenden Ab-
schnitt vor (...):

«Scheerbart aber, um wieder auf ihn zuriickzukommen, legt darauf
den grossten Wert, seine Leute — und nach deren Vorbilde seine Mitbiir-
ger —in standesgeméssen Quartieren unterzubringen: in verschiebbaren
beweglichen Glashdusern wie Loos und Le Corbusier sie inzwischen auf-
fiihrten. Glasist nicht umsonst ein so hartes und glattes Material, an dem
sich nichts festsetzt. Auch ein kaltes und niichternes. Die Dinge aus Glas
habenkeine <Aura>. Das Glas st iiberhaupt der Feind des Geheimnisses.
Es ist auch der Feind des Besitzes. Der grosse Dichter André Gide hat
einmal gesagt: Jedes Ding, das ich besitzen will, wird mir undurch-
sichtig.»

Hier kommen wir auf die Frage Begierde und Glas, auf die der
Begierde von Glas zuriick: Ich versuchte an anderer Stelle, dieser Er-
fahrung der Begierde, wie auch der Erfahrung von Glas in Blanchot,
besonders in La folie du jour und in L’arrét de mort nachzugehen.

«Trdumen Leute wie Scheerbart etwa darum von Glasbauten, weil
siec Bekenner einer neuen Armut sind? Aber vielleicht sagt hier ein
Vergleich mehr als die Theorie. Betritt einer das biirgerliche Zimmer der
80er Jahre, soist beialler <Gemiitlichkeit>, die es vielleicht ausstrahlt, der
Eindruck <hier hast du nichts zu suchen> der stiarkste. Hier hast du nichts
zu suchen — denn hier ist kein Fleck, auf dem nicht der Bewohner seine
Spur schon hinterlassen hitte: auf den Gesimsen durch Nippessachen,
auf dem Polstersessel durch Deckchen, auf den Fenstern durch Transpa-
rente, vor dem Kamin durch den Ofenschirm. Ein schones Wort von

Brecht hilft hier fort, weit fort: <Verwisch die Spuren!> heisst der Refrain
im ersten Gedicht des <Lesebuchs fiir Stadtebewohner>. Hier im biirger-
lichen Zimmer ist das entgegengesetzte Verhalten zur Gewohnheit ge-
worden. Und umgekehrt notigt das ntérieur> den Bewohner, das
Hochstmass von Gewohnheiten anzunehmen, Gewohnheiten, die mehr
dem Intérieur,in welchemer lebt, alsihm selber gerecht werden. Das ver-
steht jeder, der die absurde Verfassung noch kennt, in welche die
Bewohner solcher Pliischgelasse gerieten, wenn im Haushalt etwas ent-
zweigegangen war. Selbst ihre Art sich zu drgern —und diesen Affekt,der
allméhlich auszusterben beginnt, konnten sie virtuos spielen lassen —war
vor allem die Reaktion eines Menschen, dem man «die Spur von seinen
Erdetagen> verwischt hat. Das haben nun Scheerbart mit seinem Glas
und das Bauhaus mit seinem Stahl zuwege gebracht: sie haben Rdume
geschaffen, in denen es schwer ist, Spuren zu hinterlassen. <Nach dem
Gesagten», erkldrt Scheerbart vor nun zwanzig Jahren, <kdnnen wir wohl
von einer “Glaskultur” sprechen. Das neue Glas-Milieu wird den
Menschen vollkommen umwandeln. Und es ist nun nur zu wiinschen,
dass die neue Glaskultur nicht allzu viele Gegner findet.>»

Benjamins Text handelt von einer «neuen Armut» (Homonym, wenn
nicht sogar Synonym fiir einen neuen Ausdruck, ein neues franzosisches
Konzept, um eine umherziehende, arme Bevolkerungsschicht zu be-
zeichnen, die der «Heimatlosen», die sich nicht einfach kategorisieren,
klassifizieren und auch nicht auf frithere Begriffe fiir Marginalisierte, auf
Begriffe fiir Positionen auf der sozialen Leiter, wie niedriges Einkom-
men, Proletariat als Klasse, Arbeitslose usw., reduzieren lassen). Und
diese neue Armut, und keine andere, iiber die Benjamin spricht, sollte
unsere Zukunft sein, schon unsere Gegenwart. Aus dem faszinierenden,
politisch zwiespiltigen Text, der nicht zu sehr aufgesplittert werden
sollte, ziehe ich untenstehenden Abschnitt:

«Scheerbart hatsich fiir die Frage interessiert, was unsere Teleskope,
unsere Flugzeuge und Luftraketen aus den ehemaligen Menschen fiir
giinzlich neue sehens- und liebenswerte Geschopfe machen. Ubrigens
reden auch diese Geschopfe bereits in einer génzlich neuen Sprache.
Und zwar ist das Entscheidende an ihr der Zug zum willkiirlichen Kon-
struktiven; im Gegensatz zum Organischen ndmlich. Der ist das Un-
verwechselbare in der Sprache von Scheerbarts Menschen oder viel-

Werk, Bauen+Wohnen  7/8/1991




mehr Leuten; denn die Menschenihnlichkeit — diesen Grundsatz des
Humanismus — lehnen sie ab. Sogar in ihren Eigennamen: Peka, Labu,
Sofanti und dhnlich heissen die Leute in dem Buch, das den Namen nach
seinem Helden hat: <Lesabéndio>. Auch die Russen geben ihren Kindern
gerne <entmenschte> Namen: sie nennen sie Oktober nach dem Re-
volutionsmonat oder <Pjatiletka>, nach dem Fiinfjahresplan, oder
<Awiachim> nach einer Gesellschaft fiir Luftfahrt. Keine technische Er-
neuerung der Sprache, sondern ihre Mobilisierung im Dienste des
Kampfes oder der Arbeit; jedenfalls der Veréinderung der Wirklichkeit,
nicht ihrer Beschreibung.

(...) Erfahrungsarmut: das muss man nicht so verstehen, als ob die
Menschen sich nach neuer Erfahrung sehnten. Nein, sie sehnen sich, von
Erfahrung freizukommen, sie sehnen sich nach einer Umwelt, in der sie
ihre Armut, die dussere und schliesslich auch die innere, so rein und
deutlich zur Geltung bringen konnen, dass etwas Anstidndiges dabei
herauskommt. Sie sind auch nicht immer unwissend oder unerfahren.
Oft kann man das Umgekehrte sagen: Sie haben das alles <gefressen>,
«die Kultur> und den <Menschen>, und sie sind iibersatt daran geworden
und miide.

(...) Arm sind wir geworden. Ein Stiick des Menschheitserbes nach
dem anderen haben wir dahingegeben, oft um ein Hundertstel des
Wertes im Leihhaus hinterlegen miissen, um die kleine Miinze des
«Aktuellen> dafiir vorgestreckt zu bekommen. In der Tiir steht die
Wirtschaftskrise, hinter ihr ein Schatten, der kommende Krieg. Festhal-
tenist heut Sache der wenigen Michtigen geworden, die weiss Gott nicht
menschlicher sind als die vielen; meist barbarischer, aber nicht auf die
gute Art. Die anderen aber haben sich einzurichten, neu und mit Weni-
gem. Sie halten es mit den Ménnern, die das von Grund auf Neue zu ihrer
Sache gemacht und es auf Einsicht und Verzicht begriindet haben. In
deren Bauten, Bildern und Geschichten bereitet die Menschheit sich
darauf vor, die Kultur, wenn es sein muss, zu iiberleben. Und was die
Hautpsache ist, sie tut es lachend. Vielleicht klingt dieses Lachen hie und
da barbarisch. Gut. Mag doch der Einzelne bisweilen ein wenig Mensch-
lichkeit an jene Masse abgeben, die sie eines Tages ihm mit Zins und Zin-
seszinsen wiedergibt.»

Was hiltst Duvon diesem Text, besonders von einer Armut, die nicht

bewirken sollte, dass eine andere vergessen wird? Was denkst Du iiber
diese zwei Unmenschlichkeiten, die nicht verwechselt werden diirfen
und die sich so weit als moglich — aber ist dies moglich — nicht gegenseitig
infizieren diirfen? Was denkst Du tiber das, was Benjamin das «Aktuel-
le» genannt hat? Was wire fiir Dich «gute» Unmenschlichkeit in der
Architektur und auch anderswo? Ich weiss, da gibt es eine Aktualitiit, die
Du nicht willst, aber was bricht am besten (heute? morgen?) mit diesem
Aktuellen? Und Du, der Du die Architektur auf menschliche Propor-
tionen bringen willst, auf des Menschen Massstab, wie verstehst Du
dieses «Destruktive», im Sinne Benjamins?

(...) Deshalb mochte ich iiber die Beziehungen zwischen heutiger
Architektur und Armut sprechen. Uber alle moglichen Arten der
Armut; iiber die Beziehungen zwischen Architektur und Kapital (dem
heutigen Aquivalent der «Wirtschaftskrise», die in den 30er Jahren «im
Offnen der Tiire» stattfand); iiber die Beziehungen zwischen Architek-
tur und Krieg (dem heutigen Aquivalent des «Schattens» und was er «mit
sich bringt»); tiber die Skandale des sozialen Wohnungsbaus und des
«Wohnungsbaus» an sich (nicht ohne Erinnerung an das Bewohnbare
und Unbewohnbare (was als Thema fiir einen Brief zu kompliziert ist),
und iiber die heute in den Vereinigten Staaten und anderswo herr-
schende «Heimatlosigkeit».

(...) Ich zitierte den Text von Benjamin, um zum Thema Ruine und
Zerstorung tiberzuleiten. Wie Du ja weisst, wird das, was er tiber eine von
Glas (oder Technologie iiberhaupt) zerstorte «Aura» sagte, in einer
schwierigen Debatte iiber «Zerstorung» deutlicher ausgesprochen. Im
Trauerspiel spricht Benjamin iiber die Ruine, vor allem iiber den
«barocken Kult der Ruine», «diese dusserst edle Angelegenheit ba-
rocken Schaffens». Benjamin erklért, dass fiir den Barock «das alte Erbe
in jedem seiner Teile den Elementen vergleichbar ist, aus denen diese
neue Totalitdt zusammengefiigt wurde. Nein, sie bauen sie. Weil die
erzielte Vision dieses neuen Dings nur eines ist: die Ruine ... Das Werk
(der Kunst) bestitigt sich als Ruine. Im allegorischen Gebidude des
Trauerspiels sind diese zerstorten Formen des geretteten Kunstwerks
immer schon auseinandergebrochen.» Ich will hier nichts iiber Ben-
jamins Konzept der Ruine sagen, das auch das Konzept einer gewissen
Trauer inmitten der Bestétigung ist, ja sogar der Rettung des Kunst-

(5]

Werk, Bauen+Wohnen  7/8/1991

19



werks; ich mochte es jedoch als Vorwand verwenden, um Dich folgendes
zu fragen: Erstens, gibt es zwischen Deinem Palimpsests, Deiner archi-
tektonischen Erfahrung der Erinnerung (z.B. in choral work) und «so
etwas» wie der Ruine, die kein eigentliches Ding mehr ist, eine Bezie-
hung? Inwiefern wiirdest Du sagen, ist Deine Berechnung, Erfassung
einer Erinnerung, nicht im Sinne Benjamins barock? Zweitens, wenn
alle Architektur vollendet wire, wenn sie somit die Spuren ihrer zu-
kiinftigen Zerstorung, der bereits vergangenen Zukunft, des «future
perfect» ihres Ruins in sich triige, wenn sie von der geisterhaften Sil-
houette heimgesucht wird, wenn diese Zerstorung sogar im Fundament
ihres Gesteins, ihres Metalls oder ihres Glases am Werke ist, was wiirde
dann die Architektur der entsprechenden «Zeit» (gestern, heute, mor-
gen; fiige hier was immer Du willst ein, modern, postmodern, post-
postmodern oder amodern usw.) zur Ruine zuriickbringen, zur Er-
fahrung «ihres eigenen» Ruins? In der Vergangenheit schufen grosse
Architekturerfindungen ihre Zerbrechlichkeit als Widerstand gegen die
Zerstorung oder als Monumentalisierung der Ruine an sich (gemiss
Benjamin der barocken, nicht?). Wird eine neue Auffassung der Zer-
storungen, der Ruine, bereits in den Entwurf jener Architektur mit
eingeplant, die wir als Architektur unserer Gegenwart oder unserer
Zukunft erkennen mochten? (...) Werden wir jemals wieder in der Lage
sein, in bezug auf diese Architektur von «Menschengedenken» zu spre-
chen, wie wir das im Franzosischen ausdriicken?

(...) Schliesslich wende ich mich von der Zerbrechlichkeit zur Asche,
fiir mich bloss ein anderer Name oder Ubername fiir das Wesen (nicht
das Grundsitzliche) des Schrittes, der Spur, des Geschriebenen, des
ortlosen Ortes der Zerstorung. Dort, wo die Zerstorung sich namlich
selbst einzeichnet. (In Feu la cendre — verzeih meinen Verweis auf etwas,
das beinahe zwanzig Jahre altist — wurde diese Auffassung der Asche als
Spur schlechthin hauptséchlich dem «alles Verbrennen», der «Massen-
zerstorung» vorbehalten oder tibergeben.) Aber, um zu unserem Pro-
blem zuriickzukehren und nochmals das fragile Wort der «Zerbrechlich-
keit», der «Asche», der «Abwesenheit» oder «Unsichtbarkeit», von
«judischem» oder «nichtjiidischem» architektonischem Raum zu horen,
was hiltst Du vom Berliner Museumswettbewerb? Was hiltst Du von
dem, was Libeskind, der «Gewinner» des «Wettbewerbs» in dem kiirz-

000

Peter Eisenman, Wettbewerbsprojekt

fiir ein Hotel in Barcelona, 1989, Situation,
Perspektive, und Modell

Werk, Bauen+Wohnen  7/8/1991



lich vonihmin dem Rundschreiben der Architekturschule der Columbia
University veroffentlichten Interview sagte? Ich zitiere:

«Und umgekehrt materialisiert sich die Leere im Aussenraum als
etwas, das zerstort wurde, oder besser, als greifbare Erinnerung an eine
unabhéngige Struktur, die eine entleerte Leere ist. Dannist da aber auch
noch eine Fragmentierung und ein Splittern, die den Mangel an Kohi-
renz des Museums insgesamt kennzeichnen, und aufzeigen, dass es
aufgelost wurde, um sowohl in funktioneller wie intellektueller Hinsicht
einen Zugang zu gestatten... Es wurde als Museum fiir alle Berliner, alle
Biirger Berlins entworfen. Nicht nur der heutigen, sondern auch zukiinf-
tiger und jener der Vergangenheit, die in dieser besonderen Form ihr
Erbe und ihre Hoffnung wiederfinden sollen, einer Form, die die passive
Teilnahme tiberwinden und zur aktiven gestalten soll. Mit seiner speziel-
len Betonung der Unterbringung des Jiidischen Museums ist dies ein
Versuch, einem gemeinsamen Schicksal eine Stimme zu verleihen — den
Widerspriichen des Geordneten und Ungeordneten, der Erwihlten und
Nichterwihlten, der Stimmgewaltigen und Stummen. In diesem Sinne
wird die spezielle stidtische Bedingung der Lindenstrasse, dieses Stadt-
gebiets also, zum geistigen Ort, zum Knotenpunkt, an dem sich das
prekire Schicksal Berlins spiegelt. Es ist aufgebrochen und vertrieben,
aber auch verwandelt und iiberwunden. Das vergangene Verhingnis der
deutsch-jiidischen Kulturbeziehung zu Berlin wird nun im Bereich des
Unsichtbaren wieder aufgenommen. Es ist diese Unsichtbarkeit, die ich
sichtbar zu machensuchte. Deshalb wird der neue Anbau als Symbol ver-
standen, in dem das Unsichtbare, die Leere sich als solche zu erkennen
gibt... Weder als Collage noch als Konflikt noch als einfache Dialektik,
sondern als neue Organisationsart, die eigentlich um eine Leere her-
um,um etwas Unsichtbares organisiert ist. Und was nun einmal unsicht-
bar ist, ist die Sammlung dieses Jiidischen Museums, die auf Archiv-
material reduzierbar ist, da ihre physische Prisenz verschwunden ist.
Das Problem des Jiidischen Museums wird als Problem der jiidischen
Kultur iiberhaupt verstanden — oder lassen Sie es uns so ausdriicken, als
Problem der Avantgarde der Menschheit, einer Avantgarde, die inmit-
ten ihrer eigenen Geschichte, im Massenmord, verbrannt wurde. Ich
glaube, dieses Schema verbindet die Architektur mit Fragen, die heute
fiir die ganze Menschheit von Bedeutung sind. Was ich zu sagen versuch-

Werk, Bauen+Wohnen  7/8/1991

te, ist, dass die jiidische Geschichte Berlins sich nicht von der Geschichte
der Moderne trennen ldsst, vom Schicksal dieser Verbrennung der
Geschichte; sie sind unldsbar miteinander verkniipft. Nicht etwa durch
irgendwelche offensichtlichen Formen, sondern eher durch eine Negati-
vitdt; einen Mangel an Bedeutung und Artefakten. Ein Mangel, der mit-
hin als tiefes Verbindungsmittel dient und auf ganz andere Weise auch
der Verbindung der von allen Menschen geteilten Hoffnungen. Es ist
dies eine vollig andere Auffassung als die, die ein Museum zu einem
objektiven Denkmal machen will.»

Einmal mehr Leere, Mangel, Negativitit, bei Libeskind wie bei Dir.
Ich tiberlass’ es Euch, Euch mit diesen Begriffen herumzuschlagen; ich
werde Euch ein anderes Mal sagen, was ich davon halte; ich habe ja schon
zu Beginn darauf hingewiesen, was ich denke. Einmal mehr habe ich
zuviel geredet und missbrauche dazu meine Abwesenheit.

PS: Dieses Tonband war bereits aufgenommen und seine Transkrip-
tion beendet, als ich am Ende des Interviews (in der Sonderausgabe der
spanischen Zeitschrift Arquitectura, die sich dem Dekonstruktivismus
widmete [270] — das ist der Titel der Einfiihrung) die folgenden Zeilen
von Dir las, in denen Du meine Fragen bereits vorwegnahmst: «Ich
spreche nie iiber Dekonstruktivismus. Andere Leute gebrauchen dieses
Wort, weil sie keine Architekten sind. Es ist sehr schwierig, iiber Archi-
tektur mit Begriffen der Dekonstruktion zu sprechen, weil wir hier
weder iiber Ruinen noch Fragmente sprechen. Der Begriff ist viel zu
metaphorisch und zu wortlich, als dass man ihn in der Architektur
verwenden konnte. Dekonstruktion beschiftigt sich mit Architektur als
Metapher, und wir beschéftigen uns mit Architektur als Realitét... Ich
glaube, der Poststrukturalismus ist grundsétzlich das, was ich unter Post-
modernismus verstehe. Mit anderen Worten, der Postmodernismus ist
Poststrukturalismus im weitesten Sinne dieses Begriffs.» Ich kann keine
dieser Aussagen unterstiitzen, keine der 7 erwihnten Sétze, weder 1 noch
2 noch 3 noch 4 noch 5 noch 6 noch 7. Aber ich kann dies hier nicht
erklédren, und ich spreche wirklich nie viel iiber Dekonstruktion. Jeden-
falls nicht spontan. Wenn Duméchtest, kannst Du1,2,3,4,5,6,7 Deinen
Zuhorern vorlegen und sie zu iiberzeugen versuchen, indem Du die
einander widersprechenden Vorschlige widerlegst, oder dieses Post-
skriptum einfach ignorierst. (...) Jacques Derrida

Anmerkungen des Ubersetzers

1 Palimpsest [m. 1 oder n. 11] antikes,
urspr. beschriebenes, abgeschabtes

und wieder neu beschriebenes Pergament
(zu grch. palin «<wieder» + psestos,

Part. Perf. zu psen «abwischen»);

gem. Wahrig, dt. Worterbuch

21



	Stichwörter zur Architektur

