
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 78 (1991)

Heft: 7/8: Im Wesentlichen = Pour l'essentiel = In essence

Artikel: Stichwörter zur Architektur

Autor: Derrida, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-59186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-59186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum
Argumente

Stichwörter zur
Architektur

Jacques Derrida ist Philosophieprofessor an der Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales in Paris. Er hat den Begriff Dekonstruktion
neu in diephilosophischen Debatten eingeführt. Derrida bezeichnet damit
ein analytisches Verfahren, das aus einer spezifischen Art der Befragung
von Schrift und Sprache besteht; er recherchiert Schrift und Sprache so, als

ob sie weder institutionalisiert wäre, noch eine Geschichte hätte. In diesem

Sinn dekonstruiert er die «zweite Natur» der Kommunikation (die durch
Konvention und Geschichte verbürgt ist): was bleibt, wenn sie auf keine

Bedeutung ausserhalb ihrer selbst verweist?

Der Begriff Dekonstruktion taucht seit den 80er Jahren vor allem in
den nordamerikanischen Architekturdebatten auf; er wird dabei-im Sinn
der ursprünglichen Bedeutung - oft irreführend auf Themen der Architektur

übertragen. Derrida hat sich bereits früher von solchen terminologischen

Verwertungen distanziert: «Ein architektonisches Denken kann

nur in diesem Sinn dekonstruktiv sein: der Versuch, das zu denken, was die

Autorität derarchitektonischen Verkettung in der Philosophie ausmacht.»
Den folgenden Brief, den wir in Auszügen publizieren, hat Derrida

(anstelle eines Referates) an einem Seminar verlesen lassen, das an der

University of California, Irvine, zum Thema Architecture as the Critical
Art of Contemporary Culture stattgefunden hat; er ist an Peter Eisenman

gerichtet, den Derrida im Zusammenhang mit seiner Lehrtätigkeit in den

USA kennengelernt hat. In diesem Brief wird - ohne auf die philosophische

Bedeutung der Dekonstruktion einzutreten - auf thematische
Schnittstellen verwiesen, die sich zwischen philosophischer und
architektonischer Analyse öffnen und sie auch abgrenzen. Red.

Ich beschränke mich auf das, was Du (Peter Eisenman) über die
Anwesenheit der Abwesenheit in Moving Arrows Eros and Other Errors

sagst, welches Romeos Schloss betrifft, ein Palimpsest' und eine Fundgrube

usw. Dieser Diskurs über die Abwesenheit, oder über die
Anwesenheit einer Abwesenheit, verwirrt mich nicht nur, weil er so viele
Tricks, Komplikationen, Fallen, die ein Philosoph, besonders wenn er
ein wenig dialektisch geschult ist, nur zu gut kennt. Er fürchtet, in ihnen

gefangen zu bleiben, weil er auch so viele religiöse Interpretationen, um

nur die jüdisch-transzendentalen Ideologisierungen zu erwähnen.
Deines Werkes zuliess. Ein wenig vermute ich sogar, dass Du diese Inter-

memw** i*m H

1

.-w.<S

\

;
,<• p

oo
Peter Eisenman, Columbus Convention
Center, Ohio, Projekt, 1989

16 Werk. Bauen+Wohnen 7/8/1991



pretationen mochtest und sogar bestärktest, auch wenn Du sie mit einem
Lächeln verneintest, was aus einem Missverständnis ein bisschen mehr
oder ein bisschen weniger als nur ein Missverständnis machen kann.
Die gleiche Frage wirft noch weitere auf; eine ganze Gruppe eng
verwandter Fragen. Zum Beispiel (auch wenn es Dich schockiert): Ob es um
Häuser geht, um Museen oder um Forschungslaboratorien an Universitäten,

was unterscheidet Deinen architektonischen Raum von dem des
Tempels oder von dem der Synagoge (unter diesem Wort verstehe ich das
griechische Wort, das für ein jüdisches Konzept verwendet wird)? Wo
wird der Bruch, die Bruchstelle, diesbezüglich sein, wenn da eine ist,
wenn da eine war, für Dich und für andere Architekten in dieser Periode,
mit denen Du Dich verbunden fühlst? Ich bin weiterhin sehr verwirrt,
was dieses Thema angeht, und wäre ich in Irvine, würde ich ein schwieriger

Gesprächspartner sein. Wenn Du eine Kultstätte konstruieren
müsstest, eine buddhistische zum Beispiel, oder eine Kathedrale, eine
Moschee, eine Synagoge (alles Hypothesen, die Du nicht annehmen
musst), was wäre Dein Hauptanliegen heute?

Ich bin mir nicht sicher, ob Du Chora in einer solch radikalen
Art detheologisiert und deontologisiert hast, wie ich mir dies wünschte
(Chora ist weder leerer Raum, wie Du manchmal nahelegst, weder
Abwesenheit noch Unsichtbarkeit, noch (und dies ganz besonders) das
Gegenteil von dem, was sie sind, und dies ist, was mich interessiert: einer
grossen Anzahl von Konsequenzen). Ich hatte das Gefühl, und ich
glaube auch, dass Du es irgendwo sogar sagtest, dass Du mich als zu
reserviert bezeichnest, in unserer choral work, ein bisschen abwesend,
im Diskurs eingewurzelt, ohne Dich zur Änderung zu bitten, zu bitten
den Platz zu wechseln, Dich nicht genügend zu stören. Es ist ohne
Zweifel wahr, dass eine Menge zu diesem komplizierten Thema zu sagen
wäre, kompliziert, weil es dasjenige vom Ort (Chora) und von der
Verlagerung selbst ist. Wäre ich gekommen, hätte ich wahrscheinlich über
meine eigene Verlagerung im Laufe der choral work gesprochen.

Dies alles bringt mich direkt zur nächsten Frage, die auch eine
gewisse Abwesenheit betrifft. Was für Beziehungen (neu oder uralt,
jedenfalls unterschiedlich) stellt Architektur her, im besonderen Deine,
führt sie aus, muss sie weiter ausführen, mit der Stimme, mit
Stimmvermögen, aber also auch mit allerlei verschiedenen fernmündlichen

Maschinen, die unsere Raumerfahrung täglich strukturieren und
transformieren? Die Frage von beinahe sofortiger fernmündlicher Ansprechbarkeit,

gewiss, beinahe sofortiger, muss ich betonen, aber auch die
Frage nach fernmündlicher Speicherung. wie in diesem Falle, inklusive
der räumlichen Einteilung der Zeit, welche die fernmündliche Speicherung

gleichzeitig verlangt und strukturiert. Könnte man sich eine
labyrinthähnliche Architekturgeschichte vorstellen, geführt auf den
verschlungenen Pfaden dieser Fragen

Die Frage der Geschichte, wie auch die Frage der Raumaufteilung,
im Sinne der Aufteilung von Zeit und Ausdruck, unterscheidet sich nicht
von der Geschichte der Sichtbarkeit (unmittelbar mittelbar), das heisst,
von der ganzen Geschichte der Architektur; diese ist so grossartig, dass
ich es nicht wage, sie auch nur anzutippen. Ich will aber der Einfachheit
halber versuchen, diese Frage durch Metonymie mit einem einzigen
Wort, Glas, an Dich zu richten.

Was ist in Deiner Arbeit aus Glas? Was sagst Du darüber? Was tust
Du damit? Wie spricht man darüber? In optischen Begriffen oder in
Begriffen aus dem Bereich des Tastsinns? Weil wir gerade vom Tastsinn
sprechen, wäre es schön, wenn Du, in Weiterentwicklung unseres
Gespräches neulich in New York, den Anwesenden etwas über die
erotischen Kniffe, die Verlockungen der Begierde, ja ich wage sogar vom
Sexappeal in den architektonischen Formen zu sprechen, an welche Du
denkst, mit denen Du arbeitest, die Du Dir zugestehst, zu erzählen. Seien
die Richtungen dieser Formen neu oder nicht - kommt dieser
verführerische Zauber zusätzlich als «Verführungsbonus» oder als
«Vergnügungsbonus» hinzu, oder ist er essentiell? Ist nicht letztlich der Bonus
essentiell? Aber dann, was wäre denn dieser Bonus an sich? Bonus?
Worin besteht die Beziehung dieses Bonus und dem Rest der
Berechnungen und Verhandlungen eines Architekten (für Dich als Autor
von Moving Arrows Eros and Other Errors)? «Könnten Sie das bitte
genauer erläutern?», möchte ich Dich, genauso entwaffnend wie meine
amerikanischen Studenten, fragen.

Ich kehre zu meiner Frage, nach dieser längeren Klammerbemerkung

über die Begierde, zu meiner Frage zu Glas zurück, die sehr
naheliegend ist. Was für Begriffe verwenden wir, wenn wir über Glas
sprechen? Technische oder materielle Begriffe? Wirtschaftliche Be-

O ©
Peter Eisenman. Sozialwohnungsbau in
Den Haag. Projekt. 1989,
Grundrisse 1. und 4. Obergeschoss.
Südostfassade. Längsschnitt

Werk. Bauen+Wohnen 7/8/1991
17



griffe? Begriffe aus dem Urbanismus? Begriffe der sozialen Beziehungen?

Begriffe aus der Transparenz und der Unmittelbarkeit, aus Liebe
oder Polizei? Begriffe aus dem vielleicht schon verwischten Grenzbereich

zwischen Öffentlichem und Privatem usw.? «Glas» ist ein altes

Wort, und gehe ich falsch in der Annahme, dass Du Dich für Glas
interessierst, dass Du Glas vielleicht sogar magst? Handelt es sich nur um
neue Materialien, die aussehen wie Glas, es aber nicht mehr sind usw.?

Bevor ich Dich über Glas sprechen lasse, möchte ich einen Text von
Benjamin, Erfahrung und Armut, von dem ich weiss, dass Du ihn kennst,
zur Sprache bringen. (Er behandelt auch Architektur und wurde 1933

publiziert, was nicht nur irgendeine beliebige Jahreszahl ist, sei es in
Deutschland oder anderswo.) Daraus stelle ich untenstehenden
Abschnitt vor (...):

«Scheerbart aber, um wieder auf ihn zurückzukommen, legt darauf
den grössten Wert, seine Leute - und nach deren Vorbilde seine Mitbürger

- in standesgemässen Quartieren unterzubringen: in verschiebbaren
beweglichen Glashäusern wie Loos und Le Corbusier sie inzwischen
aufführten. Glas ist nicht umsonst ein so hartes und glattes Material, an dem
sich nichts festsetzt. Auch ein kaltes und nüchternes. Die Dinge aus Glas
haben keine < Aura>. Das Glas ist überhaupt der Feind des Geheimnisses.
Es ist auch der Feind des Besitzes. Der grosse Dichter Andre Gide hat
einmal gesagt: Jedes Ding, das ich besitzen will, wird mir undurchsichtig.»

Hier kommen wir auf die Frage Begierde und Glas, auf die der
Begierde von Glas zurück: Ich versuchte an anderer Stelle, dieser
Erfahrung der Begierde, wie auch der Erfahrung von Glas in Blanchot,
besonders in La folie du jour und in L'arret de mort nachzugehen.

«Träumen Leute wie Scheerbart etwa darum von Glasbauten, weil
sie Bekenner einer neuen Armut sind? Aber vielleicht sagt hier ein
Vergleich mehr als die Theorie. Betritt einer das bürgerliche Zimmer der
80er Jahre, so ist bei aller <Gemütlichkeit>, die es vielleicht ausstrahlt, der
Eindruck <hier hast du nichts zu suchen> der stärkste. Hier hast du nichts
zu suchen - denn hier ist kein Fleck, auf dem nicht der Bewohner seine

Spur schon hinterlassen hätte: auf den Gesimsen durch Nippessachen,
auf dem Polstersessel durch Deckchen, auf den Fenstern durch Transparente,

vor dem Kamin durch den Ofenschirm. Ein schönes Wort von

Brecht hilft hier fort, weit fort: < Verwisch die Spuren!> heisst der Refrain
im ersten Gedicht des <Lesebuchs für Städtebewohnen. Hier im bürgerlichen

Zimmer ist das entgegengesetzte Verhalten zur Gewohnheit
geworden. Und umgekehrt nötigt das <Interieur> den Bewohner, das

Höchstmass von Gewohnheiten anzunehmen, Gewohnheiten, die mehr
dem Interieur, in welchem er lebt, als ihm selber gerecht werden. Das
versteht jeder, der die absurde Verfassung noch kennt, in welche die
Bewohner solcher Plüschgelasse gerieten, wenn im Haushalt etwas
entzweigegangen war. Selbst ihre Art sich zu ärgern - und diesen Affekt,der
allmählich auszusterben beginnt, konnten sie virtuos spielen lassen -war
vor allem die Reaktion eines Menschen, dem man <die Spur von seinen

Erdetagen> verwischt hat. Das haben nun Scheerbart mit seinem Glas
und das Bauhaus mit seinem Stahl zuwege gebracht: sie haben Räume
geschaffen, in denen es schwer ist, Spuren zu hinterlassen. <Nach dem

Gesagtem, erklärt Scheerbart vor nun zwanzig Jahren, <können wir wohl
von einer "Glaskultur" sprechen. Das neue Glas-Milieu wird den
Menschen vollkommen umwandeln. Und es ist nun nur zu wünschen,
dass die neue Glaskultur nicht allzu viele Gegner findet.>»

Benjamins Text handelt von einer «neuen Armut» (Homonym, wenn
nicht sogar Synonym für einen neuen Ausdruck, ein neues französisches

Konzept, um eine umherziehende, arme Bevölkerungsschicht zu
bezeichnen, die der «Heimatlosen», die sich nicht einfach kategorisieren,
klassifizieren und auch nicht auf frühere Begriffe für Marginalisierte, auf
Begriffe für Positionen auf der sozialen Leiter, wie niedriges Einkommen,

Proletariat als Klasse, Arbeitslose usw., reduzieren lassen). Und
diese neue Armut, und keine andere, über die Benjamin spricht, sollte
unsere Zukunft sein, schon unsere Gegenwart. Aus dem faszinierenden,
politisch zwiespältigen Text, der nicht zu sehr aufgesplittert werden
sollte, ziehe ich untenstehenden Abschnitt:

«Scheerbart hat sich für die Frage interessiert, was unsere Teleskope,
unsere Flugzeuge und Luftraketen aus den ehemaligen Menschen für
gänzlich neue sehens- und liebenswerte Geschöpfe machen. Übrigens
reden auch diese Geschöpfe bereits in einer gänzlich neuen Sprache.
Und zwar ist das Entscheidende an ihr der Zug zum willkürlichen
Konstruktiven; im Gegensatz zum Organischen nämlich. Der ist das

Unverwechselbare in der Sprache von Scheerbarts Menschen oder viel-

.:WV

i, twvw

s...:

./)

__J • «

1 1

rm
/
I ¦' ¦8%

o
18 Werk, Bauen+Wohnen 7/8/1991



mehr Leuten; denn die Menschenähnlichkeit - diesen Grundsatz des
Humanismus - lehnen sie ab. Sogar in ihren Eigennamen: Peka. Labu,
Sofanti und ähnlich heissen die Leute in dem Buch, das den Namen nach
seinem Helden hat: <Lesabendio>. Auch die Russen geben ihren Kindern
gerne <entmenschte> Namen: sie nennen sie Oktober nach dem
Revolutionsmonat oder <Pjatiletka>, nach dem Fünfjahresplan, oder
<Awiachim> nach einer Gesellschaft für Luftfahrt. Keine technische
Erneuerung der Sprache, sondern ihre Mobilisierung im Dienste des
Kampfes oder der Arbeit; jedenfalls der Veränderung der Wirklichkeit,
nicht ihrer Beschreibung.

Erfahrungsarmut: das muss man nicht so verstehen, als ob die
Menschen sich nach neuer Erfahrung sehnten. Nein, sie sehnen sich, von
Erfahrung freizukommen, sie sehnen sich nach einer Umwelt, in der sie
ihre Armut, die äussere und schliesslich auch die innere, so rein und
deutlich zur Geltung bringen können, dass etwas Anständiges dabei
herauskommt. Sie sind auch nicht immer unwissend oder unerfahren.
Oft kann man das Umgekehrte sagen: Sie haben das alles <gefressen>,
<die Kultur> und den <Menschen>, und sie sind übersatt daran geworden
und müde.

Arm sind wir geworden. Ein Stück des Menschheitserbes nach
dem anderen haben wir dahingegeben, oft um ein Hundertstel des
Wertes im Leihhaus hinterlegen müssen, um die kleine Münze des
<Aktuellen> dafür vorgestreckt zu bekommen. In der Tür steht die
Wirtschaftskrise, hinter ihr ein Schatten, der kommende Krieg. Festhalten

ist heut Sache der wenigen Mächtigen geworden, die weiss Gott nicht
menschlicher sind als die vielen; meist barbarischer, aber nicht auf die
gute Art. Die anderen aber haben sich einzurichten, neu und mit Wenigem.

Sie halten es mit den Männern, die das von Grund auf Neue zu ihrer
Sache gemacht und es auf Einsicht und Verzicht begründet haben. In
deren Bauten, Bildern und Geschichten bereitet die Menschheit sich
darauf vor, die Kultur, wenn es sein muss, zu überleben. Und was die
Hautpsache ist, sie tut es lachend. Vielleicht klingt dieses Lachen hie und
da barbarisch. Gut. Mag doch der Einzelne bisweilen ein wenig Menschlichkeit

an jene Masse abgeben, die sie eines Tages ihm mit Zins und
Zinseszinsen wiedergibt.»

Was hältst Du von diesem Text, besonders von einer Armut, die nicht

bewirken sollte, dass eine andere vergessen wird? Was denkst Du über
diese zwei Unmenschlichkeiten, die nicht verwechselt werden dürfen
und die sich so weit als möglich - aber ist dies möglich - nicht gegenseitig
infizieren dürfen? Was denkst Du über das, was Benjamin das «Aktuelle»

genannt hat? Was wäre für Dich «gute» Unmenschlichkeit in der
Architektur und auch anderswo? Ich weiss, da gibt es eine Aktualität, die
Du nicht willst, aber was bricht am besten (heute? morgen?) mit diesem
Aktuellen? Und Du, der Du die Architektur auf menschliche Proportionen

bringen willst, auf des Menschen Massstab, wie verstehst Du
dieses «Destruktive», im Sinne Benjamins?

Deshalb möchte ich über die Beziehungen zwischen heutiger
Architektur und Armut sprechen. Über alle möglichen Arten der
Armut; über die Beziehungen zwischen Architektur und Kapital (dem
heutigen Äquivalent der «Wirtschaftskrise», die in den 30er Jahren «im
Öffnen der Türe» stattfand); über die Beziehungen zwischen Architektur

und Krieg (dem heutigen Äquivalent des «Schattens» und was er «mit
sich bringt»); über die Skandale des sozialen Wohnungsbaus und des

«Wohnungsbaus» an sich (nicht ohne Erinnerung an das Bewohnbare
und Unbewohnbare (was als Thema für einen Brief zu kompliziert ist),
und über die heute in den Vereinigten Staaten und anderswo
herrschende «Heimatlosigkeit».

Ich zitierte den Text von Benjamin, um zum Thema Ruine und
Zerstörung überzuleiten. Wie Du ja weisst, wird das, was er über eine von
Glas (oder Technologie überhaupt) zerstörte «Aura» sagte, in einer
schwierigen Debatte über «Zerstörung» deutlicher ausgesprochen. Im
Trauerspiel spricht Benjamin über die Ruine, vor allem über den
«barocken Kult der Ruine», «diese äusserst edle Angelegenheit
barocken Schaffens». Benjamin erklärt, dass für den Barock «das alte Erbe
in jedem seiner Teile den Elementen vergleichbar ist, aus denen diese

neue Totalität zusammengefügt wurde. Nein, sie bauen sie. Weil die
erzielte Vision dieses neuen Dings nur eines ist: die Ruine Das Werk
(der Kunst) bestätigt sich als Ruine. Im allegorischen Gebäude des

Trauerspiels sind diese zerstörten Formen des geretteten Kunstwerks
immer schon auseinandergebrochen.» Ich will hier nichts über
Benjamins Konzept der Ruine sagen, das auch das Konzept einer gewissen
Trauer inmitten der Bestätigung ist. ja sogar der Rettung des Kunst-

P^p-Wl

I.M
¦wmp^ww-ywk

» m
-¦

-V.-;- *m

-: -

m^:vVi "

Werk, Bauen+Wohnen 7/8/1991 19



SS *

werks; ich möchte es jedoch als Vorwand verwenden, um Dich folgendes
zu fragen: Erstens, gibt es zwischen Deinem Palimpsests, Deiner
architektonischen Erfahrung der Erinnerung (z.B. in choral work) und «so
etwas» wie der Ruine, die kein eigentliches Ding mehr ist, eine Beziehung?

Inwiefern würdest Du sagen, ist Deine Berechnung, Erfassung
einer Erinnerung, nicht im Sinne Benjamins barock? Zweitens, wenn
alle Architektur vollendet wäre, wenn sie somit die Spuren ihrer
zukünftigen Zerstörung, der bereits vergangenen Zukunft, des «future
perfect» ihres Ruins in sich trüge, wenn sie von der geisterhaften
Silhouette heimgesucht wird, wenn diese Zerstörung sogar im Fundament
ihres Gesteins, ihres Metalls oder ihres Glases am Werke ist, was würde
dann die Architektur der entsprechenden «Zeit» (gestern, heute, morgen;

füge hier was immer Du willst ein, modern, postmodern, post-
postmodern oder amodern usw.) zur Ruine zurückbringen, zur
Erfahrung «ihres eigenen» Ruins? In der Vergangenheit schufen grosse
Architekturerfindungen ihre Zerbrechlichkeit als Widerstand gegen die
Zerstörung oder als Monumentalisierung der Ruine an sich (gemäss
Benjamin der barocken, nicht?). Wird eine neue Auffassung der
Zerstörungen, der Ruine, bereits in den Entwurf jener Architektur mit
eingeplant, die wir als Architektur unserer Gegenwart oder unserer
Zukunft erkennen möchten? Werden wir jemals wieder in der Lage
sein, in bezug auf diese Architektur von «Menschengedenken» zu
sprechen, wie wir das im Französischen ausdrücken?

Schliesslich wende ich mich von der Zerbrechlichkeit zur Asche,
für mich bloss ein anderer Name oder Übername für das Wesen (nicht
das Grundsätzliche) des Schrittes, der Spur, des Geschriebenen, des
ortlosen Ortes der Zerstörung. Dort, wo die Zerstörung sich nämlich
selbst einzeichnet. (In Feu la cendre -verzeih meinen Verweis auf etwas,
das beinahe zwanzig Jahre alt ist - wurde diese Auffassung der Asche als

Spur schlechthin hauptsächlich dem «alles Verbrennen», der
«Massenzerstörung» vorbehalten oder übergeben.) Aber, um zu unserem
Problem zurückzukehren und nochmals das fragile Wort der «Zerbrechlichkeit»,

der «Asche», der «Abwesenheit» oder «Unsichtbarkeit», von
«jüdischem» oder «nichtjüdischem» architektonischem Raum zu hören,
was hältst Du vom Berliner Museumswettbewerb? Was hältst Du von
dem, was Libeskind, der «Gewinner» des «Wettbewerbs» in dem kürz-

s

3^ 1
(»

20

fJP

OOO
Peter Eisenman, Wettbewerbsprojekt
für ein Hotel in Barcelona, 1989, Situation,
Perspektive, und Modell

Werk. Bauen+Wohnen 7/8/1991



lieh von ihm in dem Rundschreiben der Architekturschule der Columbia
University veröffentlichten Interview sagte? Ich zitiere:

«Und umgekehrt materialisiert sich die Leere im Aussenraum als
etwas, das zerstört wurde, oder besser, als greifbare Erinnerung an eine
unabhängige Struktur, die eine entleerte Leere ist. Dann ist da aber auch
noch eine Fragmentierung und ein Splittern, die den Mangel an Kohärenz

des Museums insgesamt kennzeichnen, und aufzeigen, dass es

aufgelöst wurde, um sowohl in funktioneller wie intellektueller Hinsicht
einen Zugang zu gestatten... Es wurde als Museum für alle Berliner, alle
Bürger Berlins entworfen. Nicht nur der heutigen, sondern auch zukünftiger

und jener der Vergangenheit, die in dieser besonderen Form ihr
Erbe und ihre Hoffnung wiederfinden sollen, einer Form, die die passive
Teilnahme überwinden und zur aktiven gestalten soll. Mit seiner speziellen

Betonung der Unterbringung des Jüdischen Museums ist dies ein
Versuch, einem gemeinsamen Schicksal eine Stimme zu verleihen - den
Widersprüchen des Geordneten und Ungeordneten, der Erwählten und
Nichterwählten, der Stimmgewaltigen und Stummen. In diesem Sinne
wird die spezielle städtische Bedingung der Lindenstrasse, dieses
Stadtgebiets also, zum geistigen Ort, zum Knotenpunkt, an dem sich das

prekäre Schicksal Berlins spiegelt. Es ist aufgebrochen und vertrieben,
aber auch verwandelt und überwunden. Das vergangene Verhängnis der
deutsch-jüdischen Kulturbeziehung zu Berlin wird nun im Bereich des
Unsichtbaren wieder aufgenommen. Es ist diese Unsichtbarkeit, die ich
sichtbar zu machen suchte. Deshalb wird der neue Anbau als Symbol
verstanden, in dem das Unsichtbare, die Leere sich als solche zu erkennen
gibt... Weder als Collage noch als Konflikt noch als einfache Dialektik,
sondern als neue Organisationsart, die eigentlich um eine Leere her-
um,um etwas Unsichtbares organisiert ist. Und was nun einmal unsichtbar

ist, ist die Sammlung dieses Jüdischen Museums, die auf
Archivmaterial reduzierbar ist, da ihre physische Präsenz verschwunden ist.
Das Problem des Jüdischen Museums wird als Problem der jüdischen
Kultur überhaupt verstanden - oder lassen Sie es uns so ausdrücken, als
Problem der Avantgarde der Menschheit, einer Avantgarde, die inmitten

ihrer eigenen Geschichte, im Massenmord, verbrannt wurde. Ich
glaube, dieses Schema verbindet die Architektur mit Fragen, die heute
für die ganze Menschheit von Bedeutung sind. Was ich zu sagen versuch¬

te, ist, dass die jüdische Geschichte Berlins sich nicht von der Geschichte
der Moderne trennen lässt, vom Schicksal dieser Verbrennung der
Geschichte; sie sind unlösbar miteinander verknüpft. Nicht etwa durch
irgendwelche offensichtlichen Formen, sondern eher durch eine Negati-
vität; einen Mangel an Bedeutung und Artefakten. Ein Mangel, der mithin

als tiefes Verbindungsmittel dient und auf ganz andere Weise auch
der Verbindung der von allen Menschen geteilten Hoffnungen. Es ist
dies eine völlig andere Auffassung als die, die ein Museum zu einem
objektiven Denkmal machen will.»

Einmal mehr Leere, Mangel, Negativität, bei Libeskind wie bei Dir.
Ich überlass' es Euch, Euch mit diesen Begriffen herumzuschlagen; ich
werde Euch ein anderes Mal sagen, was ich davon halte; ich habe ja schon
zu Beginn darauf hingewiesen, was ich denke. Einmal mehr habe ich
zuviel geredet und missbrauche dazu meine Abwesenheit.

PS: Dieses Tonband war bereits aufgenommen und seine Transkription

beendet, als ich am Ende des Interviews (in der Sonderausgabe der
spanischen Zeitschrift Arquitectura, die sich dem Dekonstruktivismus
widmete [270] - das ist der Titel der Einführung) die folgenden Zeilen
von Dir las, in denen Du meine Fragen bereits vorwegnahmst: «Ich
spreche nie über Dekonstruktivismus. Andere Leute gebrauchen dieses
Wort, weil sie keine Architekten sind. Es ist sehr schwierig, über Architektur

mit Begriffen der Dekonstruktion zu sprechen, weil wir hier
weder über Ruinen noch Fragmente sprechen. Der Begriff ist viel zu
metaphorisch und zu wörtlich, als dass man ihn in der Architektur
verwenden könnte. Dekonstruktion beschäftigt sich mit Architektur als

Metapher, und wir beschäftigen uns mit Architektur als Realität... Ich
glaube, der Poststrukturalismus ist grundsätzlich das, was ich unter
Postmodernismus verstehe. Mit anderen Worten, der Postmodernismus ist
Poststrukturalismus im weitesten Sinne dieses Begriffs.» Ich kann keine
dieser Aussagen unterstützen, keine der 7 erwähnten Sätze, weder 1 noch
2 noch 3 noch 4 noch 5 noch 6 noch 7. Aber ich kann dies hier nicht
erklären, und ich spreche wirklich nie viel über Dekonstruktion. Jedenfalls

nicht spontan. Wenn Du möchtest, kannst Du 1,2,3,4,5,6,7 Deinen
Zuhörern vorlegen und sie zu überzeugen versuchen, indem Du die
einander widersprechenden Vorschläge widerlegst, oder dieses
Postskriptum einfach ignorierst. Jacques Derrida

'WV.

\\ .%.

Anmerkungen des Übersetzers
1 Palimpsest [tn. 1 oder n. 11] antikes,
urspr. beschriebenes, abgeschabtes
und wieder neu beschriebenes Pergament
(zu greh. palin «wieder» + psestos,
Part. Perf. zu psen «abwischen»);
gem. Wahrig, dt. Wörterbuch

Werk. Bauen+Wohnen 7/8/1991 21


	Stichwörter zur Architektur

