
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 77 (1990)

Heft: 6: Allerwelt-Orte = Lieux anonymes = Everybody's places

Artikel: Im Bild des Erhabenen

Autor: Steinhauser, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-58379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-58379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum
Argumente

Im Bild des Erhabenen

Die unübersehbaren Sinndefizite
der modernen Gesellschaft liessen sich

an der unterdrückten Anwesenheit «des

Erhabenen» ablesen. Diese und ähnliche

Thesen haben in Frankreich und
Deutschland eine Diskussion entfacht-
Wortführer der Postmoderne und
deren Kritiker denken neu über den
historisch abgelegten Begriff nach. Der
folgende Beitrag fragt nach der
Bedeutung des Erhabenen in der
zeitgenössischen Architektur und Kunst.

Es könnte mittlerweile in einem
«Wörterbuch der Gemeinplätze»
stehen. Nichts widerspricht der Erfahrung

des Erhabenen mehr als die
Reklame, gerade weil sie sich der Gegenstände

bemächtigt hat, die einmal dem
subjektiven Erlebnis des Erhabenen
verschwistert waren. So spielt sie mit
einem vermeintlich selbst erhabenen
Motivrepertoire, ganz und gar
illusionistisch mit Sehnsüchten und Bedürfnissen

spekulierend, die der Grauzone
einer zunehmend «kolonialisierten
Lebenswelt» entspringen. Wenn sie
dabei entfesselte Naturgewalten
zitiert, den Urwald und die Wüste, das

Meer und die Alpen, setzt sie gegen
jede Fremdbestimmung den Schein
der Freiheit, gegen die staubtrockene
Monotonie des Alltags die gesteigerte
Selbsterfahrung im Abenteuer, dabei
rhetorisch und nicht ästhetisch operierend:

Die heroische Anstrengung im
Urwald geht im Rauch der Zigarette
auf, der Regenbogen überwölbt den

Magenbitter in den Krallen eines Adlers

und Ariels Himmelfahrt erlöst die
Wäsche zum Klang der Marseillaise
vom Schmutz. So geht die suggestive,
gleichsam emblematische Bildverrät-
selung zuletzt freiwillig oder unfreiwillig

in einer komischen Pointe auf.

Kombinatorik bestimmt hier ein
interessengeleitetes Wohlgefallen, das

den Betrachter konfrontiert, aber
nicht involviert. Mit einer Reklame
würde die Welt zur Hölle fahren, meinte

schon Andre Breton, die nachgerade

sprichwörtlich ins All montierte
Konservendose wäre ein passendes
Bild solcher «metaphysischen Mucken
der Warenwelt». Mit anderen Worten
ist die rhetorische Stilfigur der
Überredung und affektiven Stimulierung
immer schon eingeholt ins raffinierte
Ganze kalkulierter Marktstrategien.
Warhol hat ihre Stereotypen zur
Kenntlichkeit entstellt, wenn er das

ikonengleiche Bild der Campbell-
Dose in Serie, als die ewige Wiederkehr

des Gleichen, druckt.
Wo sich der Mensch in der ästhetischen

Erfahrung des Erhabenen einst
seiner selbst versichern wollte, werden
in der Werbung innere und äussere

Natur noch einmal enteignet, im Simi-
liglanz erborgter Bilder dem Tauschwert

unterworfen. Was entzweit, was
zerrissen ist, scheint hier trügerisch
versöhnt. Da solcher Schein freilich
längst durchschaut ist, projiziert inzwischen

auch die Reklame den Schein in
ein gleichsam unendliches Spiegelbild.

Das hat Peter Greenaway
einkalkuliert. So nutzt er in seinem Film
«Der Bauch des Architekten» die glatt
polierten Wunschbilder für eine morbide

und zynische Mystery-Story, die
mit Formanalogien ein durchtriebenes,

ja abgeschmacktes Spiel treibt.
Allgegenwärtig ist dabei eine Gehässigkeit,

die im Verschlingen und
Ausscheiden von allem und jedem Besitz
ergreift. Protagonisten der bäuchlings
ziehenden Sehnsüchte des Architekten

Kracklite sind dabei Etienne-

Louis Boullee und sein Newton-Ke-
notaph, früher Inbild einer erhabenen
Architektur, jetzt aber als Torte auf
einer Geburtstagstafel prangend,
hinterfangen vom Kulissenprospekt des

römischen Pantheon: Urbild und Abbild

kosmologischen Wissens, dem

angelegentlichen Verzehr preisgegeben

und zugleich hypertrophen
Männerphantasien einverleibt. Sind doch

Kuppel und Kugelgestalt, die
architektonischen Bilder des Himmelsgewölbes

und der Erde, Naturformen
wie der schwangere Bauch von Krack-
lites fremdgehender Frau, wie die
Äpfel und Trauben und die obses-
sionell fotografierten Statuenbäuche.
Von solcher habgierigen, aller fünf
Sinne mächtigen Gefrässigkeit zuletzt
selbst aufgetrieben und vergiftet, ist
der Bauch des Architekten schliesslich

nur noch Sitz ohnmächtig sich selbst
verzehrender Wucherungen. Der einst
demiurgische Architekt, der wie Boullee

die Natur selbst ins Werk setzen
wollte, trägt das Attribut seiner
göttergleichen Macht nur noch als
Namen. Kracklite schleudert keine Blitze
mehr, die eine erhabene Erfahrung
entzündeten, sondern erstickt an
seinen eigenen Allmachtsphantasien.

Greenaways bitterböse, mit freu-
dianischen Motiven gespickte Parabel
ist eine kalte, durchschaute Bestätigung

des Betriebs: Wenn alles geht,
geht nichts mehr. Dem gleichen sich
seine eigenen aseptischen Bilder
virtuos an. Den Betrachter lassen sie aussen

vor, jede Spannung zwischen
sinnlicher Wahrnehmung und Reflexion,
jede Emotion ausblendend. Wie im
Rebus identifiziert der Blick das
einzelne Bild, wo ihr das Ganze zu entgleiten

scheint. So lässt Greenaway ihn ins

Etienne-Louis Boullee: Newton-Kenotaph
(1784), Bibliotheque Nationale, Paris

Caspar David Friedrich: Der Wanderer
über dem Nebelmeer (um 1815),
Kunsthalle, Hamburg

Anselm Kiefer: Der gestirnte Himmel
(1980), Sammlung Eric Fischl, New York

W.V: '

m
WL ¦

.¦;;:;:«.<::;«-:¦
:P-PP,v:.

mim, ¦ypp.
y

16 Werk. Bauen+Wohnen 6/1990



Leere laufen, führt ihn in die Irre einer
verselbständigten Zeichenwelt, in der
die Bilder kaleidoskopartig nur immer
neue Muster formen.

1784 entwirf Boullee das erhabene
Bild einer gleichsam unermesslichen
Architektur, die Newtons Vorstellung
vom Universum als einem unendlichen,

homogenen und substantiellen
Raum, seine Hypothesen zur Gravitation

und zur Bewegung der Gestirne
poetisch verklärt und mit der Idee des
Nachruhms verschränkt. «In Gedanken

liess ich die grossartigen Bilder der
Natur an mir vorüberziehen und seufzte

auf, weil ich sie nicht darzustellen
vermochte. An den Ort der Unsterblichkeit,

in den Himmel wollte ich
Newton doch erheben», so dramatisch
charakterisiert Boullee seinen neuen,
in der Tat vermessenen Anspruch,
Ideen auszudrücken, die sich jeder
anschaulichen Gestalt zu verweigern
schienen. Ging es doch darum, die
frühere, regelhaft rhetorische Bestimmung

der Architektur traditionskritisch

zu sprengen, Natur und Architektur
im Verhältnis einer Ausdrucksbeziehung

zu interpretieren, Wirkungen
im Gemüt zu zeichnen. Mit anderen
Worten visiert Boullee kein Darstel-
lungs-, sondern ein Vorstellungsbild,
wenn er seinen Kenotaph in überwältigender

Grösse und hieratischer
Frontalität präsentiert und wie eine
Epiphanie hoch über den niedrigen
Horizont in den Himmel wölbt, die
Kugelgestalt grössensteigernd in eine
dreifach gestufte Mauergürtung
einlassend, so nach unten den sinkenden,
nach oben den steigenden Effekt -
Schwerkraft und Schwerelosigkeit -
unmerklich pointierend. Wenn er sein
Denkmal mit Zypressen wie mit Säu¬

lenkolonnaden feierlich umringt und
durch Schächte in der Kalotte Tageslicht

einfallen lässt, das im tiefen Dunkel

des Inneren als klarer Sternenhimmel

erscheint, malt er mit der Natur
selbst, bezieht in der Tag- und
Nachtvariante die Gezeiten ein, verbindet
die archetypisch auf reine stereometrische

Körper, auf Kugel und Zylinder
reduzierte Architektur mit der
elementaren Natur.

Ringsum ist der gewaltige, leere
Raum für den Betrachter, einziger
Augenhalt Newtons Kenotaph. Wie
die winzigen Figürchen auf dem
erhöhten, vom Kugelrand unterschnit-
tenen Kenotaphplateau im Zentrum
fixiert, scheint der Betrachter, gleichsam

träumend der Wirklichkeit
entrückt, in der Unendlichkeit des Raumes

zu schweben, denn wie in der
Natur erblickt er «nur eine fortlaufende

Oberfläche, ohne Anfang, ohne
Ende», wobei er sich der Krümmung
wegen «dem, was er ansieht, nicht
nähern kann» (Boullee). Nicht mehr
erleuchtet vom Glorienschein Gottes,
sondern vom strahlenden Licht des
Astrolabiums erhebt sich die entzückte

Seele - nicht mehr das Heilswissen
entzündet die Einbildungskraft,
sondern die Wissenschaft selbst: «God
said, let Newton be, and all was light»,
so hatte Alexander Pope formuliert.

Losgelöst von allen praktischen
Zwecken eröffnet Bouillees visionär
gesteigertes Architekturbild einen
poetischen Imaginationsraum, der die
sinnliche Anschauung im Staunen
entgrenzt und in Reflexion überführt. Die
vernichtende Erfahrung körperlicher
Ohnmacht ist es, die im Menschen
selbsterhaltende, gleichsam moralische

Gefühle erweckt, ihn seiner gei¬

stigen Überlegenheit, seiner Freiheit
im Hier und Jetzt, in der transitori-
schen Bewegung des Augenblicks
innewerden lässt. In diesem Sinne ist
Boullees Newton-Kenotaph ein
kontemplatives Reflexionsbild, das die
ästhetische Urteilskraft über den
Gegenstand im Bild selbst einzu-
schliessen scheint, die Vorstellung des
Universums «bloss in uns» evoziert.
Freilich, Boullee hat sich nicht auf
Kant bezogen, sondern wie Diderot
auf Burkes physiologischen und
psychologischen Begriff des Erhabenen.
Und Burke hatte dem Künstler gleichsam

dramaturgische Anweisungen
gegeben, wenn er tiefstes Dunkel und
hellstes, blendendes Licht empfiehlt,
scharf gezeichnete Licht- und
Schattenkontraste und die Suggestion
grenzenloser Weite durch gewaltige, nackte

Mauern, durch endlos gereihte
Kolonnaden und Baumalleen; wenn
er schliesslich für die absolut
regelmässige, einfache und ganzheitliche
Körpergestalt plädiert, um Auge und
Gemüt ruhelos einem unermesslich
wirkenden Anblick auszusetzen, so
nennt Burke die Mittel, die Boullee
auf seine Weise bewährt. Den
Anspruch der Vernunft «auf absolute
Totalität» mit der «unendlichen
Progression» der Einbildungskraft paradox

zu verschränken, das ist, Kant
gemäss formuliert, auch Boullees
Wirkungsintention, die sich mit präziser
Abstraktion in der Vergegenwärtigung

einer ganzheitlichen Gestalt und
der Unmöglichkeit ihrer sinnlichen
Realisierung erfüllt.

Dabei geht es nicht mehr, wie
gleichzeitig bei Claude Nicolas
Ledoux, um die relative Grösse der
proportionalen Beziehung aller Teile

zum Ganzen, sondern um die absolute
räumliche Ausdehnung, um ihre
unvergleichliche Grösse: Die alte, kos-
mologische Denkfigur, die sich noch
für Palladio in der schönen, objektiven
Gesetzmässigkeit der Welt, «in der
süssen Harmonie ihrer gemessenen
Bewegung» offenbarte und im
mathematisch definierten Proportionskanon
der Architektur spiegelte, hat ihre in-
tegrative Kraft verloren. Objektives
Wissen und subjektive Gewissheit sind
auseinandergetreten in die Gestalten
der Naturwissenschaft und der Kunst.
Dass die wissenschaftliche Entzauberung

der Welt gerade ihre ästhetische
Verklärung freisetzt, die noch einmal -
wie einst die Metaphysik — das
transzendentale, dem empirischen Zugriff
auf materiale Natur entzogene Ganze
vergegenwärtigt, belegt Boulles
universalistisches Architekturbild.

Die Darstellungskonvention ist
indes auch auf andere Weise
gesprengt. Zeigte Newtons Grabmal in
Westminster seine Statue mit der beruf

sbezeichnenden Kugel in der Hand,
so porträtiert ihn Boullee allein mit
dem früheren Attribut. Nicht nur der
Gattungswechsel, sondern die Erhebung

des Nebensächlichen zum
zentralen Thema ist im Bild des Erhabenen

bezeichnend: nicht mehr einem
Fürsten gilt das architektonische
Denkmal, sondern dem Erfindergeist
eines bürgerlichen Naturwissenschaftlers:

nicht mehr die Kunst zu bauen ist
gemeint, sondern die Baukunst, die
ihren eigenen Ursprung wie ein
Schöpfungsgleichnis beschwört. Die Erfahrung

des Erhabenen «bloss in uns» und
die Emanzipation des bürgerlichen
Menschen gehören im Licht der
Aufklärung zusammen.

v.

*
Werk. Bauen+Wohnen 6/1990

17



Auch Ledoux bewegt sich damals
in der exaltierenden Sprache des

Erhabenen, aber in anderer Facettierung.

So beschreibt er, wie gleichzeitig
englische Künstler und Literaten die
schottischen Bergwerke, eine
unterirdische Saline geradezu delirant, die
endlosen Gewölbe und drehenden
Räder, die Wasserstürze und Stalaktiten

im flackernden Feuerlicht und
infernalischen Lärm zu einem Bild des

Schauders erhöhend, in dem lemuren-
hafte Arbeiter die düstere Dramatik
steigern. Hier erschliesst eine literarisch

vermittelte Rhetorik des
Erhabenen den bisher der ästhetischen
Wahrnehmung entzogenen Bereich
der Arbeit und Industrie, den Ledoux
in seinen Idealentwürfen und in seiner
Saline von Chaux gleichzeitig
architektonisch nobilitiert. Dabei bleibt er,

ganz physiokratisch. noch in seinen

verwegensten Projekten praktisch
orientiert. Entsprechend illustriert für
ihn das schreckerregende Bild der
Saline «die ewige Bewegung, die den
Reichtum zirkulieren lässt». Ledoux
entwirft kein Bild der Unermesslich-
keit, sondern misst den Raum für Handel

und Gewerbe aus. Er bleibt Architekt,

wo Boullee Maler ist: Die Malerei
ist das Medium erhabener Imagination,

nicht die gebaute Architektur.
Wenn Boullee den Blick von der

Erde in den Himmel mit dem Aero-
staten-Blick konterkariert, so implo-
dieren beide im jähen, irrlichternden
Perspektivenwechsel von Piranesis
«Carcere d'Invenzione», die 1760

noch als Capriccio, ausserhalb der
etablierten Gattungshierarchie,
angesiedelt sind. Hier stürzt der Betrachter

bodenlos in eine labyrinthische,
schwindelerregende Innenwelt, die

ihn mit blickverstellenden Brücken,
Treppen und rohen Gewölben auf die
Folter spannt, nirgends Halt finden
lässt. Sein Standort ist imaginär, sein
Blick desorientiert, der Raum
diskontinuierlich. Wie in Youngs «Nachtgedanken»

scheint der klassisch normative

Schönheitskanon in sein schieres

Gegenteil verkehrt; romantischer
Vorschein einer entgötterten Welt, die
Jean Pauls «Rede des toten Christus
vom Weltgebäude herab, dass kein
Gott sei» 1796 beschwört.

Das innerweltliche Entsetzen
kulminiert in Goya, in der radikalen
Zuspitzung subjektiver Imagination, die
ihren eigenen Schrecken in der
Zeitgeschichte wiederfindet. Saturn
verschlingt seine Kinder, der unendliche
Raum ist ein Abgrund; ortlos und
blind ineinander verstrickt, agieren
die Menschen auf dem eingeschwärzten

Aquatintagrund. Anders als bei
Blake, der in seinem archaisierenden
Newton-Bild den vermessenden
Zirkelschlag als Vermessenheit der
Wissenschaft, als menschliche Hybris
charakterisiert, entspringen bei Goya,
ganz im Sinne der Dialektik der
Aufklärung, dem Schlaf und Traum der
Vernunft Ungeheuer. Hier gibt es keine

Transzendierung mehr ins vorgestellte

Ganze, sondern nur noch dessen

versprengte Glieder.
Auch Boullee ist die schwarze, die

destruktive Seite der Nacht vertraut.
Freilich, wenn er seine Totentempel
ins hart umrissene Bild geometrischer
Flächenfiguren bannt, in der
Schattensilhouette eine «begrabene Architektur»

entwirft, die den gleichzeitig im
Ruinenkult und in Ausgrabungen
bewahrten Abglanz der erhabenen
Antike konterkariert, bindet er den

sublimen Schauder angesichts der
totenstarren Grabdenkmäler an die
moralische Idee zurück: Kein jüngstes
Gericht mehr, sondern im Blitzstrahl
und sintflutartigen Regen ein
ästhetisches Memento mori, das in der
Autonomie des Subjekts und der
regenerierenden Kraft der Natur seinen
Widerpart findet.

Als Auferstehung der Natur feiert
sich auch die Französische Revolution,

den alten astronomischen Begriff
der revolutio zugleich bestätigend und
aufsprengend, die ästhetische Erfahrung

des Erhabenen wieder ins Rhetorische

wendend. Dabei erschüttert die
neue soziale Erfahrung die überlieferten

Bildsysteme, ohne zu einer eigenen

Sprache zu finden. Nicht die
Revolutionierung des Ausdrucks, sondern
die Krise der Bildsprache ist Ausdruck
der Revolution, wie Klaus Herding
gezeigt hat. Wenn damals diskutiert
wird, ob die heroischen und schreckerregenden

Ereignisse der Revolution
durch ihre theatralische Inszenierung
in der Oper entwürdigt würden, wo sie

- wie in Davids «Marat» - angemessen
zur Geltung kämen, so spiegelt sich
darin das gewandelte Bewusstsein von
der Ausdrucksfähigkeit verschiedener
Künste als Symptom solcher
Ungleichzeitigkeit. Die im lebenden Bild
der Oper nachgestellte Wirklichkeit
war anstössig, nicht das die Wirklichkeit

imaginierende, zugleich
gegenwärtige und entrückte Bild. Wieder
schien die Malerei am geeignetsten,
der Einbildungskraft einen
Projektionsraum offen zu halten. «Ed io
anche son pittore», das war auch Boullees

Molto gewesen.
Mit geschärftem Bewusstsein für

die zerrissene Gegenwart, aus dem

zertrümmerten Ganzen heraus,
entwirft Caspar David Friedrich nach der
Revolution ein Landschaftsbild, dem
die Krisenerfahrung der romantischen
Moderne gleichsam hieroglyphisch
eingeschrieben ist. Bildparallel, ohne
innere Rahmung und distanzmarkierende

Motive, die das Auge allmählich
in die Tiefe führen könnten, erscheint
in Friedrichs «Mönch am Meer» (1808/
10) eine düstere, fast ins Schwarze
getauchte Natur, die dem Blick Wasser
und Himmel wie am Ende aller Tage
ungeschützt preisgibt. Einzig der fast
verschwindende, die Betrachterrolle
im Bild selbst inkarnierende
Kapuzinermönch gibt unsicheren Halt, den
Eindruck grenzenloser Einsamkeit
aber zugleich steigernd. Gleichsam am
Rande aller Religionen ein erhabenes
Inbild der neuen, unversöhnlichen
Fremdheit zwischen Mensch und Natur,

das der Sehnsucht einen unendlichen

Projektionsraum eröffnet. Es ist,
«da es in seiner Einförmigkeit und
Uferlosigkeit nichts als den Rahmen
zum Vordergrund hat, als wenn einem
die Augenlider weggeschnitten
wären», so hat Kleist in den «Berliner
Abendblättern» den Schock
angesichts des Bildes beschrieben, das

Boullees aufgeklärtes Bild des

Universums ins Apokalyptische, wie
Kleist meint, wendet.

Die radikalisierte Selbsterfahrung
des Subjekts im Spiegel der Landschaft

ist es, die gleichzeitig den
gelehrten Zorn des Freiherrn von Ram-
dohr auf sich zieht. Wenn er in seiner
berühmten Kritik des «Tetschener
Altars», ganz und gar klassizistisch orientiert

und Poussin und Claude Lorrain
vor Augen, den neuen «Mystizismus»
geisselt, die Wirkung als «pathologi-

r
mm, -iHw, w

^",:,,,„„,

*W*
V «s«*smmzmmr

18

Caspar David Friedrich: Das Eismeer
(um 1823/24), Kunsthalle, Hamburg

John Constable: Stonehenge (1835);
Victoria and Albert Museum. London

o
Joseph Beuys: Das Ende des 20.
Jahrhunderts (1984), Staatsgalerie moderner
Kunst, München

Werk. Bauen+Wohnen 6/1990



sehe Rührung» denunziert und die
Anmassung anprangert, in der Landschaft

Ideen und Assoziationen
darzustellen, die allein dem Historienbild
angemessen seien, so umreisst er prägnant

Friedrichs selbstbestimmten
Anspruch auf Originalität. Dabei geht
Ramdohrs Nachweis unentwegter
Regelverletzungen bis ins akribisch
notierte Detail. So vermisst er eine den
Betrachter orientierende Luft- und
Raumperspektive, kritisiert die
unvermittelte Verschränkung von geometrischer

Abstraktion und genauester
empirischer Beobachtung, von Nah-
und Fernsicht. Wo Friedrich noch einmal

die «Einheit in der Unendlichkeit
des Alls» (Carus) am Horizont
aufscheinen lässt und so nach Kants
Metaphysikkritik ungestillte metaphysische

Bedürfnisse ästhetisch
vergegenwärtigt, moniert Ramdohr, dass

die Landschaftsmalerei «auf die
Altäre kriechen will». Anders gesagt:
Ramdohrs Geschmacksurteil richtet
das Erhabene im Namen des Schönen.

Gerade weil die Landschaft
unbestimmter, «ikonograpisch weniger
kodifiziert» war, wie Werner Hofmann
bemerkt, konnte sie gleichzeitig
vieldeutig auch politische Inhalte aufnehmen.

Friedrichs verzweifeltes
Bekenntnis zu den Freiheitskriegen und
ihren politischen Reformversprechungen

hat denn auch seine
Landschaften während der Restauration
ganz entscheidend mitgeprägt. Indes
verkehrt sich hier, im versunkenen
Betrachten der Natur, die Erfahrung
politischer Ohnmacht zur «Erhebung
des Geistes», zum «religiösen
Aufschwung» (Friedrich), der aber stets

gebrochen, einer Suchbewegung
vergleichbar bleibt. Friedrichs Bilder be¬

zeichnen Bruchstellen, den Riss durch
die Seele und durchs Ganze der Welt.

In heroischer Selbstbehauptung,
einem Denkmal auf schroffer
Felsspitze gleich, steht nur sein «Wanderer
über dem Nebelmeer», wahrscheinlich
ein Gedenkbild für einen in den
Freiheitskriegen Gefallenen. Hier überragt

der Mensch die Natur, als sei er
eine Verkörperung der Freiheitsidee
selbst, während das «Eismeer» Inbild
der gescheiterten Hoffnung ist. Ein
Schiff unter sich begrabend und wie
Granittrümmer übereinandergescho-
ben und in den Himmel getürmt, formt
sich aus dem brechenden und
splitternden Eis das jähe Bild eines gleichsam

stürzenden Denkmals, eine
zugespitzte Inversionsform, die Friedrich
durch das eisige Blau der fernen
Polarlandschaft zu dramatischer Wirkung
steigert. David d'Angers' vielzitiertes
Wort über den Maler «Voilä un homme

qui a decouvert la tragedie du
paysage» trifft ins Schwarze der Friedrich-
schen Bildkonzeption.

«The Fallacies of Hope», so
überschreibt auch Turner eines seiner
Gedichte, als wolle er Campbeils
aufgeklärtes Lehrgedicht «The Pleasures of
Hope» konterkarieren. In seinen kos-
mogonischen, Licht- und Farbwirbel
wie im Sog eines kreisenden
Mahlstroms vorstellenden Landschaften
hat er, ähnlich wie Cozens und Consta-
ble, wieder empirische Naturstudien
visionär überhöht, den sinnlichen
Augenschein mit der reflexiven
Ideenbewegung geradezu symbiotisch
verbindend. Hier ist die atmosphärisch
verdichtete Farbe Mittel erhabener
Wirkung, ist die Evokation der Genesis

zugleich die der Malerei selbst.
«Alles ist ohne Form und leer. Jemand

bemerkte zu diesen Landschaften, sie
seien Bilder von nichts und sehr
ähnlich», notiert dazu William Hazlitt,
damals der kompetenteste Kunstkritiker

in England.
Turners Bilder appellieren an die

Vorstellungsfähigkeit des Betrachters,
an die bewegliche, die sinnliche
Anschauung entgrenzende Reflexion,
wie sie seiner Abstraktion selbst eignet.

Auch hier gibt es keine massstäb-
liche Grössenrelation mehr, sondern
nur die unvergleichliche Grösse der
schmerzhaft sich ausdehnenden und
einziehenden Farbbewegung, die noch
einmal die Idee des Ganzen, freilich im
Bewusstsein der Täuschung, vermittelt.

Die ästhetische Erfahrung des

Erhabenen hat sich damals, inmitten
der instrumentell über Natur und
Mensch verfügenden Industrialisierung,

zu einer resignativen Erinnerung
an das Andere verflüchtigt - ist brüchig

und ambivalent geworden.
Charakteristisch für Friedrich und

Turner ist zuletzt, dass sie die Wirkungen

aufs Gemüt in der ins Bild selbst

eingeholten Betrachterrolle fixieren,
dass sie die subjektive Seite der Natur
«bloss in uns» mit der objektiven, dem
empirischen Blick zugänglichen Natur
verschränken. Dabei ist es eine Frage
der ästhetischen Kompetenz, ob die
Erfahrung des Erhabenen Gestalt
annimmt. Die Darstellungsmittel und
nicht das Motiv, das besonders strukturierte

Wie und nicht das illustrative
Was sind entscheidend, denn virtuell
kann sich, wie Burke bemerkt, die
Erfahrung des Erhabenen - gerade weil
sie eine subjektive ist - an jedem
Gegenstand entzünden; im Herzen des

Erhabenen formuliert sich die Malerei
selbst als Thema.

Als Gegenbild zu Friedrichs im
Eismeer gescheiterter Hoffnung hat
schon Werner Hofmann das spektakuläre

und politisch brisante «Floss
der Medusa» (1818) von Theodore
Gericault zitiert, eine zur «Allegorie
reelle» dramatisch überhöhte Reportage

der wirklichen Havarie der
«Medusa». Hart vom Bildrand überschnitten

und in jäher Nahsicht taucht das

Floss gleichsam ortlos aus stürmischer
See auf, die wie in kalter Raserei
ineinander verschlungenen Schiffbrüchigen

tragend; eine leibhaftige
Konfiguration der Verzweiflung, Michelangelos

«terribilitä» vergleichbar, die
des hochgelegten Horizonts wegen
quälend und ausweglos erscheint.
Auch hier gibt es für den Betrachter
keine haltgebende, perspektivische
Situierung mehr, die ihn über das Bild
verfügen liesse. Erst in der Realisierung

seiner inneren Perspektivik, in
der Reflexion erschliesst sich das Bild.
Denn wie in einer Gegenbewegung
gipfeln die bleichen Leiber in der
hochgereckten Figur an der Flossspitze,

die einem winzigen Schiff am
Horizont das Zeichen gibt: Mitten aus
der Niederlage entsteht hier die
Hoffnung, angesichts der bourbonischen
Restauration eine politisch gemünzte
Botschaft, die verstanden wurde: keine

erhabene, «metaphysische
Tröstung» mehr wie bei Friedrich, kein
Motiv des Erhabenen mehr wie bei
Vernet, sondern ein Bild, dessen Horizont

ganz und gar politisch, konkrete
Utopie ist. Nicht umsonst ist Geri-
caults «Floss der Medusa» einer der
Kronzeugen in Peter Weiss' «Ästhetik
des Widerstands».

Wenn Gericault für sein Bild im
Spital und Leichenschauhaus Krank-

e
Tragische Maske der griechischen Antike

Caravaggio: Medusa (1608), Uffizien,
Florenz

o
Peter Paul Rubens: Haupt der Medusa
(1618), Kunsthistorisches Museum, Wien

Werk, Bauen+Wohnen 6/1990

rx'Il J

¦<iwff
3"«H•stau

19



heitssymptome und ihren schmerzlichen

Ausdruck studiert, wenn er
amputierte Gliedmassen und Köpfe
Hingerichteter malt, die wie im
Stillleben ein gespenstisches Eigenleben
führen, so zeigt sich in der realistischen,

schonungslos aufs Detail
versessenen Beobachtung ein anatomischer

Blick, der sich in der Malerei
gleichsam des Seziermessers bemächtigt

hat. Hier zum ersten Mal erscheint
der Schrecken in der Malerei nackt,
kein «delightful horror» mehr,
sondern dem empirisch fixierenden Blick
preisgegeben, ein rohes und grässli-
ches Fragment des verlorenen Ganzen.

In diesen Ölstudien, die Gericault
im «Floss der Medusa» freilich einem
idealisierenden Kanon einverleibt,
erscheint der zuletzt von aller Mythologie

entblösste, versteinernde Blick
der Medusa selbst. Caravaggios
Medusenschild, ein Geschenk für den
Grossherzog von Toskana, hatte noch
die alte apotropäische Funktion
zitiert, aber mit einem ins Extrem getriebenen

Illusionismus auch die Malerei
selbst thematisiert und so mit den
Gesetzen der Optik die sublimierende
Bannkraft des Bildes demonstriert,
zugleich den eigenen Schrecken als

Selbstporträt ins totenstarre Entsetzen

der Medusa spiegelnd. Dementgegen

hat Rubens in seiner Medusa
vielleicht die unendliche
Verwandlungskraft der Natur selbst evoziert:
Anders als Caravaggios wehrhafter
Schild, aus dem das geköpfte Haupt
wie einst im magischen Bildzauber
herausspringt und den Betrachter
attackiert, hat Rubens seine Medusa
vom Betrachter abgewendet, obleich
der ihrem brechenden Blick nicht ent¬

geht, und in der Synopse der verschiedenen,

bei Ovid geschilderten
Verwandlungsstadien Leben und Sterben
in eins gefasst, als sei's ein furchtbares
und schönes Sinnbild seiner eigenen
Kunst.

In solcher allegorisch interpretierten

Mythologie wurde damals die
Nachtseite der Natur und das
Abgespaltene im eigenen Inneren in ein
polymorph perverses Bild gefasst und
zugänglich gemacht. War Perseus die
List der Vernunft beigestanden.wenn
er dem wirklichen Schrecken in
Gestalt des Spiegelbildes entgeht, so ist es
in der ästhetischen Erfahrung des
Erhabenen das Bewusstsein der
wirklichen Gefahr und der eigenen,
gesicherten Distanz dazu, die Natur
unmittelbar, als ungestalte Landschaft
sichtbar macht und in «negativer
Lust», wie Kant schreibt, fühlen lässt.

Dieses Gefühl hat Büchner in
seinem Novellenfragment «Lenz» noch
einmal eindringlich als Zwiespalt im
Innersten des Subjekts selbst beschrieben:

«er meinte, er müsse den Sturm
in sich ziehen, alles in sich fassen, er
dehnte sich aus und lag über der Erde,
er wühlte sich in das All hinein, es war
eine Lust, die ihm wehe tat»; um in
jähem Wechsel die Leere, die «namenlose

Angst in diesem Nichts» beim
Namen zu nennen, die Verzweiflung
des Atheismus, dem der Himmel nur
noch «ein dummes blaues Aug» ist.
Wenn Lenz fragt: «Hören Sie denn
nichts? Hören Sie denn nicht die
entsetzliche Stimme, die um den ganzen
Horizont schreit und die man gewöhnlich

die Stille heisst?», so nimmt er
Munchs «Geschrei», den verinnerlich-
ten Schrecken und die Ichauflösung
gleichsam vorweg, hart und schroff

den Bruch mit der Erfahrung des
Erhabenen artikulierend, den einst zum
Metaphysischen sich öffnenden
Horizont schliessend. Bei aller
Verschiedenheit verbindet Gericault und
Büchner der anatomische Blick. Die
Schädelnerven, Büchners medizinischer

Forschungsgegenstand, leiten
jetzt die Imagination, und im Rahmen

der zunehmend beschleunigten
Entwicklung der Naturwissenschaft
münzt sie die einstige Selbstvergewis-
serung in der Natur in eine Erfahrung
der Ohnmacht um. Es entfaltet sich
hier eine Dialektik, die das Bild des
Erhabenen von Anfang an bestimmte.

Indes war die Erfahrung des
Erhabenen historisch auch für Gericault
und Büchner die Voraussetzung.
Anders gesagt ist die im Erhabenen eröffnete

Spannung zwischen sinnlicher
Anschauung und Reflexion dem Bild
der ästhetischen Moderne konstitutiv
einbeschrieben, freilich in gleichsam
säkularisierter Form. Einst ein ästhetisch

subversiver, die Subjektivität und
das Recht auf Erfindung einklagender
Begriff, der sich gegen den Regelkanon

des Schönen richtete und anfangs
noch im Widerspruch dem Schönen
sich anpasste als dessen gesteigerte
Form, ist das Erhabene im Zuge der
allmählichen Erosion der Gattungen
und ihrer entsprechenden
Darstellungsmodi mitten in einen latenten
Kategorieneinsturz geraten, in dem
sich alles gegenseitig berührt. Der
Begriff des Erhabenen wäre hier nur
noch tautologisch, wie der des
Grotesken, ein schierer Nominalismus.

Im Selbstverständnis moderner
Kunst und Ästhetik spielt er denn auch
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts keine

Rolle mehr, Ausnahmen bestätigen

die Regel. Die zur Phrase verkommene
Rede vom Erhabenen überliess

man den Honoratioren. Noch im 19.

Jahrhundert wirft Kierkegaards Satz
«die Kunst aber wäre Heimweh zu
haben, ob man gleich zu Hause ist», ein
Schlaglicht auf das seiner substantiellen

Seite verlustige Erhabene, das
allerdings im romantischen Strang der
Moderne latent überlebt. Wie eine
Erinnerung scheint hier noch einmal
die Sehnsucht nach dem verlorenen
Ganzen auf, das Ungenügen an der
verdinglichten Wirklichkeit
artikulierend, die Kunst als das Andere
behauptend.

1975 hat Robert Rosenblum in
seinem Buch «Modern Painting and the
Northern Romantic Tradition» die
Linie von Caspar David Friedrich zu
Mark Rothko auf seine Weise
nachgezeichnet, in Amerika eine heftige und
polemische Diskussion entfachend,
die sich am Nachweis der europäischen

Wurzeln einer für originär
gehaltenen amerikanischen Kunst
entzündete. Implizit in Frage stand dabei
die amerikanische Freiheitsideologie,
für die gerade abstrakte Bilder schon
während des Kalten Krieges funktio-
nalisiert worden waren. Damals stellte
sich amerikanische Kunst tatsächlich
und ausdrücklich im Horizont der
transzendentalen Erfahrung des
Erhabenen vor, gegenüber europäischer
Kunst ein eigenes Profil behauptend.

Wenn Barnett Newman die absolute

Symmetrie seiner Farbfclder für
eine gleichsam spekulative Entgrenzung

des Bildes nutzt, sich dabei einer
unvergleichlichen Grösse versichernd,
die sich dem Betrachter freilich nur
aus nächster Nähe erschliesst, so

sprengt er noch einmal den Rahmen

Anselm Kiefer: Innenraum (Berliner
Reichskanzlei, 1981), Stedelijk Museum,
Amsterdam

Sog. Ewige Wache (Aufnahme um 1937),
Königsplatz in München

¦ s«s..s.Ss.

c

Iwi
«/«>

20 Werk. Bauen+Wohnen 6/1990



der proportionalen, laut Newman von
Giotto bis Mondrian gültigen Harmonie.

Dass es dafür, wie Boullees
punktsymmetrische Kugel und das freilich
anders motivierte Beispiel des
russischen Suprematismus und Theo van
Doesburgs zeigen, Vorbilder gab, war
Newman offenbar nicht bewusst. Im
Sprung ins grosse Format und in der
Reduktion auf die reinen Grundfarben

radikalisiert Newman freilich
den Absolutheitsanspruch autonomer
Kunst, in seinem Bildtitel «Who's
Afraid of Red, Yellow and Blue» den
Schrecken des Erhabenen, die
Wirkungsintention seiner Bilder
apostrophierend. Wo Newman den Schrecken
pointiert, verschreibt sich Rothko der
kontemplativen, entgrenzenden
Versenkung. Beide nehmen auf ihre Weise
das jüdische Bildverbot beim Wort,
das auch Walter de Marias zeremonielle,

minimalistische Skulptur bestimmt.
In seinen «Boxes for Meaningless

Work» ist das Kunstwerk nur noch
konzentrierender Projektionsraum
für die Imagination des Betrachters, ist
sinnliche Anschauung nur noch
minimaler Anhalt einer spiritistischen
Selbstbewegung. Der Negativform
entspricht wie ein Positiv die verhinderte

Wahrnehmung eines tatsächlich
Vorhandenen, ein einkalkulierter, zur
Reflexion führender Widerstand.
Wenn de Maria schliesslich in seinem
«Lightning Field» mitten in der Wildnis

ein Feld mit gereihten Metallstützen

markiert, die den Blitzschlag auf
sich ziehen, so seine frühere Schrift
«On the Importance of Natural Disa-
sters» leibhaftig und zugleich gefährlich

figurierend, verschränkt er Natur
und Kunst in einem Gesamtkunstwerk,

das alle Topoi des Erhabenen in

sich versammelt und noch einmal die
Erfahrung des Anderen meint.
Vierundzwanzig Stunden schreibt de
Maria dem Betrachter vor, um das
Werk im Wechsel von Tag und Nacht
zu erleben: Ein unerbittlicher ästhe-
tizistischer Zugriff auf Natur und
Betrachter, der so vielleicht nur noch in
Amerika vorstellbar ist.

In Europa verbot sich ein derart
unbefangener Umgang mit der Kategorie

des Erhabenen von selbst. Denn
das Münchner «Haus der Deutschen
Kunst» hatte in Bronzelettern die
Inschrift getragen: «Die Kunst ist eine
erhabene und zum Fanatismus
verpflichtende Mission», ein Motto, das
Hitlers Parteitagsrede von 1933 ex
cathedra zitierte und im rassistischen
Horizont von Blut und Boden zugleich
die «entartete Kunst» denunzierte.
Welcher Fanatismus gemeint war, hat
Hitler in seiner Reichsparteitagsrede
1937 deutlich gesagt: «Denn auch die
Rüstung eines Volkes ist nur dann
moralisch berechtigt, wenn sie Schild
und Schwert einer höheren Mission
ist». Das jetzt für Zucht und Ordnung
einstehende Erhabene trat hier in den
Dienst der Kriegsvorbereitung, war
Teil einer psychologischen Strategie,
die sich auch Hölderlins und Friedrichs

bemächtigte, sie zu
Heimatkünstlern degradierend und als

Kronzeugen des deutschen Willens zur
Macht missbrauchend. Wie Speers
alle anderen an schierer Grösse
übertrumpfenden Bauprojekte, die in Film
und Foto verbreitet allgegenwärtig
waren, sollte die deutsche Kunst die
angemasste Weltherrschaft im voraus
beglaubigen, ihr die Weihen des
Höheren geben: Wo einst im Erhabenen
die Autonomie des Subjekts gemeint

war, hat sie der nationalsozialistische
Wortlaut des Erhabenen auf mörderische

Weise ausgelöscht. Goebbels'
Wort vom «Menschenmaterial» ist
nichts hinzuzufügen.

Joseph Beuys hat sich darauf in
Venedig bezogen, wenn er im
deutschen, von den Nationalsozialisten
gebauten Biennale-Pavillon seine
«Strassenbahnhaltestelle» installierte,
ein zerbrechliches, konzeptuelles Bild
des Leidens, das durch eine
Tiefenbohrung die Verbindung zur Lagune
herstellt, gleichsam unterirdisch einen
Ausweg weist. Auch hier ist die
Dissoziation zwischen sinnlicher Anschauung

und Reflexion als semantisch
überlagerte Bruchstelle in die Struktur
des Bildwerks selbst eingegangen, die
Krise des Denkmalsgedankens mit
formulierend, aber Erhabenes nur
noch in seiner Niederlage evozierend.

Der Wiederkehr des Verdrängten
haben sich auf andere, ambivalentere
Weise auch Anselm Kiefers Bilder
gestellt, deren rohe Materialsprache
wie im Vexierbild Ikonographisches
durchkreuzt, die germanischen
Mythen Lügen straft. Gleichsam auf
Messers Schneide will Kiefer den
Nationalsozialismus «verbrennen,
verholzen und versanden», mit der
Malerei die Spuren der Geschichte
auslöschen, indem er sie beim Namen
nennt. Keine «Neue Mythologie»,
sondern eine die Leere umschreibende,

in bleigrauem oder schwarzem
Grund versinkende Theatralik, deren
malerischer Aufschwung immer wieder

erstickt: In Kiefers Bildern ist das
Pathos des Erhabenen gleichsam
erblindet. Friedrich vor Augen, aber
dessen entgrenzenden Horizont
schliessend, malt Kiefer «Gefallene

Bilder» wie einen Höllensturz der
Kunst, der sich die nationalsozialistische

Bilderzerstörung einverleibt hat.
Und wie gestrandete, anthro-

pomorphe Relikte liegen auch Beuys'
Basaltsteine in seiner Installation
«Das Ende des 20. Jahrhunderts», ein
versteinertes Menetekel der bedrohten

Natur, eine andere «Gescheiterte
Hoffnung», die er mit seiner Kasseler

Verwaldungsaktion konterkarierte.
Anders als Kiefer hätte Beuys

Adornos Sicht des Erhabenen
unterschreiben können: «Indem jedoch
Erhabenes angesichts der Natur soll
gefühlt werden können, wird der subjektiven

Konstitutionstheorie gemäss
Natur ihrerseits erhaben. Selbstbesinnung

angesichts ihres Erhabenen
antizipiert etwas von der Versöhnung
mit ihr. Natur, nicht länger vom Geist
unterdrückt, befreit sich von dem
verruchten Zusammenhang von
Naturwüchsigkeit und subjektiver
Souveränität. Solche Emanzipation wäre
die Rückkehr von Natur, und sie,
Gegenbild blossen Daseins, ist das
Erhabene.» Monika Steinhauser

Monika Steinhauser, Kunsthistorikerin,
lehrt am Kunstgeschichtlichen Institut der
TU München. 1988 erschien der Aufsatz
«Sprechende Architektur» im dritten
Band «Bürgertum im 19. Jahrhundert»
(herausgegeben von JürgenKocka). Der
vorliegende Beitrag ist eine leicht überarbeitete

Fassung eines Essays, der im «Merkur»

9/10/1989, München, erschienen ist.

«

r:-.::

P « ¦¦*" "«""":¦«— * ¦• vy
©
Werk, Bauen+Wohnen 6/1990

Anselm Kiefer: Gefallene Bilder (1986),
Sammlung David Pincus, Wynnewood
(Pennsylvania)

Joseph Beuys: Detail aus Terremoto
(Schultafel mit Kreidezeichnung /

Selbstbildnis, 1981), Anthony d'Offay
Gallery, London

21


	Im Bild des Erhabenen

