Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 77 (1990)

Heft: 6: Allerwelt-Orte = Lieux anonymes = Everybody's places
Artikel: Im Bild des Erhabenen

Autor: Steinhauser, Monika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-58379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-58379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Forum
Argumente

Etienne-Louis Boullée: Newton-Kenotaph
(1784), Bibliotheque Nationale, Paris

(2]

Caspar David Friedrich: Der Wanderer
iiber dem Nebelmeer (um 1815),
Kunsthalle, Hamburg

Anselm Kiefer: Der gestirnte Himmel
(1980), Sammlung Eric Fischl, New York

16

Im Bild des Erhabenen

Die uniibersehbaren Sinndefizite
der modernen Gesellschaft liessen sich
an der unterdriickten Anwesenheit «des
Erhabenen» ablesen. Diese und dhnli-
che Thesen haben in Frankreich und
Deutschland eine Diskussion entfacht—
Wortfiihrer der Postmoderne und de-
ren Kritiker denken neu iiber den hi-
storisch abgelegten Begriff nach. Der
folgende Beitrag fragt nach der Be-
deutung des Erhabenen in der zeit-
gendssischen Architektur und Kunst.

Es konnte mittlerweile in einem
«Worterbuch der Gemeinplétze» ste-
hen. Nichts widerspricht der Erfah-
rung des Erhabenen mehr als die Re-
klame, gerade weil sie sich der Gegen-
stande beméchtigt hat, die einmal dem
subjektiven Erlebnis des Erhabenen
verschwistert waren. So spielt sie mit
einem vermeintlich selbst erhabenen
Motivrepertoire, ganz und gar illusio-
nistisch mit Sehnstichten und Bediirf-
nissen spekulierend, die der Grauzone
einer zunehmend «kolonialisierten
Lebenswelt» entspringen. Wenn sie
dabei entfesselte Naturgewalten zi-
tiert, den Urwald und die Wiiste, das
Meer und die Alpen, setzt sie gegen
jede Fremdbestimmung den Schein
der Freiheit, gegen die staubtrockene
Monotonie des Alltags die gesteigerte
Selbsterfahrung im Abenteuer, dabei
rhetorisch und nicht dsthetisch operie-
rend: Die heroische Anstrengung im
Urwald geht im Rauch der Zigarette
auf, der Regenbogen iiberwolbt den
Magenbitter in den Krallen eines Ad-
lers und Ariels Himmelfahrt erlost die
Waische zum Klang der Marseillaise
vom Schmutz. So geht die suggestive,
gleichsam emblematische Bildverrit-
selung zuletzt freiwillig oder unfreiwil-
lig in einer komischen Pointe auf.

Kombinatorik bestimmt hier ein
interessengeleitetes Wohlgefallen, das
den Betrachter konfrontiert, aber
nicht involviert. Mit einer Reklame
wiirde die Weltzur Holle fahren, mein-
te schon André Breton, die nachge-
rade sprichwortlich ins All montierte
Konservendose wire ein passendes
Bild solcher «metaphysischen Mucken
der Warenwelt». Mit anderen Worten
ist die rhetorische Stilfigur der Uber-
redung und affektiven Stimulierung
immer schon eingeholt ins raffinierte
Ganze kalkulierter Marktstrategien.
Warhol hat ihre Stereotypen zur
Kenntlichkeit entstellt, wenn er das
ikonengleiche Bild der Campbell-
Dose in Serie, als die ewige Wieder-
kehr des Gleichen, druckt.

Wo ssich der Mensch in der dstheti-
schen Erfahrung des Erhabenen einst
seiner selbst versichern wollte, werden
in der Werbung innere und &dussere
Natur noch einmal enteignet, im Simi-
liglanz erborgter Bilder dem Tausch-
wert unterworfen. Was entzweit, was
zerrissen ist, scheint hier triigerisch
versohnt. Da solcher Schein freilich
ldngst durchschaut ist, projiziert inzwi-
schen auch die Reklame den Schein in
ein gleichsam unendliches Spiegelbild.

Das hat Peter Greenaway einkal-
kuliert. So nutzt er in seinem Film
«Der Bauch des Architekten» die glatt
polierten Wunschbilder fiir eine mor-
bide und zynische Mystery-Story, die
mit Formanalogien ein durchtriebe-
nes, ja abgeschmacktes Spiel treibt.
Allgegenwirtig ist dabei eine Gefris-
sigkeit, die im Verschlingen und Aus-
scheiden von allem und jedem Besitz
ergreift. Protagonisten der bauchlings
ziechenden Sehnsiichte des Architek-
ten Kracklite sind dabei Etienne-

Louis Boullée und sein Newton-Ke-
notaph, frither Inbild einer erhabenen
Architektur, jetzt aber als Torte auf
einer Geburtstagstafel prangend, hin-
terfangen vom Kulissenprospekt des
romischen Pantheon: Urbild und Ab-
bild kosmologischen Wissens, dem
angelegentlichen Verzehr preisgege-
ben und zugleich hypertrophen Mén-
nerphantasien einverleibt. Sind doch
Kuppel und Kugelgestalt, die archi-
tektonischen Bilder des Himmelsge-
wolbes und der Erde, Naturformen
wie der schwangere Bauch von Krack-
lites fremdgehender Frau, wie die
Apfel und Trauben und die obses-
sionell fotografierten Statuenbéuche.
Von solcher habgierigen, aller fiinf
Sinne méchtigen Gefrassigkeit zuletzt
selbst aufgetrieben und vergiftet, ist
der Bauch des Architekten schliesslich
nur noch Sitz ohnmaéchtig sich selbst
verzehrender Wucherungen. Der einst
demiurgische Architekt, der wie Boul-
lée die Natur selbst ins Werk setzen
wollte, tragt das Attribut seiner got-
tergleichen Macht nur noch als Na-
men. Kracklite schleudert keine Blitze
mehr, die eine erhabene Erfahrung
entziindeten, sondern erstickt an sei-
nen eigenen Allmachtsphantasien.
Greenaways bitterbose, mit freu-
dianischen Motiven gespickte Parabel
ist eine kalte, durchschaute Bestiiti-
gung des Betriebs: Wenn alles geht,
geht nichts mehr. Dem gleichen sich
seine eigenen aseptischen Bilder vir-
tuos an. Den Betrachter lassen sie aus-
sen vor, jede Spannung zwischen sinn-
licher Wahrnehmung und Reflexion,
jede Emotion ausblendend. Wie im
Rebus identifiziert der Blick das ein-
zelne Bild, woihr das Ganze zu entglei-
ten scheint. So ldsst Greenaway ihn ins

Werk, Bauen+Wohnen  6/1990




Leere laufen, fiihrt ihn in die Irre einer
verselbstiandigten Zeichenwelt, in der
die Bilder kaleidoskopartig nur immer
neue Muster formen.

1784 entwirf Boullée daserhabene
Bild einer gleichsam unermesslichen
Architektur, die Newtons Vorstellung
vom Universum als einem unendli-
chen, homogenen und substantiellen
Raum, seine Hypothesen zur Gravita-
tion und zur Bewegung der Gestirne
poetisch verklédrt und mit der Idee des
Nachruhms verschrénkt. «In Gedan-
kenliessich die grossartigen Bilder der
Natur an mir voriiberziehen und seuf-
zte auf, weil ich sie nicht darzustellen
vermochte. An den Ort der Unsterb-
lichkeit, in den Himmel wollte ich
Newton doch erheben», so dramatisch
charakterisiert Boullée seinen neuen,
in der Tat vermessenen Anspruch,
Ideen auszudriicken, die sich jeder
anschaulichen Gestalt zu verweigern
schienen. Ging es doch darum, die
frithere, regelhaft rhetorische Bestim-
mung der Architektur traditionskri-
tischzu sprengen, Natur und Architek-
tur im Verhéltnis einer Ausdrucksbe-
ziehung zu interpretieren, Wirkungen
im Gemiit zu zeichnen. Mit anderen
Worten visiert Boullée kein Darstel-
lungs-, sondern ein Vorstellungsbild,
wenn er seinen Kenotaph in iiberwil-
tigender Grosse und hieratischer
Frontalitdt prasentiert und wie eine
Epiphanie hoch iiber den niedrigen
Horizont in den Himmel wolbt, die
Kugelgestalt grossensteigernd in eine
dreifach gestufte Mauergiirtung ein-
lassend, so nach unten den sinkenden,
nach oben den steigenden Effekt —
Schwerkraft und Schwerelosigkeit —
unmerklich pointierend. Wenn er sein
Denkmal mit Zypressen wie mit Siu-

Werk, Bauen+Wohnen  6/1990

lenkolonnaden feierlich umringt und
durch Schichte in der Kalotte Tages-
licht einfallen lésst, das im tiefen Dun-
kel des Inneren als klarer Sternenhim-
mel erscheint, malt er mit der Natur
selbst, bezieht in der Tag- und Nacht-
variante die Gezeiten ein, verbindet
die archetypisch auf reine stereometri-
sche Korper, auf Kugel und Zylinder
reduzierte Architektur mit der ele-
mentaren Natur.

Ringsum ist der gewaltige, leere
Raum fiir den Betrachter, einziger
Augenhalt Newtons Kenotaph. Wie
die winzigen Figiirchen auf dem er-
hohten, vom Kugelrand unterschnit-
tenen Kenotaphplateau im Zentrum
fixiert, scheint der Betrachter, gleich-
sam trdumend der Wirklichkeit ent-
riickt, in der Unendlichkeit des Rau-
mes zu schweben, denn wie in der
Natur erblickt er «nur eine fortlau-
fende Oberflache, ohne Anfang, ohne
Ende», wobei er sich der Kriimmung
wegen «dem, was er ansieht, nicht né-
hern kann» (Boullée). Nicht mehr er-
leuchtet vom Glorienschein Gottes,
sondern vom strahlenden Licht des
Astrolabiums erhebt sich die entziick-
te Seele — nicht mehr das Heilswissen
entziindet die Einbildungskraft, son-
dern die Wissenschaft selbst: «God
said, let Newton be, and all was light»,
so hatte Alexander Pope formuliert.

Losgelost von allen praktischen
Zwecken eroffnet Bouillées visionir
gesteigertes Architekturbild einen

poetischen Imaginationsraum, der die
sinnliche Anschauung im Staunen ent-
grenzt und in Reflexion tiberfiihrt. Die
vernichtende Erfahrung korperlicher
Ohnmacht ist es, die im Menschen
selbsterhaltende, gleichsam morali-
sche Gefiihle erweckt, ihn seiner gei-

stigen Uberlegenheit, seiner Freiheit
im Hier und Jetzt, in der transitori-
schen Bewegung des Augenblicks in-
newerden ldsst. In diesem Sinne ist
Boullées Newton-Kenotaph ein kon-
templatives Reflexionsbild, das die
asthetische Urteilskraft iiber den
Gegenstand im Bild selbst einzu-
schliessen scheint, die Vorstellung des
Universums «bloss in uns» evoziert.
Freilich, Boullée hat sich nicht auf
Kant bezogen, sondern wie Diderot
auf Burkes physiologischen und psy-
chologischen Begriff des Erhabenen.
Und Burke hatte dem Kiinstler gleich-
sam dramaturgische Anweisungen ge-
geben, wenn er tiefstes Dunkel und
hellstes, blendendes Licht empfiehlt,
scharf gezeichnete Licht- und Schat-
tenkontraste und die Suggestion gren-
zenloser Weite durch gewaltige, nack-
te Mauern, durch endlos gereihte
Kolonnaden und Baumalleen; wenn
er schliesslich fiir die absolut regel-
massige, einfache und ganzheitliche
Korpergestalt pladiert, um Auge und
Gemiit ruhelos einem unermesslich
wirkenden Anblick auszusetzen, so
nennt Burke die Mittel, die Boullée
auf seine Weise bewihrt. Den An-
spruch der Vernunft «auf absolute
Totalitdt» mit der «unendlichen Pro-
gression» der Einbildungskraft para-
dox zu verschrinken, das ist, Kant
gemiss formuliert, auch Boullées Wir-
kungsintention, die sich mit préziser
Abstraktion in der Vergegenwirti-
gung einer ganzheitlichen Gestalt und
der Unmoglichkeit ihrer sinnlichen
Realisierung erfiillt.

Dabei geht es nicht mehr, wie
gleichzeitig bei Claude Nicolas Le-
doux, um die relative Grosse der
proportionalen Beziehung aller Teile

zum Ganzen, sondern um die absolute
rdaumliche Ausdehnung, um ihre un-
vergleichliche Grosse: Die alte, kos-
mologische Denkfigur, die sich noch
fiir Palladio in der schonen, objektiven
Gesetzmassigkeit der Welt, «in der
siissen Harmonie ihrer gemessenen
Bewegung» offenbarte und im mathe-
matisch definierten Proportionskanon
der Architektur spiegelte, hat ihre in-
tegrative Kraft verloren. Objektives
Wissen und subjektive Gewissheit sind
auseinandergetreten in die Gestalten
der Naturwissenschaft und der Kunst.
Dass die wissenschaftliche Entzaube-
rung der Welt gerade ihre ésthetische
Verkldrung freisetzt, die noch einmal —
wie einst die Metaphysik — das trans-
zendentale, dem empirischen Zugriff
auf materiale Natur entzogene Ganze
vergegenwirtigt, belegt Boullés uni-
versalistisches Architekturbild.

Die Darstellungskonvention ist
indes auch auf andere Weise ge-
sprengt. Zeigte Newtons Grabmal in
Westminster seine Statue mit der be-
rufsbezeichnenden Kugelin der Hand,
so portritiert ihn Boullée allein mit
dem fritheren Attribut. Nicht nur der
Gattungswechsel, sondern die Erhe-
bung des Nebensichlichen zum zen-
tralen Thema ist im Bild des Erhabe-
nen bezeichnend: nicht mehr einem
Fiirsten gilt das architektonische
Denkmal, sondern dem Erfindergeist
eines biirgerlichen Naturwissenschaft-
lers: nicht mehr die Kunst zu bauen ist
gemeint, sondern die Baukunst, die
ihren eigenen Ursprung wie ein Schop-
fungsgleichnis beschwort. Die Erfah-
rung des Erhabenen «bloss in uns» und
die Emanzipation des biirgerlichen
Menschen gehoren im Licht der Auf-
klarung zusammen.

17



Auch Ledoux bewegt sich damals
in der exaltierenden Sprache des Er-
habenen, aber in anderer Facettie-
rung. So beschreibt er, wie gleichzeitig
englische Kiinstler und Literaten die
schottischen Bergwerke, eine unter-
irdische Saline geradezu delirant, die
endlosen Gewdlbe und drehenden
Raéder, die Wasserstiirze und Stalakti-
ten im flackernden Feuerlicht und in-
fernalischen Larm zu einem Bild des
Schauders erhohend, in dem lemuren-
hafte Arbeiter die diistere Dramatik
steigern. Hier erschliesst eine litera-
risch vermittelte Rhetorik des Erha-
benen den bisher der d&sthetischen
Wahrnehmung entzogenen Bereich
der Arbeit und Industrie, den Ledoux
in seinen Idealentwiirfen und in seiner
Saline von Chaux gleichzeitig archi-
tektonisch nobilitiert. Dabei bleibt er,
ganz physiokratisch, noch in seinen
verwegensten Projekten praktisch
orientiert. Entsprechend illustriert fiir
ihn das schreckerregende Bild der
Saline «die ewige Bewegung, die den
Reichtum zirkulieren ldsst». Ledoux
entwirft kein Bild der Unermesslich-
keit,sondern misst den Raum fiir Han-
del und Gewerbe aus. Er bleibt Archi-
tekt, wo Boullée Malerist: Die Malerei
ist das Medium erhabener Imagina-
tion, nicht die gebaute Architektur.

Wenn Boullée den Blick von der
Erde in den Himmel mit dem Aero-
staten-Blick konterkariert, so implo-
dieren beide im jéhen, irrlichternden
Perspektivenwechsel von Piranesis
«Carcere d’Invenzione», die 1760
noch als Capriccio, ausserhalb der
etablierten Gattungshierarchie, an-
gesiedelt sind. Hier stiirzt der Betrach-
ter bodenlos in eine labyrinthische,
schwindelerregende Innenwelt, die

ihn mit blickverstellenden Briicken,
Treppen und rohen Gewdlben auf die
Folter spannt, nirgends Halt finden
lasst. Sein Standort ist imagindr, sein
Blick desorientiert, der Raum diskon-
tinuierlich. Wie in Youngs «Nachtge-
danken» scheint der klassisch norma-
tive Schonheitskanon in sein schieres
Gegenteil verkehrt; romantischer Vor-
schein einer entgotterten Welt, die
Jean Pauls «Rede des toten Christus
vom Weltgebdude herab, dass kein
Gott sei» 1796 beschwort.

Das innerweltliche Entsetzen kul-
miniert in Goya, in der radikalen Zu-
spitzung subjektiver Imagination, die
ihren eigenen Schrecken in der Zeit-
geschichte wiederfindet. Saturn ver-
schlingt seine Kinder, der unendliche
Raum ist ein Abgrund; ortlos und
blind ineinander verstrickt, agieren
die Menschen auf dem eingeschwirz-
ten Aquatintagrund. Anders als bei
Blake, der in seinem archaisierenden
Newton-Bild den vermessenden Zir-
kelschlag als Vermessenheit der Wis-
senschaft, als menschliche Hybris cha-
rakterisiert, entspringen bei Goya,
ganz im Sinne der Dialektik der Auf-
klarung, dem Schlaf und Traum der
Vernunft Ungeheuer. Hier gibt es kei-
ne Transzendierung mehr ins vorge-
stellte Ganze, sondern nur noch des-
sen versprengte Glieder.

Auch Boullée ist die schwarze, die
destruktive Seite der Nacht vertraut.
Freilich, wenn er seine Totentempel
ins hart umrissene Bild geometrischer
Flachenfiguren bannt, in der Schatten-
silhouette eine «begrabene Architek-
tur» entwirft, die den gleichzeitig im
Ruinenkult und in Ausgrabungen
bewahrten Abglanz der erhabenen
Antike konterkariert, bindet er den

sublimen Schauder angesichts der
totenstarren Grabdenkmiler an die
moralische Idee zuriick: Kein jlingstes
Gericht mehr, sondern im Blitzstrahl
und sintflutartigen Regen ein dsthe-
tisches Memento mori, das in der
Autonomie des Subjekts und der re-
generierenden Kraft der Natur seinen
Widerpart findet.

Als Auferstehung der Natur feiert
sich auch die Franzosische Revolu-
tion, den alten astronomischen Begriff
der revolutio zugleich bestétigend und
aufsprengend, die dsthetische Erfah-
rung des Erhabenen wieder ins Rheto-
rische wendend. Dabei erschiittert die
neue soziale Erfahrung die iiberliefer-
ten Bildsysteme, ohne zu einer eige-
nen Sprache zu finden. Nicht die Revo-
lutionierung des Ausdrucks, sondern
die Krise der Bildsprache ist Ausdruck
der Revolution, wie Klaus Herding
gezeigt hat. Wenn damals diskutiert
wird, ob die heroischen und schrecker-
regenden Ereignisse der Revolution
durch ihre theatralische Inszenierung
in der Oper entwiirdigt wiirden, wo sie
—wie in Davids «Marat» —angemessen
zur Geltung kdmen, so spiegelt sich
darin das gewandelte Bewusstsein von
der Ausdrucksfihigkeit verschiedener
Kiinste als Symptom solcher Un-
gleichzeitigkeit. Die im lebenden Bild
der Oper nachgestellte Wirklichkeit
war anstossig, nicht das die Wirklich-
keit imaginierende, zugleich gegen-
wirtige und entriickte Bild. Wieder
schien die Malerei am geeignetsten,
der Einbildungskraft einen Projek-
tionsraum offen zu halten. «Ed io an-
che son pittore», das war auch Boul-
l1ées Motto gewesen.

Mit geschdrftem Bewusstsein fiir
die zerrissene Gegenwart, aus dem

zertrimmerten Ganzen heraus, ent-
wirft Caspar David Friedrich nach der
Revolution ein Landschaftsbild, dem
die Krisenerfahrung der romantischen
Moderne gleichsam hieroglyphisch
eingeschrieben ist. Bildparallel, ohne
innere Rahmung und distanzmarkie-
rende Motive, die das Auge allméhlich
in die Tiefe fithren konnten, erscheint
in Friedrichs «Ménch am Meer» (1808/
10) eine diistere, fast ins Schwarze ge-
tauchte Natur, die dem Blick Wasser
und Himmel wie am Ende aller Tage
ungeschiitzt preisgibt. Einzig der fast
verschwindende, die Betrachterrolle
im Bild selbst inkarnierende Kapuzi-
nermonch gibt unsicheren Halt, den
Eindruck grenzenloser Einsamkeit
aber zugleich steigernd. Gleichsam am
Rande aller Religionen ein erhabenes
Inbild der neuen, unversdhnlichen
Fremdheit zwischen Mensch und Na-
tur, das der Sehnsucht einen unendli-
chen Projektionsraum eroffnet. Es ist,
«da es in seiner Einformigkeit und
Uferlosigkeit nichts als den Rahmen
zum Vordergrund hat, als wenn einem
die Augenlider weggeschnitten wi-
ren», so hat Kleist in den «Berliner
Abendblittern» den Schock ange-
sichts des Bildes beschrieben, das
Boullées aufgeklirtes Bild des Uni-
versums ins Apokalyptische, wie
Kleist meint, wendet.

Die radikalisierte Selbsterfahrung
des Subjekts im Spiegel der Land-
schaft ist es, die gleichzeitig den ge-
lehrten Zorn des Freiherrn von Ram-
dohr auf sich zieht. Wenn er in seiner
beriihmten Kritik des «Tetschener Al-
tars», ganz und gar klassizistisch orien-
tiert und Poussin und Claude Lorrain
vor Augen, den neuen «Mystizismus»
geisselt, die Wirkung als «pathologi-

Caspar David Friedrich: Das Eismeer
(um 1823/24), Kunsthalle, Hamburg

(5}
John Constable: Stonehenge (1835);
Victoria and Albert Museum, London

6

Joseph Beuys: Das Ende des 20. Jahr-
hunderts (1984), Staatsgalerie moderner
Kunst, Miinchen

Werk, Bauen+Wohnen  6/1990




sche Rihrung» denunziert und die
Anmassung anprangert, in der Land-
schaft Ideen und Assoziationen darzu-
stellen, die allein dem Historienbild
angemessen seien, so umreisst er priag-
nant Friedrichs selbstbestimmten An-
spruch auf Originalitdt. Dabei geht
Ramdohrs Nachweis unentwegter
Regelverletzungen bis ins akribisch
notierte Detail. So vermisst er eine den
Betrachter orientierende Luft- und
Raumperspektive, kritisiert die unver-
mittelte Verschriankung von geometri-
scher Abstraktion und genauester
empirischer Beobachtung, von Nah-
und Fernsicht. Wo Friedrich noch ein-
mal die «Einheit in der Unendlichkeit
des Alls» (Carus) am Horizont auf-
scheinen lédsst und so nach Kants Me-
taphysikkritik ungestillte metaphy-
sische Bediirfnisse &sthetisch verge-
genwadrtigt, moniert Ramdohr, dass
die Landschaftsmalerei «auf die Al-
tare kriechen will». Anders gesagt:
Ramdohrs Geschmacksurteil richtet
das Erhabene im Namen des Schonen.

Gerade weil die Landschaft un-
bestimmter, «ikonograpisch weniger
kodifiziert» war, wie Werner Hofmann
bemerkt, konnte sie gleichzeitig viel-
deutig auch politische Inhalte aufneh-
men. Friedrichs verzweifeltes Be-
kenntnis zu den Freiheitskriegen und
ihren politischen Reformverspre-
chungen hat denn auch seine Land-
schaften wéhrend der Restauration
ganz entscheidend mitgepragt. Indes
verkehrt sich hier, im versunkenen
Betrachten der Natur, die Erfahrung
politischer Ohnmacht zur «Erhebung
des Geistes», zum «religiosen Auf-
schwung» (Friedrich), der aber stets
gebrochen, einer Suchbewegung ver-
gleichbar bleibt. Friedrichs Bilder be-

(7]
Tragische Maske der griechischen Antike

o
Caravaggio: Medusa (1608), Uffizien,
Florenz

(o]
Peter Paul Rubens: Haupt der Medusa
(1618), Kunsthistorisches Museum, Wien

Werk, Bauen+Wohnen  6/1990

zeichnen Bruchstellen, den Riss durch
die Seele und durchs Ganze der Welt.

In heroischer Selbstbehauptung,
einem Denkmal auf schroffer Fels-
spitze gleich, steht nur sein «Wanderer
iiber dem Nebelmeer», wahrscheinlich
ein Gedenkbild fiir einen in den Frei-
heitskriegen Gefallenen. Hier tiber-
ragt der Mensch die Natur, als sei er
eine Verkorperung der Freiheitsidee
selbst, wihrend das «Eismeer» Inbild
der gescheiterten Hoffnung ist. Ein
Schiff unter sich begrabend und wie
Granittriimmer {ibereinandergescho-
ben und in den Himmel getiirmt, formt
sich aus dem brechenden und split-
ternden Eis das jahe Bild eines gleich-
sam stiirzenden Denkmals, eine zuge-
spitzte Inversionsform, die Friedrich
durch das eisige Blau der fernen Polar-
landschaft zu dramatischer Wirkung
steigert. David d’Angers’ vielzitiertes
Wort {iber den Maler «Voila un hom-
me qui a découvert la tragédie du pay-
sage» trifftins Schwarze der Friedrich-
schen Bildkonzeption.

«The Fallacies of Hope», so iiber-
schreibt auch Turner eines seiner Ge-
dichte, als wolle er Campbells aufge-
klartes Lehrgedicht «The Pleasures of
Hope» konterkarieren. In seinen kos-
mogonischen, Licht- und Farbwirbel
wie im Sog eines kreisenden Mahl-
stroms vorstellenden Landschaften
hat er, ahnlich wie Cozens und Consta-
ble, wieder empirische Naturstudien
visiondr iiberhoht, den sinnlichen
Augenschein mit der reflexiven Ideen-
bewegung geradezu symbiotisch ver-
bindend. Hier ist die atmosphérisch
verdichtete Farbe Mittel erhabener
Wirkung, ist die Evokation der Gene-
sis zugleich die der Malerei selbst.
«Alles ist ohne Form und leer. Jemand

bemerkte zu diesen Landschaften, sie
seien Bilder von nichts und sehr dhn-
lich», notiert dazu William Hazlitt,
damals der kompetenteste Kunstkri-
tiker in England.

Turners Bilder appellieren an die
Vorstellungsfahigkeit des Betrachters,
an die bewegliche, die sinnliche An-
schauung entgrenzende Reflexion,
wie sie seiner Abstraktion selbst eig-
net. Auch hier gibt es keine massstéb-
liche Grossenrelation mehr, sondern
nur die unvergleichliche Grosse der
schmerzhaft sich ausdehnenden und
einziehenden Farbbewegung, die noch
einmal die Idee des Ganzen, freilich im
Bewusstsein der Tduschung, vermit-
telt. Die dsthetische Erfahrung des
Erhabenen hat sich damals, inmitten
der instrumentell iiber Natur und
Mensch verfiigenden Industrialisie-
rung, zu einer resignativen Erinnerung
an das Andere verfliichtigt — ist brii-
chig und ambivalent geworden.

Charakteristisch fiir Friedrich und
Turner ist zuletzt, dass sie die Wirkun-
gen aufs Gemiit in der ins Bild selbst
eingeholten Betrachterrolle fixieren,
dass sie die subjektive Seite der Natur
«bloss in uns» mit der objektiven, dem
empirischen Blick zuginglichen Natur
verschrinken. Dabei ist es eine Frage
der dsthetischen Kompetenz, ob die
Erfahrung des Erhabenen Gestalt
annimmt. Die Darstellungsmittel und
nicht das Motiv, das besonders struktu-
rierte Wie und nicht das illustrative
Was sind entscheidend, denn virtuell
kann sich, wie Burke bemerkt, die Er-
fahrung des Erhabenen — gerade weil
sie eine subjektive ist — an jedem Ge-
genstand entziinden; im Herzen des
Erhabenen formuliert sich die Malerei
selbst als Thema.

Als Gegenbild zu Friedrichs im
Eismeer gescheiterter Hoffnung hat
schon Werner Hofmann das spekta-
kuldre und politisch brisante «Floss
der Medusa» (1818) von Théodore
Géricault zitiert, eine zur «Allegorie
réelle» dramatisch iiberhohte Repor-
tage der wirklichen Havarie der «Me-
dusa». Hart vom Bildrand iiberschnit-
ten und in jaher Nahsicht taucht das
Floss gleichsam ortlos aus stiirmischer
See auf, die wie in kalter Raserei in-
einander verschlungenen Schiffbrii-
chigen tragend; eine leibhaftige Kon-
figuration der Verzweiflung, Michel-
angelos «terribilita» vergleichbar, die
des hochgelegten Horizonts wegen
quilend und ausweglos erscheint.
Auch hier gibt es fiir den Betrachter
keine haltgebende, perspektivische
Situierung mehr, die ihn iiber das Bild
verfiigen liesse. Erst in der Realisie-
rung seiner inneren Perspektivik, in
der Reflexion erschliesst sich das Bild.
Denn wie in einer Gegenbewegung
gipfeln die bleichen Leiber in der
hochgereckten Figur an der Flossspit-
ze, die einem winzigen Schiff am Ho-
rizont das Zeichen gibt: Mitten aus
der Niederlage entsteht hier die Hoff-
nung, angesichts der bourbonischen
Restauration eine politisch gemiinzte
Botschaft, die verstanden wurde: kei-
ne erhabene, «metaphysische Tro-
stung» mehr wie bei Friedrich, kein
Motiv des Erhabenen mehr wie bei
Vernet, sondern ein Bild, dessen Hori-
zont ganz und gar politisch, konkrete
Utopie ist. Nicht umsonst ist Géri-
caults «Floss der Medusa» einer der
Kronzeugen in Peter Weiss’ «Asthetik
des Widerstands».

Wenn Géricault fiir sein Bild im
Spital und Leichenschauhaus Krank-




heitssymptome und ihren schmerz-
lichen Ausdruck studiert, wenn er
amputierte Gliedmassen und Kopfe
Hingerichteter malt, die wie im Still-
leben ein gespenstisches Eigenleben
fiihren, so zeigt sich in der realisti-
schen, schonungslos aufs Detail ver-
sessenen Beobachtung ein anatomi-
scher Blick, der sich in der Malerei
gleichsam des Seziermessers beméch-
tigt hat. Hier zum ersten Mal erscheint
der Schrecken in der Malerei nackt,
kein «delightful horror» mehr, son-
dern dem empirisch fixierenden Blick
preisgegeben, ein rohes und grissli-
ches Fragment des verlorenen Gan-
zen.

In diesen Olstudien, die Géricault
im «Floss der Medusa» freilich einem
idealisierenden Kanon einverleibt,
erscheint der zuletzt von aller Mytho-
logie entblosste, versteinernde Blick
der Medusa selbst. Caravaggios Me-
dusenschild, ein Geschenk fiir den
Grossherzog von Toskana, hatte noch
die alte apotropdische Funktion zi-
tiert, aber mit einemins Extrem getrie-
benen Illusionismus auch die Malerei
selbst thematisiert und so mit den Ge-
setzen der Optik die sublimierende
Bannkraft des Bildes demonstriert,
zugleich den eigenen Schrecken als
Selbstportrit ins totenstarre Entset-
zen der Medusa spiegelnd. Dement-
gegen hat Rubens in seiner Medusa
vielleicht die unendliche Verwand-
lungskraft der Natur selbst evoziert:
Anders als Caravaggios wehrhafter
Schild, aus dem das gekopfte Haupt
wie einst im magischen Bildzauber
herausspringt und den Betrachter at-
tackiert, hat Rubens seine Medusa
vom Betrachter abgewendet, obleich
der ihrem brechenden Blick nicht ent-

(0]

Anselm Kiefer: Innenraum (Berliner
Reichskanzlei, 1981), Stedelijk Museum,
Amsterdam

o
Sog. Ewige Wache (Aufnahme um 1937),
Konigsplatz in Miinchen

20

geht, und in der Synopse der verschie-
denen, bei Ovid geschilderten Ver-
wandlungsstadien Leben und Sterben
in eins gefasst, als sei’s ein furchtbares
und schones Sinnbild seiner eigenen
Kunst.

Insolcher allegorisch interpretier-
ten Mythologie wurde damals die
Nachtseite der Natur und das Abge-
spaltene im eigenen Inneren in ein
polymorph perverses Bild gefasst und
zugénglich gemacht. War Perseus die
List der Vernunft beigestanden,wenn
er dem wirklichen Schrecken in Ge-
stalt des Spiegelbildes entgeht, soist es
in der dsthetischen Erfahrung des
Erhabenen das Bewusstsein der wirk-
lichen Gefahr und der eigenen, gesi-
cherten Distanz dazu, die Natur un-
mittelbar, als ungestalte Landschaft
sichtbar macht und in «negativer
Lust», wie Kant schreibt, fiihlen ldsst.

Dieses Gefiihl hat Biichner in sei-
nem Novellenfragment «Lenz» noch
einmal eindringlich als Zwiespalt im
Innersten des Subjekts selbst beschrie-
ben: «er meinte, er miisse den Sturm
in sich ziehen, alles in sich fassen, er
dehnte sich aus und lag tiber der Erde,
er wiihlte sich in das All hinein, es war
eine Lust, die ihm wehe tat»; um in
jdhem Wechsel die Leere, die «<namen-
lose Angst in diesem Nichts» beim
Namen zu nennen, die Verzweiflung
des Atheismus, dem der Himmel nur
noch «ein dummes blaues Aug» ist.
Wenn Lenz fragt: «Héren Sie denn
nichts? Horen Sie denn nicht die ent-
setzliche Stimme, die um den ganzen
Horizont schreit und die man gewohn-
lich die Stille heisst?», so nimmt er
Munchs «Geschrei», den verinnerlich-
ten Schrecken und die Ichauflgsung
gleichsam vorweg, hart und schroff

den Bruch mit der Erfahrung des Er-
habenen artikulierend, den einst zum
Metaphysischen sich 6ffnenden Ho-
rizont schliessend. Bei aller Ver-
schiedenheit verbindet Géricault und
Biichner der anatomische Blick. Die
Schidelnerven, Biichners medizini-
scher Forschungsgegenstand, leiten
jetzt die Imagination, und im Rah-
men der zunechmend beschleunigten
Entwicklung der Naturwissenschaft
miinzt sie die einstige Selbstvergewis-
serung in der Natur in eine Erfahrung
der Ohnmacht um. Es entfaltet sich
hier eine Dialektik, die das Bild des
Erhabenen von Anfang an bestimmte.

Indes war die Erfahrung des Er-
habenen historisch auch fiir Géricault
und Biichner die Voraussetzung. An-
ders gesagt ist die im Erhabenen eroff-
nete Spannung zwischen sinnlicher
Anschauung und Reflexion dem Bild
der dsthetischen Moderne konstitutiv
einbeschrieben, freilich in gleichsam
sdkularisierter Form. Einst ein édsthe-
tisch subversiver, die Subjektivitét und
das Recht auf Erfindung einklagender
Begriff, der sich gegen den Regelka-
non des Schonen richtete und anfangs
noch im Widerspruch dem Schénen
sich anpasste als dessen gesteigerte
Form, ist das Erhabene im Zuge der
allmahlichen Erosion der Gattungen
und ihrer entsprechenden Darstel-
lungsmodi mitten in einen latenten
Kategorieneinsturz geraten, in dem
sich alles gegenseitig beriihrt. Der
Begriff des Erhabenen wire hier nur
noch tautologisch, wie der des Gro-
tesken, ein schierer Nominalismus.

Im Selbstverstindnis moderner
Kunst und Asthetik spielt er denn auch
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts kei-
ne Rolle mehr, Ausnahmen bestétigen

die Regel. Die zur Phrase verkomme-
ne Rede vom Erhabenen iiberliess
man den Honoratioren. Noch im 19.
Jahrhundert wirft Kierkegaards Satz
«die Kunst aber wire Heimweh zu
haben, ob man gleich zu Hause ist», ein
Schlaglicht auf das seiner substantiel-
len Seite verlustige Erhabene, das al-
lerdings im romantischen Strang der
Moderne latent iiberlebt. Wie eine
Erinnerung scheint hier noch einmal
die Sehnsucht nach dem verlorenen
Ganzen auf, das Ungeniigen an der
verdinglichten Wirklichkeit artiku-
lierend, die Kunst als das Andere
behauptend.

1975 hat Robert Rosenblum in sei-
nem Buch «Modern Painting and the
Northern Romantic Tradition» die
Linie von Caspar David Friedrich zu
Mark Rothko auf seine Weise nachge-
zeichnet, in Amerika eine heftige und
polemische Diskussion entfachend,
die sich am Nachweis der europii-
schen Wurzeln einer fiir originir ge-
haltenen amerikanischen Kunst ent-
ziindete. Implizit in Frage stand dabei
die amerikanische Freiheitsideologie,
fiir die gerade abstrakte Bilder schon
wihrend des Kalten Krieges funktio-
nalisiert worden waren. Damals stellte
sich amerikanische Kunst tatséchlich
und ausdriicklich im Horizont der
transzendentalen Erfahrung des Er-
habenen vor, gegeniiber européischer
Kunst ein eigenes Profil behauptend.

Wenn Barnett Newman die abso-
lute Symmetrie seiner Farbfelder fiir
eine gleichsam spekulative Entgren-
zung des Bildes nutzt, sich dabei einer
unvergleichlichen Grosse versichernd,
die sich dem Betrachter freilich nur
aus néchster Nidhe erschliesst, so
sprengt er noch einmal den Rahmen

Werk, Bauen+Wohnen  6/1990



der proportionalen, laut Newman von
Giotto bis Mondrian giiltigen Harmo-
nie. Dass es dafiir, wie Boullées punkt-
symmetrische Kugel und das freilich
anders motivierte Beispiel des russi-
schen Suprematismus und Theo van
Doesburgs zeigen, Vorbilder gab, war
Newman offenbar nicht bewusst. Im
Sprung ins grosse Format und in der
Reduktion auf die reinen Grund-
farben radikalisiert Newman freilich
den Absolutheitsanspruch autonomer
Kunst, in seinem Bildtitel «Who’s
Afraid of Red, Yellow and Blue» den
Schrecken des Erhabenen, die Wir-
kungsintention seiner Bilder apostro-
phierend. Wo Newman den Schrecken
pointiert, verschreibt sich Rothko der
kontemplativen, entgrenzenden Ver-
senkung. Beide nehmen aufihre Weise
das jtidische Bildverbot beim Wort,
das auch Walter de Marias zeremoniel-
le, minimalistische Skulptur bestimmt.

In seinen «Boxes for Meaningless
Work» ist das Kunstwerk nur noch
konzentrierender  Projektionsraum
fiir die Imagination des Betrachters, ist
sinnliche Anschauung nur noch mini-
maler Anhalt einer spiritistischen
Selbstbewegung. Der Negativform
entspricht wie ein Positiv die verhin-
derte Wahrnehmung eines tatséchlich
Vorhandenen, ein einkalkulierter, zur
Reflexion fiihrender Widerstand.
Wenn de Maria schliesslich in seinem
«Lightning Field» mitten in der Wild-
nis ein Feld mit gereihten Metallstiit-
zen markiert, die den Blitzschlag auf
sich ziehen, so seine friihere Schrift
«On the Importance of Natural Disa-
sters» leibhaftig und zugleich geféihr-
lich figurierend, verschrdnkt er Natur
und Kunst in einem Gesamtkunst-
werk, das alle Topoi des Erhabenen in

Werk, Bauen+Wohnen  6/1990

sich versammelt und noch einmal die
Erfahrung des Anderen meint. Vier-
undzwanzig Stunden schreibt de
Maria dem Betrachter vor, um das
Werk im Wechsel von Tag und Nacht
zu erleben: Ein unerbittlicher ésthe-
tizistischer Zugriff auf Natur und Be-
trachter, der so vielleicht nur noch in
Amerika vorstellbar ist.

In Europa verbot sich ein derart
unbefangener Umgang mit der Kate-
gorie des Erhabenen von selbst. Denn
das Miinchner «Haus der Deutschen
Kunst» hatte in Bronzelettern die In-
schrift getragen: «Die Kunst ist eine
erhabene und zum Fanatismus ver-
pflichtende Mission», ein Motto, das
Hitlers Parteitagsrede von 1933 ex ca-
thedra zitierte und im rassistischen
Horizontvon Blut und Boden zugleich
die «entartete Kunst» denunzierte.
Welcher Fanatismus gemeint war, hat
Hitler in seiner Reichsparteitagsrede
1937 deutlich gesagt: «Denn auch die
Riistung eines Volkes ist nur dann
moralisch berechtigt, wenn sie Schild
und Schwert einer hoheren Mission
ist». Das jetzt fiir Zucht und Ordnung
einstehende Erhabene trat hier in den
Dienst der Kriegsvorbereitung, war
Teil einer psychologischen Strategie,
die sich auch Holderlins und Fried-
richs bemdchtigte, sie zu Heimat-
kiinstlern degradierend und als Kron-
zeugen des deutschen Willens zur
Macht missbrauchend. Wie Speers
alle anderen an schierer Grosse iiber-
trumpfenden Bauprojekte, die in Film
und Foto verbreitet allgegenwiirtig
waren, sollte die deutsche Kunst die
angemasste Weltherrschaft im voraus
beglaubigen, ihr die Weihen des Ho-
heren geben: Wo einst im Erhabenen
die Autonomie des Subjekts gemeint

war, hat sie der nationalsozialistische
Wortlaut des Erhabenen auf morde-
rische Weise ausgeloscht. Goebbels’
Wort vom «Menschenmaterial» ist
nichts hinzuzufiigen.

Joseph Beuys hat sich darauf in
Venedig bezogen, wenn er im deut-
schen, von den Nationalsozialisten
gebauten Biennale-Pavillon seine
«Strassenbahnhaltestelle» installierte,
ein zerbrechliches, konzeptuelles Bild
des Leidens, das durch eine Tiefen-
bohrung die Verbindung zur Lagune
herstellt, gleichsam unterirdisch einen
Ausweg weist. Auch hier ist die Disso-
ziation zwischen sinnlicher Anschau-
ung und Reflexion als semantisch
iberlagerte Bruchstelle in die Struktur
des Bildwerks selbst eingegangen, die
Krise des Denkmalsgedankens mit
formulierend, aber Erhabenes nur
noch in seiner Niederlage evozierend.

Der Wiederkehr des Verdringten
haben sich auf andere, ambivalentere
Weise auch Anselm Kiefers Bilder
gestellt, deren rohe Materialsprache
wie im Vexierbild Ikonographisches
durchkreuzt, die germanischen My-
then Liigen straft. Gleichsam auf
Messers Schneide will Kiefer den
Nationalsozialismus «verbrennen,
verholzen und versanden», mit der
Malerei die Spuren der Geschichte
ausloschen, indem er sie beim Namen
nennt. Keine «Neue Mythologie»,
sondern eine die Leere umschreiben-
de, in bleigrauem oder schwarzem
Grund versinkende Theatralik, deren
malerischer Aufschwung immer wie-
der erstickt: In Kiefers Bildern ist das
Pathos des Erhabenen gleichsam er-
blindet. Friedrich vor Augen, aber
dessen  entgrenzenden  Horizont

schliessend, malt Kiefer «Gefallene

Bilder» wie einen Hollensturz der
Kunst, der sich die nationalsozialisti-
sche Bilderzerstorung einverleibt hat.

Und wie gestrandete, anthro-
pomorphe Relikte liegen auch Beuys’
Basaltsteine in seiner Installation
«Das Ende des 20. Jahrhunderts», ein
versteinertes Menetekel der bedroh-
ten Natur, eine andere «Gescheiterte
Hoffnung», die er mit seiner Kasse-
ler Verwaldungsaktion konterkarier-
te. Anders als Kiefer hitte Beuys
Adornos Sicht des Erhabenen unter-
schreiben konnen: «Indem jedoch Er-
habenes angesichts der Natur soll ge-
fiihlt werden konnen, wird der subjek-
tiven Konstitutionstheorie gemaiss
Natur ihrerseits erhaben. Selbstbesin-
nung angesichts ihres Erhabenen an-
tizipiert etwas von der Versohnung
mit ihr. Natur, nicht linger vom Geist
unterdriickt, befreit sich von dem ver-
ruchten Zusammenhang von Natur-
wiichsigkeit und subjektiver Souve-
rénitdt. Solche Emanzipation wére
die Riickkehr von Natur, und sie, Ge-
genbild blossen Daseins, ist das Er-
habene.» Monika Steinhauser

Monika Steinhauser, Kunsthistorikerin,
lehrt am Kunstgeschichtlichen Institut der
TU Miinchen. 1988 erschien der Aufsatz
«Sprechende Architektur» im dritten
Band «Biirgertum im 19. Jahrhundert»
(herausgegeben von JiirgenKocka). Der
vorliegende Beitrag ist eine leicht iiberar-
beitete Fassung eines Essays, der im «Mer-
kur» 9/10/1989, Miinchen, erschienen ist.

@

Anselm Kiefer: Gefallene Bilder (1986),
Sammlung David Pincus, Wynnewood
(Pennsylvania)

®

Joseph Beuys: Detail aus Terremoto
(Schultafel mit Kreidezeichnung /
Selbstbildnis, 1981), Anthony d’Offay
Gallery, London

21




	Im Bild des Erhabenen

