
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 77 (1990)

Heft: 3: "Hot spots"

Artikel: Ursprünge der Leere : zwei Meisterwerke der japanischen
Gartenbaukunst

Autor: Binder, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-58336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-58336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum
Argumente Ursprünge der Leere

«Daisen-in»: alter Plan mit aufgesetzter
Brücke

0
«Ryoanji»: Plan und Ansicht

«Daisen-in»: Horai-sen

o
«Daisen-in»: südliche Kranichinsel

Zwei Meisterwerke der japanischen
Gartenbaukunst

Obschon die japanische Geschichte

von vielen politischen und
philosophischen Wechseln geprägt ist, zieht
sich ein bedeutendes Grundthema
während Jahrhunderten durch die
japanische Gartenkunstgeschichte: Das
synthetische Verständnis des
Menschen als Teil der Natur und nicht als
ihr Beherrscher wie im kausalistisch
denkenden Europa.

Für dieses traditionell japanische
Naturverständnis (und die japanische
Gartenkunst generell) sind die beiden

Trockengärten «Daisen-in» und
«Ryoanji» hervorragende Beispiele.
Erbaut um das Jahr 1500 n.Chr. wenig
ausserhalb Kyoto, zählen sie heute
zu den Höhepunkten japanischer
Gartenkunstgeschichte.

Trockenlandschaftsgärten sind
wohl die interessanteste Verbindung
japanischer Gartenkunst mit
philosophisch-religiösen Ideen. Sie entstanden

in einer Zeit politischer Wirren
und Machtkämpfe hinter den Mauern
der Zen-Klöster und dienten in erster
Linie der Meditation. Anfangs
entwickelte sich dieser Gartenbaustil in
Teilen der grösseren Teichgärten, weil
immer wieder Wasserläufe durch
Erdbeben oder infolge Kahlschlags der
umliegenden Wälder versiegten.
Abstraktion, Reduktion und Asymmetrie
spielten von Anfang an eine zentrale
Rolle. Die Andeutung von Mythen
und philosophisch-religiösen Lehren
wurde in diesen Miniaturlandschaften
auf die Spitze getrieben. Kunstwerke
entstanden, welche die westliche Welt
noch fünf Jahrhunderte später in
Erstaunen versetzen.

Der «Daisen-in» und der «Ryoan¬

ji» sind zwar mit dem gleichen
politischen, philosophischen und religiösen
Hintergrund entstanden, weisen aber
fundamentale Unterschiede auf. Der
«Daisen-in» gibt eine verkleinerte
Flusslandschaft abstrahiert wieder
und knüpft damit an die japanische
Gartenbautradition an. Der «Ryoanji»

maximiert hingegen die Abstraktion

und manifestiert somit die
Eigenständigkeit des Trockengartenstils
(Abb. 1 und 2).

Der «Daisen-in»-Garten ist
Bestandteil eines Subtempels des
metropolitanen Zen-Klosters «Daitokuji»,
dessen Begründer Kogaku Sotan das

Entstehungsdatum des «Daisen-in»
im Jahre 1509 unserer Zeitrechnung
festlegte. Man nimmt heute an, dass
der Maler und Landschaftsarchitekt
Soami, welchem auch die monochromen

Landschaftszeichnungen auf den
Papiertüren des Gasttempels
zugeschrieben werden, den Garten gestaltete.

Beim Öffnen oder gar Entfernen
aller Schiebetüren um die Gasthalle im
Zentrum des Gartens rückt der Bezug
der Architektur zu diesem ins volle
Bewusstsein. Der Garten wirkt nun
wie eine dreidimensionale «Emaki»-
Bilderrolle entlang der Veranda. Die
Verwandtschaft mit der in Japan
bestbekannten Malerei der Sung-Dynastie
in China (907-1126 n.Chr.) wird
offensichtlich.

Die Elemente des Gartens sind
sehr gezielt angeordnet und mit der
über Jahrhunderte entwickelten
Perspektivlehre so geschickt zueinander
in Beziehung gesetzt worden, dass es

gelang, trotz der engen Verhältnisse
(ca. 100 m2) die alte Horai-Tradition
wieder aufleben zu lassen. Es ist ein

Versuch, die chinesische Sage der fünf
Paradiesinseln (Horai) im Ostmeer
bildlich umzusetzen. Die miniaturisierte

Landschaft stellt einen Fluss dar,
welcher im Gebirge entspringt und
über rauschende Wasserfälle zu Tale
stürzt, sich an der Hausecke in zwei
Richtungen gabelnd. Gegen Westen
versiegt der Fluss in einem grauen
Teich. Gegen Süden entwickelt er sich

vom tosenden Bach unter der Brücke
zum breiten Strom, worauf ein Schiff
Richtung Meer segelt. Aus dem weissen

Meer von Kies erheben sich nur
zwei Kegel. In der gegenüberliegenden

Ecke wächst ein Baum.
In fünf Bildabschnitten können

die entwerferischen Gedanken zu
diesem Garten erläutert werden:

Bei der Wasserfallgruppe
übernimmt der Garten die alten Techniken

der japanischen Gartenkunst wie
beispielsweise die Steinsetzung in
asymmetrischen Dreiergruppen mit
«Hauptstein» (Höhe 2,20 m), «Behilfs-
stein» und «Gegenüberliegendem
Stein», welcher hier als Kontrast zur
Vertikalen durch die querliegende
Brücke ausgedrückt wird (Abb. 3).
Die Technik der perspektivischen
Vertiefung des Raumes durch die Staffelung

des Bildes in Vordergrund (drei
Steine), Mittelgrund (Brücke) und
Hintergrund (Miniaturmassiv und
Kamelie) stammt direkt aus der Malerei.

Die dazwischenliegenden Leerflächen,

hier mit weissen Kieseln
wiedergegeben, erschweren die
Distanzabschätzung, während der immense
Massstabssprung von der Brücke zum
Bergmassiv ebenfalls die Perspektivwirkung

verstärkt. Die Kameliengruppe
kann aus der Distanz wegen ihrer

Feinblättrigkeit als dunkler, ferner

>**p&.-«i
sa& IV... ir\>0

w.t v «v.

'.-C-t
ASvrffaf— -** ¦¦

c..:&
0 <STP

CD
,<¦">

£!K
ESS^

14 Werk, Bauen+Wohnen 3/1990



Bergwald gelesen werden, hat aber
auch die Bedeutung eines Bildrahmens.

Sie scheint wie mit feinen
Pinselstrichen hingemalt; doch auch die
grantigen Oberflächenstrukturen der
Steine erinnern unmittelbar an die
Hand der chinesischen Meister.

Die Steingruppe lässt verschiedene

Interpretationen zu, sie ist zugleich
«Shumi-sen» (buddhistischer Weltenberg),

als auch Abbild der mythischen
«Horai-Inseln» und verschmilzt somit
zu einem «Horai-sen» (typ. japanische
Adaption).

Das Bergmassiv ist auch Quelle
des Flusses und somit Geburtsort des

sinnbildlichen Lebens. Der Wasserfall,
ausgedrückt durch einen weissgeäder-
ten Stein und weissen Sand, fällt über
verschiedene Felsstufen kaskadenartig

zu Tal und wird, wie im «Sakuteiki»
(jap. Gartenregelbuch) vorgeschrieben,

bei jeder Schwelle umgeleitet.
Die zuerst gesetzten Steine der

Wasserfallgruppe blieben unverrückbar.

Hingegen wechselten die Pflanzen
sehr oft Grösse und Form oder gar
Standort, weil sich im Laufe der Zeit
Pflege und Abschätzung der
Ausgewogenheit von Pflanze zu Stein stark
ändern konnten. Denn es war der
persönlichen Einschätzung des Gärtners
überlassen zu entscheiden, wieviel
«In» (beispielsweise Pflanze) der Garten

noch zum fixen «Yo» (beispielsweise

Stein) vertragen konnte, um
noch einem harmonischen Ganzen zu
entsprechen. Die «In-Yo-Lehre» (vgl.
Yin und Yang) wandte der Entwerfer
auch für alle anderen Elemente eines
Gartens an, für Licht und Schatten,
Körper und Raum sowie Horizontale
und Vertikale.

Die Brücke bedarf noch eines
zusätzlichen Kommentars. Sie setzt sich
über das im Sakuteiki befohlene Prinzip

«keine Brücke beim Wasserfall»
hinweg. Sie ist als «Himmelsbrücke»
zu verstehen und nicht zu beschreiten.
Knapp unterhalb von ihr befinden sich
die drei «Drachensteine». Sie verweisen

auf eine chinesische Sage, nach
welcher im Oberlauf des Gelben Flusses

drei Steine starke Wirbel hervorriefen.

Schwamm ein Karpfe durch
diese, so wurde er zum Drachen (positive

Mythosfigur).
Der Fluss teilt sich am rechten

Brückenkopf. Sein rechter Arm fliesst
Richtung Süden, sein linker Richtung
Westen zur Schildkröteninsel.

Die Schildkröte als Insel und die
auf ihrem Rücken wachsende Föhre
drücken beide den Wunsch nach
einem langen Leben des Gastes aus.
Schildkröten tragen gemäss Horai-
Sage aber auch die «paradiesischen
Inseln der Unsterblichen». Sie werden

aber in der japanischen Gartenkunst
auch als Sinnbild dafür verwendet, wie
tief der Mensch in den «Ozean des
Wissens» eindringen kann, denn die

Japaner verehrten diese Tiere ihres
Alters wegen als Weise. Gemäss
Sakuteiki werden die Schildkröteninseln

mit runden Steinen dargestellt.
Anschliessend fliesst der westliche

Arm an einer Kranichinsel vorbei,
welche durch scharfkantige Steine und
eine auf ihr wachsende Föhre dargestellt

wird. Die Kiefer hat dieselbe
Bedeutung wie die knorrige Föhre auf
der Schildkröteninsel, kann aber hier
auch als Hals und Kopf des Vogels
gelesen werden. Der Stamm des Baumes

wurde über die Jahre in seine heutige

Form gezwängt.
Der Fluss versiegt nun zwischen

einigen Steinen im grauen Kies, doch
der südliche Arm fliesst nach der
Brücke weiter, zur südlichen Kranichinsel

(Abb. 4). Ihre Bepflanzung ist mit
Ausnahme der speziell gestutzten Kiefer

in kleinem Massstab gehalten. Dies
lässt die Insel grösser und ferner
erscheinen. Der krumme Stamm des
Baumes kann wiederum als Hals gelesen

werden. Somit ist der flache Stein
im Mittelgrund der Schwanz. Die
erhobenen Schwingen werden durch die
Steine links und rechts der Insel
symbolisiert.

Der Stein im Vordergrund hat
exakt die Höhe der Veranda und führt
bei der Betrachtung des Gartens ideal
ins Bild ein. Er ist der Vernetzungspunkt

von Architektur und Garten.
Dieser Stein ist mit dem Verandaboden

als Vordergrund zu lesen, welcher
durch den in Fliessrichtung des

imaginären Flusses geharkten Kies vom
Mittelgrund der Insel distanziert wird.
Die weissgetünchte Wand bildet die
zweite Stufe der «Leere» im Bild und
steht ebenfalls für die unbemalte
Leinwand in der Malerei.

Die Krone der Kiefer gelangt so

zu einer weiteren Interpretation. Ihre
Äste werden zu Wolkenfetzen am
Himmel. Doch da die Kiefer als einziger

Baum zum männlichen Prinzip des
«Yo» gehört (wie Fels und Stein), der
Himmel aber dem «In» zugeordnet
wird, musste man ihre Äste eher als

von Nebelschwaden verhangene, ferne

Berge sehen.
Nach der Insel wird der Bach

durch eine Schwelle gestaut, über welche

sich eine weisse Korridorbrücke
mit einem Fenster in Lotosblütenform
stellt (Abb. 1). Dieses Fenster erlaubt
den Durchblick in den südlicheren Teil
des Gartens oder rahmt vom Eingang
her den Horai-sen. Die Schwelle kann
als Widerspruch im Laufe des Lebens
gesehen werden, als Hindernis, zu des-

V-V-p-

S9fe ..-¦,.¦¦:

w
£91».# A\

& :•*£
K J

9»

T«f
m

V.V.V

Ä6#
V

mm s?
SK

'¦

-J
;.:•

IISP '''f"r
««*..-¦¦

?*at-.¦ot
'y>

P,
pPt*

'*is«n;i;« m;mz'[
¦

¦ rW pp. m-'Z' '"¦ '-^rr'ZZZwZ^-m

<«2
-!^.

..».

Werk. Bauen+Wohnen 3/1990 15



*Ä,

V

¦-

si.
s:SS« ss«

.Uf

---

;¦'¦¦..:.
*'!-<

'r'Z'wt

M ¦:•

¦

ys^. ..gf^J ^l

¦ ¦ -s4Hnnnni
0
16

sen Überwindung die Brücke mit dem
Lotos (Sinnbild des Taoismus) helfen
kann. Ist diese Schwelle erst einmal
überwunden, ist man um ein Schiff
voller Erfahrungen reifer und gleitet
dahin an ruhigeren Ufern vorbei,
deren Bepflanzung an Miniaturwälder
oder kleine Palmen erinnert (Abb. 5).

Das Schiff hat von der chinesischen

Mythologie her noch eine
andere Bedeutung. Es ist Sinnbild des

gescheiterten Versuches, die Unsterblichkeit

zu erlangen, sind doch die
Horai-Inseln gemäss Überlieferung
unerreichbar.

Weiter stromabwärts ergiesst sich
der Strom um eine weitere Ecke der
Gasthalle in ein «Meer des Nichts»
(Abb. 6). Aus diesem erheben sich nur
zwei Kegel aus weissem Kies. Am
anderen Ende spriesst ein Baum aus der
kahlen Fläche.

Diese Anlage, obschon als

Andeutung des «Nirwana» am Ende des
Lebens zu lesen, erinnert sehr stark an
ein Heiligtum der Urreligion Japans,
der Shinto. Durch das Täfelchen wird
der Baum als heilig bezeichnet, aber
auch die umgebende Kiesfläche deutet
darauf hin. Die Kieskegel stellen shin-
toistische Salzkegel dar, welche vor
einem Haus oder Schrein zu dessen

Reinigung aufgeschüttet werden. Die
reine Kegelform wird in Japan auch
am Fuji als heilig verehrt.

Der Baum steht auch stellvertretend

für den «Baum der Erkenntnis»
des Buddha. Wenn man mit dem
Nichts eins geworden ist, erlangt man
die Erkenntnis, was das Leben ist.

Eine weitere Betrachtungsweise
knüpft an die chinesisch-taoistische
Tradition an. Das Rechteck der Fläche
symbolisiert die Erde. Rechteck, Kreis
und Dreieck symbolisieren zusammen
das Universum. Kreis und Dreieck
sind in der Kegelform enthalten.

Typisch für alle Formen japanischer

Gärten ist der Umgang mit dem
Hintergrund, welcher bewusst
Einblicke in die Umgebung zulässt
(«Shakkei»). Der Garten wurde so in
die umgebende Natur eingeflochten.
Die Japaner sind sich bewusst, dass

ihre Gärten nur einen Ausschnitt des
Universums zeigen, nur mikroskopischer

Teil eines grösseren Ganzen
sind. Mit den Bäumen und der Traufhöhe

des Daches wird der optische
Himmelsanteil bestimmt. Denn auch
der Himmel ist in das Balanciersystem
«In-Yo» einbezogen, muss er doch als
«In» mit dem Erdbodenanteil« Yo» die
Waage halten. Dieses «Meer des
Nichts» liesse freilich noch viele weitere

Interpretationen zu.
Wie vorweg angesprochen, nimmt

der «Daisen-in» die alte Gartenbau¬

tradition auf und integriert sie in einen
neuen Stil der Trockengärten. Im
Gegensatz dazu steht der «Ryoanji»,
welcher sich von der Tradition löst und
den neuen Stil als eigenständig
präsentiert.

Der 9 x 23 m grosse Garten des

«Ryoanji» gilt als Höhepunkt der
eigenständigen Entwicklung der
«Karesansui» (Trockengärten) und ist
Ausdruck typisch japanischer
Entwurfsideen. «Soami» soll ihn während
der Muromachi-Zeit 1499 aufgrund
eines spontanen Einfalls gestaltet
haben. Seitdem hat der Garten mehrmals
Grösse und Form gewechselt. Bis ins
17. Jahrhundert sollen Kirschbäume
das Bild beherrscht haben. In der Zeit
der in Japan allgemein bestaunten und
verehrten Kirschblüte («Sakura»)
wäre der Garten sicher ein unvergess-
liches Erlebnis gewesen, doch die
Reduktion des Gartens auf Kies und
von Moos umwachsene Steine hinter-
lässt beim heutigen Betrachter keinen
minder bemerkenswerten Eindruck
(Abb. 7).

Die Anordnung der Steine ist ein
schönes Beispiel für die im Sakuteiki
verlangte asymmetrische Balance mit
dreieckigen Bezugslinien der Steine
und Steingruppen untereinander in
Grundriss und Ansicht (Abb. 2).

Historisch lässt sich der Garten
kaum einordnen. Er ist bestimmt wie
das «Meer des Nichts» im «Daisen-in»
verwandt mit der shintoistischen
Tradition des heiligen rechteckigen Bezirkes

um besonders bemerkenswerte
Naturobjekte, vor allem aber Steine.
Die Shintoisten glaubten nämlich, die
Steine seien hohl und von Geistern
bewohnt, deshalb wurden sie auch bis
ins 20. Jahrhundert nie behauen.

Von der ständig in jedem
japanischen Garten wiederholten Horai-
Sage ist wenig erkennbar, ausser man
betrachtet die fünf Gesteinsgruppen
als Inseln in einem Ozean.

Am verständlichsten wird sein
historischer Bezug bei der Einordnung
des Gartens in die Tradition der
Tischgärten der Heian-Zeit (794-1192 n.
Chr.). Diese Miniaturgärten waren
kaum mehr als eine Handvoll Kies, ein

paar Steine und ein sorgfältig gestutzter
«Bonsai».
Betrachten wir den Garten einmal

als Ganzes, erkennen wir neben der
rechteckigen Grundfläche sofort die
vorweg beschriebenen asymmetrischen

Dreiecksverhältnisse der Steine
in jeder Gruppe und der Gruppen
untereinander. Für die taoistische
Symbolisierung des Kosmos durch Rechteck,

Dreieck und Kreis fehlt nur noch
letzterer. Weiss man aber, dass der
Kreis auch stellvertretend für den

Werk, Bauen+Wohnen 3/1990



Menschen stehen kann, hat man auch
das dritte Element für die Darstellung
des Kosmos gefunden. Ohne Betrachter

ist der Garten also unvollständig. In
diesem Sinne offeriert er sich als Rätsel,

als «Koan».
Ein weiterer Hinweis auf das

Mysterium dieses Gartens ist, dass von
keinem Punkt der Veranda alle 15 Steine

überschaubar sind. Ob es sich hierbei

um eine Andeutung der menschlichen

Unzulänglichkeit beim Begreifen

des Kosmos handelt?
Der Betrachter sollte sich nun

ruhig hinsetzen und die Elemente des
Gartens für sich betrachten.

1977 wurde die Umgrenzungsmauer

des Gartens mit einer natürlich
gefärbten, verwaschenen Farbkomposition

neu gestaltet. Sie ist der Hintergrund

und wird zur eigenen
Landschaft. Ihre Lebendigkeit hebt den
Zweck des Abschliessens optisch wieder

auf. Da sie durch das Vordach
beschattet wird, wirkt sie dunkel und
verleiht dem Bild somit Tiefe.

Bei der genaueren Betrachtung
der Steine erkennt man, dass sich
eigentlich nur drei Steine durch Grösse

und Vertikalität als Hauptsteine
eignen. Somit sind es nur noch drei Gruppen

ä je sieben, fünf oder drei Steine.
Diese Zahlenfolge ist aber wieder
Bestandteil der taoistischen Zahlenkosmologie.

In Erinnerung an das Hebelgesetz,

welches schon im Sakuteiki für
die asymmetrische Balance gilt, können

wir die Gruppen genauer bestimmen.

Die Fünfergruppe vorne links
(Abb. 8) lässt verschiedene Interpretationen

zu. Die zwei flachen, beinahe
unter dem Kies verschwindenden
Steine stellen beispielsweise die beiden

versinkenden Inseln der Horai-
Sage dar. Der Hauptstein erinnert bei
der Betrachtung vor Ort aus gewissen
Winkeln an einen Raubtierkopf, womit

auf die chinesischen Tigerlegenden

verwiesen sei. Der Tiger ist im
ostasiatischen Raum auch Symbol der
Geschicklichkeit, ein Selbstlob des
Künstlers? Jedenfalls entspricht die

Anordnung dieser Gruppe genau den
Regeln des Sakuteiki: Der Hauptstein
wird von zwei Behilfssteinen flankiert,
zwei liegende Ergänzungssteine runden

das Bild ab.
Die zweite hintere Gruppe, die

man gemäss der Malerei auch als

Mittelgrund interpretieren kann, beinhaltet

sieben Steine, was im traditionellen
Gartenbau auf eine Schildkröteninsel
schliessen lassen könnte. Hier sind die
Steine aber so weit voneinander
entfernt, dass sie kaum mehr als eine
einzige Insel gelesen werden (Abb. 9).

Die Betrachtung des Hauptsteins
und seiner beiden Behilfssteine lässt
das Bild der Schildkröte wieder
aufkommen. Nur ist es diesmal eine
eigenwillige Variante, weil das Tier allem
Anschein nach gerade mit dem Kopf
und den Vorderbeinen die
Wasseroberfläche durchstossen hat. Man
kann es als Durchbruch zum Licht
beim Lösen des Koans deuten, eines
dem Zen-Schüler vom Meister
aufgegebenen irrationalen Rätsels.

Die dritte Gruppe vorne rechts ist
eine Variation der klassischen Dreiergruppe

und stellt Buddha mit zwei
Schülern oder die buddhistische Drei-
heit mit Buddha, Lehre und Gemeinde
dar.

Der Garten muss aber nicht unbedingt

nur mit dem Hintergrund der
Mythen und des Sakuteikis gesehen
werden. Statt analytisch kann man sich
dem Garten auch ganz spontan
nähern. Man setzt sich hin, vergisst
japanische Geschichte und Gartenbautradition

und lässt den Garten auf sich
zukommen. Nach einiger Zeit verliert
das Auge den Massstab. Die Moose
steigen zu Wäldern empor, die Steine
verwandeln sich in felsige Inseln,
gegen welche ein weisses Meer brandet
und geharkte Ringe im Kies hinter-
lässt. Erinnerungen werden wach an
die Wiege der japanischen Kultur, die
Inlandsee mit ihren unzähligen kleinen

Inselchen. Oder sind es Alpengipfel,

die sich über einem Nebelmeer
erheben?

Dann steigt das Bewusstsein
vielleicht für einige Zeit aus, bis der Ton
einer Flöte die Assoziation zur Musik
zulässt. Die Komposition in Stein wird
plötzlich zum Musikstück. Es beginnt
mit einem vollen Akkord links. Ein
langer, tiefer Ton leitet über zu einem
kurzen und extrem langen Ton im
Hintergrund. Noch einmal bäumt sich
die Tonfolge auf, bevor sie abflacht
und verebbt. Nun wird einem bewusst,
wie wichtig das Spannungsverhältnis
der Steine unter sich ist, wie wichtig
Oberflächen werden können...

Abschliessend muss betont werden,

dass eine Übernahme japanischer
Formen und Elemente in den
europäischen Garten undenkbar ist. Uns
fehlen die entsprechenden
philosophischen, religiösen und gesellschaftlichen

Hintergründe.
Eine Auseinandersetzung mit

unserer Kultur, mit unseren Wertvorstellungen

und Weltanschauungen kann
aber dazu beitragen, Werke zu schaffen,

welche sich über die modischen
Tendenzen dieser Zeit hinwegsetzen
und von ähnlicher Intensität wie
japanische Gärten sein könnten.

Hans Binder

MJ-

¦

äCm
-'V

«Daisen-in»: Schiffstein vor ruhigeren
Ufern

0
«Daisen-in»: Meer des Nichts

0
«Ryoanji»: Gesamtansicht vom
Eingang her
(Foto: Beat Witschi, Zürich)

«Ryoanji»: Fünfergruppe
(Foto: Beat Witschi, Zürich)

Abbildungsnachweis: Matsumoto:
Gardens of Karesansui (Abb. 1, 3, 5);
Wiese: Gartenkunst und Landschaftsgestaltung

in Japan (Abb. 2, 4); Hrdlicka
u.a.: Japanische Gartenkunst (Abb. 6)

Werk, Bauen+Wohnen 3/1990 17


	Ursprünge der Leere : zwei Meisterwerke der japanischen Gartenbaukunst

