
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 75 (1988)

Heft: 7/8: Fehling und Gogel

Artikel: Architektur lehren lernen

Autor: Flieg, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-57045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-57045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Füeg

Architektur
lehren lernen

Der Professor, das ist der
Meister; der Student ist der Lehrling.
Meint man. Denn auch der Professor
ist ein ständig Lernender. Ich möchte
von meinen Lehrjahren als Professor
berichten.

Die ersten Jahre
Als ich 1970 die Professur in

Lausanne antrat, war die 68er Revolution

virulent. Ich übernahm die
Klasse, deren Wortführer stolz
waren, zwei Professoren zur Demission
getrieben zu haben. Das war Ende
Oktober. Einige Wochen später
stand auf der Wandtafel zu lesen:
«Füeg demission.» Meine erste Reaktion

war, mich dieser Anrempelei zu
entziehen und also zu gehen. Die
Berufung hatte ich angenommen, um
Architektur zu unterrichten, nicht,
um mich mit ideologischen
Schlagwörtern auseinanderzusetzen.

An Neujahr verfasste ich in 13

Thesen meinen politischen und
architektonischen Standort und schlug
nach dem Wiederbeginn des Unterrichts

das Papier an meine Bürotür.
Der Meinungswechsel hatte Gründe:
Zum einen hatte mich mein
opportunistisches Lavieren während der
ersten Wochen beschämt und zum
anderen war ich neugierig auf die
praktische Erfahrung mit einer ideologischen

Diskussion, die ich erst theoretisch

kannte.
Die Professur trat ich an mit

einer Auffassung, die aus dem
Nachdenken über die 68er Bewegung
hervorgegangen war: Zwar wird die
Architektur von ideologischen und
politischen Meinungen gesteuert, aber
ebenso entwickelt sie sich aus sich
selber.* Die Einflüsse entspringen
aber nie einer sakrosankten Theorie,
und ihre Wirkung erzeugt nicht
universale, sondern verschiedene
Lösungswege. Zudem ist an der Schule
das Hervorbringen von Architektur
zu lehren und zu lernen, was nicht
mit Theorie allein geschehen kann.

Aber weder akzeptierten die
Studenten diese Relativität der Theorie

noch die Notwendigkeit, das
Architekturschaffen mit dem planlichen
Entwerfen zu erlernen. Das Zeichnen

wurde verweigert und die Theorie

- eine Theorie - als die absolute,
unumstössliche Wahrheit ausgegeben.

Die Theorie, die sie vortrugen,
war indes ein Konglomerat von Glau¬

bensbekenntnissen, in eine Weltformel

eingebettet, mit deren Hilfe sich
scheinbar alles verstehen und
entscheiden liess. Weil nicht gezeichnet
wurde, konnten die Studenten die
Widersprüche ihrer Theorie zur
Wirklichkeit nicht erkennen. Und sie
wollten sie wohl nicht zur Kenntnis
nehmen, weil sie dem Satz von Herbert

Marcuse folgten: «Wenn die
Theorie der Wirklichkeit nicht
entspricht, dann muss die Wirklichkeit
verändert werden.» Das war der
Anspruch auf Systemveränderung.

Weil ich nur die Arbeiten
deutschsprachiger Autoren kannte,
begann ich Althusser und besonders
Henri Lefebvre zu lesen. Ich erkannte,

dass die Argumente der beiden
Marxisten nicht formelhaft waren wie
jene der Studenten, sondern differenziert,

und bei Lefebvre erstaunte
mich die gedankliche Nähe zur
Philosophie der deutschen Romantik,
besonders zu Schelling.

Die Lehre aus den ersten
Jahren
Das war meine erste Lehrzeit

als Architekturprofessor! Manches
hatte ich erwartet, aber keinen
solchen Einstieg. Ich war dabei,
Argumente einer Gegenposition für die
Auseinandersetzung zu sammeln,
und lud zu diesem Zweck Lefebvre
zu einem Vortrag nach Lausanne ein.
Im Cafe eröffnete er mir, das
Gesamtwerk von Schelling ins Französische

übersetzt zu haben. So wurden
mir mit einemmal viele Eigentümlichkeiten

des Marxisten aus Nanterre

verständlicher. Die Aula war überfüllt.

Lefebvre sprach als Soziologe
und Philosoph. (Er sprach auch von
einem aufgehenden Stern der Architektur

am sozialistischen Sternenhimmel.

Mit Spannung erwartete das
Auditorium den Namen: «Bofill».
Wahrscheinlich war niemand anwesend,

dem dieser Name damals etwas
sagte.) Abends, im Restaurant am
Ufer des Genfersees, versammelten
sich mehrere Studenten. Einige
sassen, weil der Tisch zu klein war,
Lefebvre buchstäblich zu Füssen. Hier
erfuhr ich, dass diese oppositionellen
Studenten nicht als einheitliche
Gruppe versammelt waren, sondern
vielmehr sich aus vielen
linksideologischen Denominationen
zusammensetzten. Vor allem erkannte
ich, dass sie bei jemandem sassen,
der ihnen geistiger Führer war auf
ihrer Suche nach einem festen Halt in
einer verwirrlichen Zeit. Ich erinnerte

mich an meine Zeit in ihrem Alter,

als ich dasselbe tat: geistige Nahrung
und Halt suchen. Beides fand ich
anderswo und, wie diese jungen Leute,
auch ausserhalb der Architektur und
ihrer Geschichte. An diesem Abend
wurde mir bewusst, dass eine Schule,
die nur Wissen vermittelt und Fähigkeiten

entwickeln lässt, dieser Suche
nicht genügen kann. In diesem
Augenblick schwor ich, der wie ein Wesen

von einem fremden Planeten in
der Runde sass, allen meinen stillen
Verfluchungen gegen diese Jugend
ab.

Dieser Schwur sollte in der
Folge nicht immer leicht zu halten
sein, denn die Aggressionen der
Studenten beschränkten sich nicht auf
die Professoren. Mehr und mehr
kamen Studenten zum Gespräch, oft an

privatem Ort, um von ihren Kommilitonen

nicht allein beim Professor
gesehen zu werden. Es kamen nicht
nur Mitläufer, sondern auch
Wortführer. Sie waren alle bleich,
erschöpft - einige weinten. Sie ertrugen
den Gesinnungsterror ihrer Kollegen
und die Spannungen unter den
Studenten und mit den Autoritäten der
Schule nicht mehr. Sie wollten
lernen. Das war, am Ende meines
ersten Jahres, eine Aufforderung, sich
des Studenten als Individuum
anzunehmen. Meine Reaktion fand ihren
Grund auch in einer Studentengruppe,

die keineswegs marxistisch dachte,

sondern einfach Lust an einem
anarchischen Treiben gefunden hatte.

Um nicht ständig indoktri-
niert zu werden, baten mich Studenten

zwei Jahre später, ihre Projektarbeit

anderswo ausführen zu lassen,
als bei den zehn, die sich «Marxisten»
nannten. Diese liessen sich streng
hierarchisch führen; ihrem Anführer
stand ein Stellvertreter zur Seite. Am
meisten bedrückte mich, dass die
Leute nicht lachen konnten. Viele
waren abgemagert, mit brennenden
Augen und gebeugt, weil sie das

Schicksal der Welt auf ihren schmalen

Schultern trugen.
Die Studenten hatten eine

kleine Wohnsiedlung mit
Mehrfamilienhäusern zu projektieren - sie
zeichneten also wieder. Der
Wortführer der «Zehn» präsentierte die
Wohnungen wie ein Gefängnis. Jedes
Zimmer war klein, von gleicher
Grösse und quadratisch, die Fassaden

mit kleinen quadratischen
Fenstern. Die Autoparkplätze lagen vor
den Schlaf- und Wohnzimmern, die
Plätze nur asphaltiert, ohne Bäume
noch sonst eine Grünanlage. Meinen
Hinweis auf das Gefängnis nahm der
Student auf: er wolle mit dem Projekt

18 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1988



Argumente

die Gesellschaft, ihr System entlarven.

Ich erschrak ob der inneren Wut
und der architektonischen Konsequenz,

mit denen der junge Mensch
seine Argumente vortrug. Aber gerade

diese Konsequenz verlangte mir
auch Achtung ab. Sie öffnete mir die
Augen für Wahrheiten, die auf der
Architektur lasten, so etwa die
Wirtschaftlichkeit, die von den
Grundstückspreisen ad absurdum geführt
wird, und die Masse der Autos, die
planerische Lösungen unendlich
erschweren. Aber statt auf diese und
andere Probleme sachlich einzutreten,

reagierte der Student nur mit
formelhaften Sätzen, die wohl
Probleme aufzeigten, aber keine Lösungen

innerhalb der vorgegebenen
Ordnung.

Als ich vor Jahren hörte, der
Mann sei nach einem jahrelangen
Krebsleiden gestorben, war ich sehr
betroffen. Er hatte, weil er für seine
Überzeugung eingestanden und ihr
mit Konsequenz gefolgt war, meine
Achtung. Mehr noch: er hatte mich
wie kein anderer Student zu genaueren

Einsichten gebracht, die den
seinen zum Teil entgegenstanden.

Vier dieser Einsichten möchte
ich herausgreifen:

- bedeutende Menschen sind als
Vorbild unerlässlich;

- absolute Wahrheiten sind beim
Unterrichten von Architektur nur
selten gültig;

- das Argumentieren sei auf die
Sache bezogen und von der persönlichen

Einstellung her verständlich
zu machen;

- die anderen sind als individuelle
Persönlichkeiten zu achten.

Es ist leicht einzusehen, wie
diese vier Einsichten zusammengehören.

Die individuelle
Persönlichkeit
Zur barocken Zeit gab es in

Bern ein Baureglement mit einem
einzigen Satz: Die Architektur hat
anständig zu sein. Was anständig ist,
bestimmten jene, die herrschten, und
diese folgten einem als allgemein
anerkannten Schönheitskanon. In der
Demokratie fehlt dieser
allgemeinverbindliche Kanon, und es gibt keine

dominierende Gruppe, die allein
zu bestimmen hätte, was sich in der
Architektur gehört, es seien denn die
Architekten. Als Architekturlehrer
wäre ich somit in einer privilegierten
Position. Aber ich wollte nicht
einfach jene Architekturrichtung lehren,
die ich selber als bauender Architekt
vertrete. Dafür gibt es drei Gründe:
einen pragmatischen, einen politi¬

schen und einen pädagogischen.
Der pragmatische Grund: von

den Meisterschülern in der Geschichte
des 20. Jahrhunderts sind mir nur

wenige bekannt, die es zur Meisterschaft

brachten, weil sie, statt ihre
eigene Persönlichkeit zu entwickeln,
jene des Meisters anzunehmen
versuchten, die sich im Laufe ihres
Berufslebens verflüchtigte und den
Meisterschüler als Unperson alt werden
liess.

Der politische Grund: Die
Demokratie gibt den meisten
Menschen viele Möglichkeiten. Wir können

freier wählen als unter jeder
anderen Staatsform. Die Wahl wird
nicht vorgeschrieben. Das Individuum

kann bloss zum eigenen Nutzen
entscheiden und damit im extremen
Fall den Weg der anarchischen
Selbstsucht folgen. Es kann mit
Verantwortungsgefühl für eine kleinere
oder grössere Gemeinschaft entscheiden.

Die Wege, die es wählt, sind eine

Frage seiner Persönlichkeit. Was
für die Politik gilt, gilt auch für die
Architektur: Die Demokratie ist
wohl die schwierigste Staatsform und
verlangt darum ganz besonders die
individuelle Persönlichkeit mit dem
Sinn für Verantwortung gegenüber
der Gemeinschaft.

Und nun der pädagogische
Grund, die Studenten nicht in eine
bestimmte Architekturrichtung zu
zwingen. Demokratische Verhältnisse

schaffen den aktiven und schöpferischen

Zwang zur freien Wahl. Dieser

Zwang - neben den vielen Vorgaben,

also Bindungen, die zu
berücksichtigen sind - soll im Unterricht für
das Architekturprojekt nicht ganz
abgenommen werden. Der Zwang, die
Architekturrichtung frei zu wählen,
fällt vielen Studenten zunächst nicht
leicht. Die Wahl wird von vertrauten
Vorbildern in Publikationen und
durch Studentenarbeiten beeinflusst.
Sie wird aufgrund einer zufälligen
Laune oder einer schon gefestigten
Vorliebe getroffen.

Die freie Wahl ist eine
persönliche Leistung, die zunächst eine
Vorfreude verschafft und zugleich eine

persönliche Leistung beim Projektieren

herausfordert. Die Herausforderung

schafft sich der Student
selber. Aus der Freiheit der Wahl
erwächst ein schöpferischer Zwang.
Dieses Wählen aus Vorbildern macht
der Schule zur Pflicht, vorbildhafte
Werke ebenso vorzustellen wie die
Personen, die dahinterstehen, und
deren Denken. Vorbilder sind aber
nicht nur vorgestellte Persönlichkeiten,

sondern auch die Lehrer. Lässt

der Lehrer aber dem Studenten die
freie Wahl, dann verzichtet er darauf,
so könnte man glauben, die Stellung
eines Vorbildes einzunehmen. Das
war nun keineswegs meine Absicht.

Jede Wahl, die ein
Projektverfasser trifft, um in die Entwurfsarbeit

eintreten zu können, ist der
Hypothese vergleichbar, die der
Wissenschafter als Ausgangspunkt für eine
Forschungsarbeit bestimmt. Voraussetzung

der Hypothese ist, dass ihr
ein erheblicher Grad an Wahrscheinlichkeit

zukommt. Mit dem ersten
gezeichneten Konzept kann der Architekt

die Aussichten auf eine zutreffende

Lösung abschätzen. Hier muss
nun die Lehre einsetzen, die nicht
nur aus Wissensvermittlung besteht,
sondern auch aus Argumenten für
und gegen Lösungen und für einen
Lösungsweg, der der Aufgabe
gemäss ist. Das Argumentieren bewegt
sich gleichzeitig auf verschiedenen
Ebenen. Es vermittelt theoretisches
Wissen und praktische Erfahrung
zugunsten einer Lösung und eines
geeigneten Vorgehens. Es ist zunächst
der Weg des Verifizierens und des
Falsifizierens. Die Arbeit des
Architekten ist hier also jener des
Wissenschafters verwandt. Nur ist das Ziel
nicht, eine allgemeine und
widerspruchsfreie, sondern eine spezifische
Wahrheit zu finden, die auch in
Widersprüchen existiert. In Widersprüchen,

weil die Logik des Architekturwerks

noch andere Eigenschaften hat
als die Logik der wissenschaftlichen
Lösung.

Auf allen Gebieten der Lehre
ist die pädagogische Persönlichkeit
von entscheidender Bedeutung. Für
die Lehre des Entwerfens bedarf es
noch des Menschen, den kulturelle
Anschauungen prägen. Der Lehrer
ist dabei auch Erzieher, also nicht nur
Vermittler von Wissen und Erfahrung;

er ist auch Erwecker von
Bewusstsein für Tatsachen, Dinge,
Zustände, Wirkungen, Widersprüche,
Geschichte und Geschichten; er
schafft ebenso Bewusstsein für
Verhaltensweisen und Gedankenspiele
wie das Bewusstsein für Unbewuss-
tes, dieser machtvollen Nahrung für
die schöpferische Arbeit; er weckt
Bewusstsein auch für alle Sinne des
Menschen als die Werkzeuge unserer
Arbeit.

Im Unterricht kann nie alles

nötige Wissen vermittelt werden.
Darum hat die Bewusstseinsbildung
auch zum Ziel, Aufmerksamkeit für
die Art und Weise zu wecken, wie

Dinge und Zustände existieren.
Aufmerksamkeit und Neugier sind Fähig¬

keiten, die irgendeinmal - besonders
bei neuen, noch unbekannten Aufgaben

- der noch fehlenden Erfahrung
vorausgehen müssen. Bewusstsein
schaffen ist vielleicht der wichtigste
Beitrag des Lehrers beim Entwurfs-
prozess, weil erst die Verbindung von
Einzelwissen mit dem Bewusstsein
für Zusammenhänge ein kritisches
Vermögen schafft.

Es hatte viele Jahre gedauert,
zu lange, bis ich die Bedeutung der
individuellen Persönlichkeit und der
Bildung des Bewusstseins entdeckt
hatte. Zuerst nahm ich die
Herausforderung der 68er Bewegung an;
dann, als die Studenten wieder bereit
waren zu zeichnen, versuchte ich
mehr oder weniger direkt aus der
professionellen Erfahrung heraus zu
unterrichten. Weil die Studenten
aber beruflich Lehrlinge sind, waren
die Ansprüche immer tiefer zu
setzen, und die Art der Stoffvermittlung
musste immer einfacher werden, bis
ich auf einer Art Nullpunkt
angekommen war, der in mir eine Krise
auslöste. Gründend auf die Erfahrung

aus der 68er Zeit, konnte ich
allmählich eine Lehre aufbauen, die,
wie ich glaube, meiner Person
angemessen ist und meiner Vorstellung
von Demokratie, Persönlichkeitsbildung

und Architekturerziehung
entspricht.

In diesem Geflecht von neuen
Erkenntnissen verstand ich mich
immer weniger als der Meister, der die
Studenten hinaufzieht, sondern als
der Fuhrmann, der Mist führt, damit
zarte Pflanzen feste Wurzeln schlagen

können.

Das Argumentieren
Eine 68er Erfahrung war die

negative Art des Argumentierens,
die einer Indoktrinierung mit einer
Aufreihung von apodiktischen
Lehrsätzen gleichkam. Diese Sätze wollten

der vorhandenen Wirklichkeit gar
nicht gerecht werden, sondern eine
andere Wirklichkeit herbeireden.
Was ich weder philosophisch noch
politisch anerkenne, gilt auch für die
Architektur. Alle Schlagworte sind
mir in der Architekturdiskussion
zuwider, weil sie aus der Wirklichkeit
heraus - und in Sackgassen
hineinführen. Der schöne Gedanke von
Sullivans Funktionalismus wurde zu
einem Schlagwort banalisiert, das

grosses Unheil angerichtet hat. Das
Wort «Strukturalismus» wurde von
Philosophen übernommen, obwohl
die damit gemeinte Architektur mit
der Philosophie nichts zu tun hat,
auch nicht im Methodischen.

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1988 19



Die eindeutigste Sprache des

Architekten ist die Zeichnung, der
Plan. Anders als ein Text kann er
beinahe simultan gelesen werden.
Eigenschaften, Qualitäten und
Widersprüche gibt er fast gleichzeitig preis.
Wortkaskaden dagegen können der
Verdunkelung dienen. Verdunkelung
ist dem Verstehen entgegengesetzt.
Intellektualistische Orgien machen

zwar auf Studenten eine Zeitlang
grossen Eindruck. Aber sie sind
Täuschungsmanöver. Daher versuche ich
zunächst, das Architekturwerk zu
beschreiben, wie es vermutlich ist, dann
seine Wirkung zu erörtern und dann,
wenn es sich ergibt, in einen ideellen
und geschichtlichen Zusammenhang
zu stellen. Grosse Angst habe ich,
den Studenten Regeln der Architektur

beizubringen. Diese Angst hat ihre

Ursache in einem Widerspruch.
Zum einen bin ich überzeugt, dass

ohne Regeln und Prinzipien Architektur

von Qualität nicht hervorgebracht

werden kann. Zum anderen
weiss ich, dass es nur wenige Prinzipien

und Regeln gibt, die
allgemeinverbindlich sind. Jeder Bauaufgabe,
jeder Epoche und jedem Entwerfer
entsprechen die einen Prinzipien und
Regeln besser als andere. Die Frage
ist, wie den Studenten innerhalb
eines solcherart relativierenden Unterrichts

dennoch eine zulängliche
Gewissheit vermittelt werden kann, um
sie nicht in einem Relativierungsge-
strüpp und Fatalismus zu belassen.

Ich vermute, die Architekturlösung

sei in der gestellten Aufgabe
und der Persönlichkeit des Verfassers
verborgen, wobei mit «Aufgabe»
sowohl materielle, ideelle als auch
emotionale Gesichtspunkte zu verstehen
sind. Aus diesem Grundsatz ergibt
sich die Forderung nach der Kohärenz

des Werks. Grundsatz und
Forderung verlangen während der
Entwurfsarbeit dauernd der Interpretation

der Aufgabe und der Kritik des
Werks. Ein Architekturwerk, bei
dem die Nutzungsüberlegungen im
Vordergrund stehen und die
Gesichtspunkte von Raum und Form
negiert werden, ist nicht kohärent.
Wird aber die Form zum Formalismus,

dann wird die Aufgabe der
Architektur ebenso missachtet. Fehlt
der bautechnische Aspekt der
Materialwahl und die Konstruktion, dann
bleibt die Form papieren. Wenn in
einem solchen Netz von Zusammenhängen

die Studenten mit Formeln
abgespeist werden, führt man sie an
der Wirklichkeit der Architektur vorbei.

Die Architekturprobleme bewegen

sich von objektiv beurteilbaren

Gesichtspunkten bis zu Gesichtspunkten,

die aus objektiven Gründen
nur subjektiv beurteilt werden können.

In diesem Spannungsfeld bewegen

sich Diskussion und Kritik mit
dem Projektverfasser, dem Studenten.

Diskussion und Kritik können
nur verständlich sein, wenn die Rede
beschreibend und vergleichend ist.

Vorschlägen soll mit
Argumenten begegnet werden. Dazu zwei
Beispiele:

Zum Einfamilienhaus projektiert

ein Student einen Säulenportikus
nach dem Vorbild von Palladio,

was meinen Ansichten völlig zuwider
läuft. In der Diskussion wird die
soziale und politische Stellung der
herrschenden Familien in Venedig im 16.

Jahrhundert erklärt und mit einer
Familie in unserer Demokratie verglichen.

Die verschiedenen Wirkungen
von axialer und bilateraler Symmetrie

wird an Beispielen gezeigt. Die
axiale Monumentalität wird mit
asymmetrischen und daher
nichtmonumentalen Architekturen der zwanziger

Jahre unseres Jahrhunderts
verglichen, mit einer Epoche also, in der
die modernen Architekten auf der
Suche nach dem sozialen Ausgleich
waren, der sich auch in der Architektur

ausdrücken soll: zwischen der Villa

Tugendhat von Mies van der Rohe
in Brunn und den Wohnsiedlungen
von Oud in Rotterdam ist im
Architektonischen kein grundlegender
Unterschied.

Das andere Beispiel: Ein
Student möchte als Diplomarbeit eine
Bank mit Zentralverwaltung in der
Stadtmitte von Lugano planen und
damit, wie er sagt, einen Beitrag zur
Stadtentwicklung leisten. Meine
Argumente gegen das Vorhaben sind
die folgenden: eine weitere Bank im
Stadtzentrum verstärkt das
monofunktionale Bild der Stadt; Wohnungen,

Restaurants und kleine Läden
verschwinden, der Pendlerstrom und
die Parkplatzprobleme verstärken
sich, die Leblosigkeit der Stadtmitte
wird gefördert; Schalter für die Kunden

genügen, die Zentralverwaltung
ist ohnehin mit allen anderen Filialen
durch die Telekommunikation
verbunden; für die Verwaltung ist darum
auch ein anderer Standort möglich,
an der Peripherie etwa, wo ein Beitrag

gegen das monofunktionale
System der isolierten Wohn- und
Industriezonen geleistet werden kann.

Die Trias «Student -
Entwurf- Lehrer»
Die Architektur existiert nur

in Zusammenhängen; die Beschaffenheit

des Menschen dagegen er¬

laubt im zeitlichen Ablauf der Arbeit
- besonders bei den noch wenig geübten

Studenten - nur einen linearen
Entwurfsprozess. Darum muss die
Entwurfsarbeit in Schritte unterteilt
werden, was die Studenten in den
Glauben setzen kann, das Entwerfen
sei ein Vorwärtsgehen vom einen
zum nächsten und zum übernächsten.
Deshalb muss immer auch über das

Zusammenhängende gesprochen
werden. Geschieht das aber bloss
theoretisierend, dann wird die
Einsicht nicht lebendig genug. Zu viel,
zu lange von den Zusammenhängen
zu sprechen, kann die schöpferische
Leistung blockieren. Zu wenig oder
gar nicht davon zu sprechen, lässt den
Studenten glauben, Entwerfen sei ein
additives Lösen von Problemen. Das
Entwerfen verlangt beides gleichzeitig:

die Zusammenschau des möglichen

und wahrscheinlichen Ganzen
und die Kleinarbeit.

Der Unterricht des Entwerfens

und das Entwerfen selbst werden
von unzähligen Gegensätzlichkeiten
gestört, die Widersprüche zu sein
scheinen. Ein solcher Gegensatz ist
der Wille des Entwerfers und der
«Wille» seines Werks. Ohne den Willen

des Entwerfers zu einem
bestimmten Werk ist der Entwurf nicht
möglich. Der Entwerfer muss im Sinn
einer Hypothese ein «Bild» und ein

Konzept eines Bauwerks wählen,
ebenso ein Prinzip der Raumorganisation.

Er muss den Willen einbringen

zu einer Gestalt vor dem Beginn
und während der Arbeit. Nun bekundet

aber das entworfene Werk mit
dem Fortschreiten der Arbeit immer
mehr auch seinen eigenen Willen.
Die Gesetzmässigkeiten, die ihm der
Entwerfer gegeben hat, die
Eigenschaften, die Widersprüche, die
Qualitäten und Mängel des Werks verlangen

nun nicht mehr nur den Willen
der Person, die es geschaffen hat,
sondern auch den Dialog mit dem
Werk. Dieses ist wie sein eigenes
Kind, das zu reifen beginnt, seine

eigenen Ansprüche stellt, seine
«Persönlichkeit» hat, der nun nicht mehr
zuwidergehandelt werden darf. Der
Urheber und sein Werk müssen
miteinander «reden». Das Werk redet
durch die Zeichnung. Je genauer und
vollständiger es gezeichnet ist, um so
deutlicher drückt es sich aus, gibt
Antwort auf unsere Fragen, spricht
es den Intellekt und die Sinne an.

Der Dialog mit dem Werk
verlangt nicht nur unseren Intellekt
und das theoretische Wissen, sondern
ebenso das Gespür, alle Sinne,
Einfühlungsvermögen und Vorstellungs¬

kraft. Wo diese beiden Seiten des

schöpferischen Vermögens nicht in
einem gewissen Gleichgewicht sind,
vermindert sich die Chance, ein guter
Architekt zu sein. Nur sind die
intellektuellen und sinnenhaften Fähigkeiten

nicht immer gleichgewichtig
einzusetzen. Im einen Fall sind es

mehr die einen, in einem zweiten
mehr die anderen. Diese Fähigkeiten
sind wie apparative Einrichtungen,
die uns nach Belieben zur Verfügung
stehen sollten. Ihr geschmeidiges
Manipulieren dürfte das Talent für
Architektur begründen.

Die kleine Klasse von 20 bis
25 Studenten erlaubt es, mich zu
jedem mehrmals während einer halben
bis zwei Stunden an den Zeichentisch
zu setzen. In Wirklichkeit befinden
sich drei am Tisch: der Student, der
Lehrer und das «Kind» des Studenten.

Es ist, meint man, ein Gespräch
zu zweit, in Wirklichkeit ist es eines

zu dritt. Gross und immer neu ist
meine Überraschung, zu entdecken,
wie sich die kulturelle Herkunft des

Studenten im Projekt niederschlägt.
Nur die gedankenlosen Kopierer und
die zu Eingebildeten, Aufgeblasenen
verleugnen oft ihr kulturelles
Herkommen. Ungern nehmen sie Kritik
an und sind, weil sie sich im Besitz
der besten Lösung wähnen, der
Diskussion abhold. Mehr als andere
verstehen sie die Kritik an ihrem Werk
als eine Kritik an ihrer Person. Ein
aufgeblasener Mensch besteht der
Definition gemäss vor allem aus Luft.
Ein Sonderfall des Unterrichts ist es,
zu versuchen, einem solchen Studenten

die Luft herauszulassen und sie

durch Substantielleres zu ersetzen.
Das Gespräch am Zeichentisch

lässt einen eine Welt von kosmischen

Dimensionen erleben. Die
erste Begegnung mit dem Studenten
erfolgt gewöhnlich mit dem Lesen der
ersten, noch skizzenhaften Pläne.
Bewusst wird der Inhalt des Planes
erfasst und gefühlsmässig die Person,
die den Plan gezeichnet hat. Die
Diskussion beginnt über den Planinhalt.
Der Student erklärt gewöhnlich seine

Absichten, weniger seine Vorstellung
vom fertigen Werk. Der Plan zeigt
das tastende Eindringen in die
Probleme der Aufgabenstellung; das
Gespräch bringt weitere Probleme ans
Licht.

Nach den ersten Minuten sehe

ich - diskret - in das Gesicht und
auf die Statur des Studenten. Namen
behalte ich schlecht, Gesichter prägen

sich ein. Die Erinnerung an
Arbeiten von Studenten ist immer mit
der Erinnerung an ihre Gesichter ver-

20 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1988



Argumente

bünden. Nie würde ich es wagen,
einen direkten Zusammenhang von
Physiognomie und Architektur zu
beschreiben. Dennoch bin ich
überzeugt, dass ein solcher besteht. Es sei

denn, der Student wird von den
Professoren zu stark deformiert.

Das Gespräch geht über von
der Diskussion des Planes zu den
Vorgehensweisen und wieder zum
Plan. Solange rational leicht fassbare,
vorwiegend quantitative Fragen
besprochen werden, ist es einfach, sich
verständlich zu machen. Beim
Gespräch über die Gestalt und deren
mögliche Wirkungen anerkennt der
Student entweder die Autorität des
Lehrers fraglos an - aus welchen
Gründen auch immer - oder er stellt
ihm seine eigene Auffassung entgegen.

Von diesem Augenblick an ist
die Wirkung des Gesprächs von den
Wellenlängen der beiden Personen
abhängig. Liegen diese Wellenlängen
weit auseinander, dann kann die
Diskussion für den Augenblick oder
während der ganzen Dauer der
gemeinsamen Arbeit fruchtlos und
vollkommen enttäuschend sein.

Die Diskussion ist ein
Gespräch über das Für und Wider mit
Argument und Gegenargument. Das
Gespräch erfordert, damit es
verständlich ist, Begriffe. Aber es ist
unmöglich, etwa die ästhetische Qualität

von Proportionen und Räumen
allein mit Begriffen zu erörtern. Eine
solche Diskussion benötigt auch
Bilder, Vergleiche; sie bedarf der
Analogie. Diese beansprucht nicht mehr
objektive Richtigkeit, sondern die
subjektive Angemessenheit. Es
leuchtet ein, dass ein solches
Gespräch weit mehr von der Persönlichkeit

der Partner abhängig ist als jenes
über objektiv oder vermeintlich
objektiv fassbare Tatbestände. Haben
die Gesprächspartner zu wenig
Berührungspunkte, dann können
Gespräch und Unterricht scheitern.

Im Gespräch am Zeichentisch
kann Persönliches einfliessen, die
Persönlichkeit des Studenten
angesprochen werden, etwa seine Art zu
denken, seine Vorstellungskraft, sein
Verständnis für Zusammenhänge,
seine Arbeitsweise, das Zusammenwirken

von Gefühl und Intellekt, das
Urteil über die Aufgabenstellung, die
Prioritätenordnung, die Wertvorstellungen.

Durch das Gespräch kann im
Studenten manches angeregt und be-
wusstgemacht werden, das nicht
zuerst die Arbeit, sondern seine Person
angeht. Nur ist die Zeit gewöhnlich
zu kurz, damit sich die Gesprächspartner

genügend kennenlernen. Da¬

her scheue ich oft davor zurück, ein
persönliches Gespräch zu führen.
Aber wenn es zustande kommt, so
vermute ich, kann man als älterer
Partner die wertvollsten Beiträge
leisten.

Vom «Standbein» der
Architektur
Das Helfen ist das Wichtigste,

was ein Lehrer lernen muss: dem
Studenten zu helfen, seine Persönlichkeit

und das Bewusstsein auf die
Berufsarbeit hin zu entwickeln. Dabei
leitet mich auch die Erinnerung an
die eigene Entwicklung in jüngeren
Jahren, an meine Mängel, Vorlieben
und Abneigungen. Diese Erinnerung
lässt mich manches bei Studenten
verstehen.

Das Architekturprojekt
verlangt immer einen grossen Zeitaufwand

und Arbeitseinsatz. Am Ende
stellen sich dann Stolz und Freude
selbst bei jenen ein, deren Werke
mittelmässig sind. In keinem Beruf
mehr als bei jenem des Architekten
sind Arbeitsaufwand, Selbstkritik
und freudiger Stolz aufeinander
angewiesen. Fehlt eines dieser drei
Elemente, dann ist das wie ein Abend,
der keine Morgendämmerung erwarten

lässt. Das Beste leistet eine Schule

wohl, wenn sie ihre Studenten
neben dem Sachwissen mit einem
kritischen Vertrauen zu sich selber ins
weitere Leben entlässt.

Im Gegensatz zu vielen anderen

Berufen ist die Arbeit des Architekten

und dessen Werk einsehbar
und von anderen einigermassen nach-
zuvollziehen. Es ist ein Beruf, der
nicht nur Mechanismen, sondern
auch Organismen schafft. Gerade
darum hat er sich von jenen Strömungen

der Wissenschaft und des Alltags
beinah freihalten können, in denen
das analytische, zergliedernde Vorgehen

vom Ganzheitlichen sich
entfernt. Gestalt erfordert das ganzheitliche,

also das analysierende, intuitive
und synthetische Handeln. Die

Synthese hat den Vorrang vor dem
Zergliedern und das Wozu - das Ziel
-vor dem Wie.

Das gilt auch bei der
Auseinandersetzung mit der Moderne, die
philosophisch ebenso durch die
Vergottung der Vernunft wie die
Verzweiflung an der Vernunft
gekennzeichnet ist. Es gibt aber keinen
Gegensatz von Rationalität und Irrationalität

in der Architektur. Die Architektur

steht auf zwei «Beinen». Das
eine «Bein» meint sinnbildlich die
Technik, mit deren Hilfe die Architektur

verwirklicht wird, das andere

«Bein» Mensch und Gesellschaft, die
die Existenz der Architektur und
deren Ziele veranlassen. Aus diesem
Grund muss die Architektur sowohl
der Natur- als auch der Geisteswissenschaft

zugeordnet werden. Das
«Standbein» der Architektur ist den
Geisteswissenschaften zugehörig.
Warum das so ist und was es bedeutet,

will ich zum Schluss darlegen.
Dabei folge ich Udo Marquards
Ausführungen «Von der Unvermeidlichkeit

der Geisteswissenschaften».
Die Geisteswissenschaften

haben sich entwickelt, um Antworten
auf die experimentellen Wissenschaften

zu geben. Tatsächlich ist der
Begriff «Naturwissenschaften» seit 1703

gebräuchlich und der Terminus
«Geisteswissenschaften» erst seit 1850. In
den Naturwissenschaften werden die
experimentell geprüften und
technisch erzeugten Dinge zu Sachwelten.

Der Mensch wird zum
Sachverständigen. Das was ist, wird zum
exakten Objekt, zum technischen
Instrument, zum industriellen Produkt,
zur ökonomisch kalkulierten Ware.
In der modernen Welt wird schneller
und immer mehr versachlicht, auch
die Architektur und ihre
Produktionsweisen. Die geschichtliche
Herkunft der Sachen gerät in Vergessenheit

und damit zu einem menschlich
schwerwiegenden Verlust. Die
Geisteswissenschaften helfen durch die
Vermittlung von Traditionen die
Modernisierung auszuhalten und ermöglichen

dadurch die Modernisierung.
Die Geisteswissenschaften erzählen
Geschichten. Und mit dem
Geschichtenerzählen kompensieren sie die
Sachbehandlung durch die
Naturwissenschaften. Die Geschichten
machen für die Farben der Welt
empfindlich; die Geschichten bewahren
die Erinnerung daran, was in der
Vergangenheit gegenüber heute
anders und gleich war; die Geschichten
geben in der Mehrdeutigkeit unserer
Welt eine Orientierung. Die
Geisteswissenschaften erzählen von der
Vieldeutigkeit und den Widersprüchen.
Geschichten haben nicht die Eindeutigkeit

und die Widerspruchsfreiheit
der Naturwissenschaften zum Ziel.
Ihr Ziel ist es, von der Vieldeutigkeit
der Geschichte und der Sachen zu
erzählen.

Deshalb gehört das «Standbein»

der Architektur den
Geisteswissenschaften zu. Diese Einsicht ist
durch jene Studenten gewonnen, die
in ihrem Denken, ihrer Arbeit und
ihren Projekten völlig anders reagieren

als ich selbst, die anderes erfahren,

erwarten und erfinden, als was

ich selber erfahren, erwarten und
erfinden kann oder will. Sie erleben die
Geschichte und Gegenwart und ihre
Geschichten anders als ich. Ihre
Geschichten unterscheiden sich nach
ihrem Jahrgang und ihrer Herkunft.
Deshalb erfahre ich von den Studenten

immer wieder neue Geschichten,
und ich bin neugierig auf sie. Gleichzeitig

erfährt jeder Lehrer, wie jeder
neuen Studentengeneration vor kurzem

noch gültige Geschichten
unbekannt sind. Als Lehrer steht man so
im Wasser nahe dem Ufer, an das
immer neue Wellen schlagen, von
denen zunächst keine die Herkunft der
anderen kennt und die sich erst im
Zurückfluten begegnen.

Hat die Architektur ihr
«Standbein» in den Geisteswissenschaften,

dann steht - um beim Bild
der klassischen Menschendarstellung
zu bleiben - ihr «Spielbein» in den
Naturwissenschaften und den technischen

Wissenschaften. Aber dieser
Vergleich wäre schon die Einleitung
zu einem neuen Thema. F. F.

Veränderte und gekürzte Fassung der
Schlussvorlesung am 13. Januar 1988 an
der ETH Lausanne. La version francaise
est publieer dans: Franz Füeg. Apprendre
ä enseigner l'architecture. Ecole Polytechnique

Federale de Lausanne, 1987.

* Architekten. Skizzen zu einem Berufsbild,

in Franz Füeg, Wohltaten der Zeit,
Niederteufen 1982, S. 164-182 (verfasst
1970).

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1988 21


	Architektur lehren lernen

