
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 73 (1986)

Heft: 6: Aktueller Klassizismus = Classicisme actuel = Today's classicism

Artikel: Moderner Klassizismus : aktuelle Texte zum Thema

Autor: Porphyrios, Demetri / Werner, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-55478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-55478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aktueller Klassizismus

Moderner Klassizismus
Aktuelle Texte zum Thema
Die kritische Rezeption des Klassizismus fragt nicht nach der Bedeutung eines «Stils» für eine zeitgenössische Architektur.

Vielmehr wird untersucht, inwieweit ein kulturelles Erbe neu gedacht und für eine industrielle Bauweise verfügbar gemacht
werden könnte. Einige Textauszüge aus aktuellen Diskussionsbeiträgen vermitteln Überlegungen über die Möglichkeiten und
Grenzen, Klassizismen der Architektur zu «vergegenwärtigen».

Textes actuels sur le theme
La reception critique du classicisme ne pose pas la question de la signification d'un «style» pour l'architecture contemporaine.
Elle recherche plutot dans quelle mesure un heritage culturel peut etre repense et mis ä la disposition de la construction

industrialisee. Quelques extraits de textes tirees de discussions actuelles nous livrent des reflexions sur les possibilites et les limites
quant ä «l'actualisation» des classicismes en architecture.

Current Material on the Subject
Critics of classicism do not inquire into the significance of a "style" for a contemporary architecture. Rather, studies are

undertaken to find out to what extent a culturäl heritage could be reformulated and made available for an industrial architecture.
A number of excerpts from current articles furnish some ideas on the possibilities and limits of "realizing" classicisms in
architecture.

Das Problem zeitgenössischer
Architektur ist mithin unser zweifaches Erbe:

erstens, die semantisch gesehen stummen

Elemente industrieller Produktion -
ein Erbe des Modernismus; und zweitens,

die semantisch gesehen zu
vernachlässigenden, historizierenden Fragmente
industriellen Kitsches - ein Erbe des
Postmodernismus. Tatsächlich hatte
Alvar Aalto bereits 1958 diese doppelt missliche

Lage der Architektur der Moderne
diagnostiziert, als er schrieb: «Das Horoskop

der heutigen Baukunst lässt alle
Worte negativ erscheinen. Parallel-
epipede aus Glasquadraten und synthetischen

Metallen führten zu einem
Baumodus ohne Wiederkehr
ausserordentlich populär in unserer naiven
Welt. Und, was noch schlimmer ist: all
dies resultierte in einer Umkehr ins
Gegenteil - eine unkritische, schwerfällige
Suche nach einem Variationsthema.
Erwachsene Kinder spielen hier mit Kurven

und Potentialen, über die sie keinerlei
Kontrolle besitzen. Hollywood lässt

grüssen.»
Dies bringt uns zu dem ausschlaggebenden

Problem, dem wir uns - meiner
Meinung nach jedenfalls - heute
gegenübersehen: Gibt es einen polaren Gegensatz

zwischen den von der industriellen
Massengesellschaft institutionalisierten
wirtschaftlichen Prioritäten und der
Sehnsucht nach einer authentischen Kul-

52

tur, die individuelle Freiheit im öffentlichen

Leben stützen würde; unter
welchen Bedingungen ist es dann möglich,
überhaupt Architektur zu betreiben?
Paradoxerweise ist die einzige kritische
Haltung, die die Architektur heutzutage
einnehmen könnte, jene, langsam eine
Bauontologie aufzubauen, die eine
mythische Darstellung ihrer selbst zum
Inhalt hätte. Bauen wäre somit gleichbedeutend

mit einer tektonischen
Auseinandersetzung, die sich zwar an die pragmatischen

Aspekte eines Obdaches richtet,
gleichzeitig aber auch dessen tektonische
Eigenschaften als Mythos darstellt.

Aus dieser Perspektive heraus sollte

der Klassizismus heute neu überdacht
werden: nicht als abgeschautes stilistisches

Ziergewand, sondern als eine
eigentliche Bauontologie. Unter Verzicht
auf Neuheit, vergängliches Vergnügen,
konsumierbaren ikonographischen
Individualismus und nicht vermittelte
Industrieproduktion plädieren wir für eine
Schliessung architektonischer
Auseinandersetzungen mit der Baulogik des
«Bodenständigen» und deren mimetische
Ausführung: den Klassizismus.

Trotz der oberflächlichen Assoziationen

mit dem Ländlichen und der Natur,

an die uns das Wort «volkstümlich»
unweigerlich erinnert, handelt es sich
hier um eine andere Betonung. Wir meinen

damit nicht stilistische Aspekte, son¬

dern vielmehr das universelle Ethos des
Bauens von Unterkünften unter den
Bedingungen von Materialknappheit und
operativen Bautechniken. Man sucht hier
durch die Evozierung des Volkstümlichen

ja nicht den Primitivismus vorindustrieller

Kulturen zu imitieren. Wir glauben

nicht, dass wir der zeitgenössischen
Industriegesellschaft den Rücken kehren
können, um zur Sicherheit und zu den
Institutionen irgendeiner vorindustriellen
Variante zurückzukehren.

Statt dessen bezieht sich die eigentliche

Bedeutung des Volkstümlichen auf
das Ethos des rudimentären Bauens einer
Unterkunft; eine Tätigkeit, die von
Vernunft, Effizienz, Wirtschaftlichkeit,
Dauerhaftigkeit und Vergnügen gezeichnet
ist. Sicher, verschiedene Materialien und
Techniken schreiben dem Volkstümlichen

regional gefärbte Charakteristika
zu. Aber über sinnliche Erscheinungsbilder

hinaus ist alles Volkstümliche durch
eine Anzahl baulicher a priori
gekennzeichnet, die universell und von essentiell
phänomenologischer Natur sind.

Zunächst einmal beinhaltet das
Bauen - durch die ihm eigene Art - die
Erfahrung des «Lastentragens» und des

«Lastenbedingten», dessen primäre
Manifestationen sich in der Säule und dem
Balken widerspiegeln. Zweitens beinhaltet

es auch die Erfahrung einer horizontalen

wie vertikalen Umschliessung, de-

Wcrk. Bauen+Wohnen Nr. 6.1986



Texte zum Thema

¦¦.¦.:¦'¦¦.-.¦¦¦ ¦

| r"™*

M

¦ r. -

fi-fiZZpz

*

'¦B^WSWH*»'

y: ..¦

sssSSsS «.S.

ren primäre Manifestationen sich im
Dach und der Mauer wiederfinden. Der
Boden, da er eine Wiederholung des

ursprünglichen Baugrundes ist, bleibt flach;
das Dach aber wird zur Schräge, da es -
zusätzlich zur Wasserableitung - den
Endpunkt anzeigt und auch als solcher
erkennbar sein soll. Schliesslich, da jeder
Bau sich in seinen endlichen Elementen
definiert sieht, beinhaltet das Bauen
notwendigerweise auch die Erfahrung der
Gebietsabgrenzung, deren primäre
Manifestationen den Anfang und das Ende
allen Bauens darstellen.

Wendet man all diese baulichen a

priori nun auf die Erstellung von
Unterkünften an, so führt dies zu einer Anzahl
baulicher Folgeerscheinungen, die einen
deutlichen syntaktischen und bildhaften
Status beanspruchen: ein Beispiel dafür
ist der Giebel, der das partikuläre Ende
des Daches kennzeichnet und so auf die
Primärerfahrung des Eintretens hinweist;
oder der Halbpfeiler, der die sich
überschneidenden Erfahrungen des Tragenden

und der Umschliessung darstellt;
oder das Fenster und die Türe, die die
Erfahrung aufgehobener Umschliessung
zu Zwecken des Passierenlassens
versinnbildlichen; oder schliesslich die Säulenreihe,

die die Grenzen kennzeichnet etc.
Solche bautechnischen a priori und

deren Folgeerscheinungen können - so

scheint es zumindest - jenseits aller

Furcht vor einem Interpretationsstreit
identifiziert und deshalb zum Kern eines

allgemeinen Architekturwissens werden.
Die Architektur kann es sich

allerdings nicht leisten, bei diesem
«Startpunkt» zu verharren: sie muss sich über
die blossen Notwendigkeiten des Bauens
erheben, indem sie diese Notwendigkeiten,

aus denen sie überhaupt erst entstehen

konnte, miteinbezieht. Gerade dies
ist die raison d'etre und die eigentliche
Bedeutung des Klassizismus. Der Klassizismus

hält die baulichen a priori des
Obdaches durch die Fabrikation eines fiktiven,

bildlichen Systems um sie herum
fest. Dieses fiktive, bildliche System, das

sowohl die Bauprinzipien wie jene des

Obdaches enthält, wird durch Imitation
erzielt.

Hier ist es nun nötig, die Bedeutung

des Imitationskonzeptes genauer zu
untersuchen. Imitation - das Aristotelische

Konzept der Mimesis - bezieht sich,
sofern es richtig verstanden wird, auf die
Tatsache, dass jegliche Art der Darstellung

ein Analogon und nicht bloss ein Si-

mulacrum ist. Lassen Sie mich dies näher
erklären: Im klassischen Gedankengut ist
die Kunst ein Modus der Realitätsdarstellung.

Realität selbst bleibt aber für
sich allein genommen unverständlich.
Der Mensch kann nun einmal die
Wirklichkeit nur begreifen, indem er sie

umwandelt; und die künstlerische Art, die

nrifTT'

Realität zu begreifen, besteht in einer
Umwandlung durch Darstellung. Jede

Darstellung ist jedoch definitionsgemäss
eine absichtliche Falsifikation dieser
Realität. Und dies, weil keine Darstellung

der Wirklichkeit dieser genau zu

entsprechen vermag. Male ich eine Taube,

so kann diese gemalte Taube niemals
einer wirklichen gleichkommen. Das

Konzept der Imitation - die Mimesis -
bezeichnet nun genau diese bei der
Darstellung entstehende Lücke. Mit anderen
Worten: Das Konzept der Imitation
verweist auf die Tatsache, dass jede künstlerische

Darstellung ihrer Natur gemäss
sowohl fiktiv als auch unvollständig ist. Wäre

dies nicht der Fall, würde es sich nicht
mehr um eine Darstellung handeln; es

wäre dann bloss noch eine Simulation.
Das Konzept der Imitation unterstreicht
somit, bezieht man es auf die Kunst, den

fiktiven Aspekt, die Unvollständigkeit
und die vom Künstler absichtlich
herbeigeführte Distanzierung. Und es ist gerade

dieses durchaus absichtliche Der-Rea-
lität-Trotzen, das die Realität beredt
werden lässt. Oder wie Aristoteles sagte,
«der Taube kommt keine Bedeutung zu,
solange sie nicht vom Menschen gemalt
wird».

Fabrik- und Bürohaus in Ipswich, 1948, Raymond Erith /

Usine et immeublede bureaux ä Ipswich, 1948, Raymond
Erith / Factory-and-office building in Ipswich, 1948

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 53



Aktueller Klassizismus

-\
z?fi

¦r
yj

fi
fi-s —F- wr¦\~j~. iLWA. I Yfi N

H

* ¦\
4 *£¦

?L,-i

¦TT

•J tt» M

r'^s»

Bis hierher habe ich mich zur Afafwr
der Imitation geäussert; das heisst zur
Art und Weise, wie die Idee der Imitation,

der Mimesis, verstanden werden
sollte. Man könnte auch noch fragen:
Was ist die Absicht einer solchen Imitation?

Oder mit anderen Worten, was
denn das Thema der Imitation sei.

Unzweifelhaft blickt die Diskussion
dieses Themas auf eine lange Geschichte
zurück und hat unzählige Kontroversen
verursacht.

Was können wir nun in bezug auf
die Absicht, das Ziel, der Imitation
sagen, betrachten wir die Architektur
selbst? Mit anderen Worten: Was soll die
Architektur überhaupt imitieren? In
bezug auf die klassische Architektur weist
die Imitationsabsicht einen zweifachen
Charakter auf. Die Architektur imitiert
nämlich einerseits deren techne, auf der
anderen aber die Natur.

Zunächst: soweit die klassische
Architektur die techne nachahmt, imitiert
sie die operativen Techniken des Bauens,
der Struktur und des Obdachs, so wie
diese durch die produktive Wirklichkeit
einer Epoche definiert sind. Der klassische

Sims beispielsweise ist eine imitierende

Reflektion über die vorkragenden
Dachsparren und die Regenrinne. Ähnlich

sind auch die Triglyphe und Metopen
des Frieses imitierende Darstellungen
der transversalen Trägerbalken, die auf

dem Architrav ruhen. Absicht ist hier
allerdings nicht ein Duplikat der Konstruktion,

der Struktur und des Obdachs in
untertäniger Form. Ganz im Gegenteil handelt

es sich hier darum, Konstruktion,
Struktur und Obdach symbolisch zu
erfassen.

Zweitens, sofern klassische Architektur

als Imitation der Natur angesehen
werden muss, imitiert sie nicht deren
organische Formen als solche, sondern eher
die diese regelnden Gesetze, wie zum
Beispiel jene der Solidität, der Schwerkraft,

der Proportion, des Beginns und
des Endes etc. Die Erfahrung des
Tragenden beispielsweise wird durch die
Entasis im Schaft der klassischen Säule
sichtbar gemacht. In ganz ähnlicher Weise

werden die Grenzlinien des Beginns
und des Endes durch die Basis und das
Kapitell gekennzeichnet.

Und genau in diesem Sinne imitiert
nun auch der Klassizismus die baulichen
a priori eines Obdachs und die a priorischen

Gesetze der Natur, indem er sie
zum Mythos wandelt. Tatsächlich wird
die ganze tektonische Zusammensetzung
von Säule, Architrav, Fries und Simswerk

zum letzten Gegenstand der klassischen

Betrachtung in der Idee der
Ordnung. Ordnung stellt die Form über die
blosse Notwendigkeit eines Obdachs und
die Naturgesetze; sie stellt auch den
Mythos des Tektonischen über die a priori

der techne und der Natur. Dadurch, dass
sie die techne und die Natur mythisch fiktiv

werden lässt, postuliert der klassische
Gedanken die Wirklichkeit im kontemplativen

Zustand, siegt er über die
Verheerungen kleinkarierten Lebens und
freut sich in einem seltenen Moment des

Unbeteiligtseins an ihrer heiligen Kraft
über das vom Zufall geprägte Leben und
die Natur.

Es ist die in einer solchen Handlung

mythischer Fiktion enthaltene
Möglichkeit, die - zusammen mit dem Ent-
schluss, eine Zivilisation zu schaffen -
das primäre ästhetische Thema des
Klassizismus bildet. Demetri Porphyrios

Quelle: Demetri Porphyrios: Modern Classicism, Vortrag,
gehalten am 2. Internationalen Alvar-Aalto-Symposium in
Helsinki, 1985.

©
Skizze für ein Mausoleum, Friedrich Gilly, 1790 / Esquisse
pour un mausolee, Friedrich Gilly / Sketch for a mauso-
leum, Friedrich Gilly

Die konstruktiven Elemente des dorischen Tempels, Jean
Rondolet, 1838 / Les elements construetifs du temple dori-
que, Jean Rondolet / The construetive elements of the Do-
ric temple, Jean Rondolet

oo
Häuser in Symi, um 1880, Griechenlnd / Maisons ä Symi-
,vers 1880, Grece / Houses in Symi, around 1880, in Greece

Die Arche von Hadrian / L'arche d'Hadrian / The Arch of
Hadrian

54 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1986



Texte zum Thema

*«

«MÜS
¦¦rr-

¦<&
¦¦:-¦¦¦.,

: ¦"«
'"liÜ

s '
¦

* ."

Bedeutung für eine Architektur
der «Vergegenwärtigung»
Mit Begriffen wie Post-Modern

Classicism und Free-Style Classicism hat
Charles Jencks Ende der siebziger und
Anfang der achtziger Jahre unter erheblichem

Rechtfertigungsdruck weitere
Konkretisierungsversuche hinsichtlich
erweiterter, architektonischer Ausdrucksmöglichkeiten

unternommen. Unterstützung
erhielt er dabei von Theoretikern wie
Bernard Huet, der schon 1975 gefordert
hatte, dass Architektur weder natürlich
noch universell sein dürfe. Sie müsse
vielmehr erneut «historisiert» und die
Dialektik der Transformation sozialer Bezüge

eingebunden werden. Wo Josef Ryk-
wert noch vorsichtig konstatierte, dass

«jeder Augenblick der Wahrnehmung eine

umfassende persönliche und kollektive

Vergangenheit» enthalte, die «in
jedem Augenblick der Wahrnehmung neu
geordnet und neu bewertet werden müsse»,

stellt sich für Jencks das Problem der
Neubewertung relativ problemlos dar. Er
fordert eine «re-sematicisation» jenes
neoklassizistischen Embellissements, das
durch die Nationalsozialisten tabuisiert
worden sei.

Pioniere einer solchen «re-semanti-
cisation» klassizistischer Formen sind für
Jencks die europäischen Neorationali-
sten, d.h. Architekten wie Leon Krier
oder Aldo Rossi. In der Tat zählt Leon

Krier, der in den letzten Jahren mit
zunehmender Trennschärfe einen ganzen
Kosmos strenger bis arkadischer
Ordnungssysteme aufs Reissbrett gebracht
hat, zu den radikalsten Verfechtern einer
neuklassischen Architektursprache. Leon

Krier erhebt die Errungenschaften der
antiken Architektur in den Rang des

Quasi-Göttlichen, indem er sie als
wichtigste Erfindung der Menschheit bezeichnet,

bedeutender als Naturwissenschaft,
Philosophie und Kunst aller Zeiten,
human, zeitlos und allein Erlösung versprechend.

Klassizismus ist für L. Krier also
keine Stilfrage, sondern ein sine qua non.
Aldo Rossi dagegen propagiert und realisiert

städtebaulich nicht minder rigide
Ordnungssysteme mit dem «Mut, von
ihrer schweigenden und bedeutungslosen
Reinheit zu sprechen». Rossis (verglichen

mit Krier) erheblich abstrakter
antikisierenden Stadt-Analogien referieren
jedoch ein intelligibles Denkgebäude, in
dem Topographie, Typologie und
Geschichte der Stadt jenen alleingültigen
Massstab für eine sich verändernde
Wirklichkeit abgeben, der nach Rossi «für
beliebige Veränderungen keinen Platz
lässt». Die deutschen Neorationalisten
Josef Paul Kleihues und Oswald Mathias
Ungers sehen ihre Arbeiten dagegen
explizit in der humanistischen Tradition des
romantischen Klassizismus verankert. In
diesem Sinne verdeutlichen die «fünf

Lehren», die Oswald Mathias Ungers aus
dem Werk Schinkels ableitet, nämlich
«die coincidentia oppositorum, die
Beständigkeit der Idee, die Transformation
der Dinge, die Präsenz der Geschichte»
und «die Einheit in der Verschiedenheit»,

auf paradigmatische Weise
Ungers' Strategie einer autonomen, sich
jedoch erinnernden «Einblendung in die
Realität».

Eben diese Autonomie rekonstruktiver,

analoger bzw. sich transformatorisch

einblendender Ordnungssysteme
hat in den letzten Jahren zahlreiche Kritiker

auf den Plan gerufen. Dabei grenzte
Ingo Bohning beispielsweise sehr
differenziert den transzendierenden Charakter

«reiner», sprich autonomer Formen
klassizistischer Provenienz gegen die
dynamische «Prozessualität partizipatori-
schen Bauens» ab. Aber noch ein anderer,

wesentlicher Aspekt der Kritik sei in
diesem Zusammenhang angeführt: Der
Kulturphilosoph Michel Foucault hat
jahrzehntelang versucht, eine Genesis
des menschlichen Sozialverhaltens zu
entwickeln - eines Verhaltens, das sich
sowohl durch historisch konstituierte
Formen als auch pathologische Mechanismen

manifestierte. Dabei unterschied
Foucault nachdrücklich zwischen einer
positiven (expressiven) und einer
funktionalen (adaptiven) Natur von Formen
und Verhaltensweisen. Er stiess bei sei-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/19 55



Aktueller Klassizismus

nen Untersuchungen auf eine lange
historische Kontinuität von gesellschaftlicher
Diskriminierung, die - von ihm als «Welt
der Trauer» bezeichnet - im Lauf der
Geschichte eine adäquate Entsprechung in
«Welten des Ausgeschlossenseins»
gefunden habe. Als bautypologische Muster

zur Ausgrenzung dieser Welten habe
man «geschlossene Systeme» verwendet,
wie Irrenanstalten, Strafanstalten, Charites,

Armenhäuser oder Kasernen.
Foucault konnte nachweisen, dass viele dieser

«geschlossenen Systeme», die er He-
tereotopien nannte, im 19. und 20.
Jahrhundert bautypologisch verantwortungslos

und unmittelbar auf die Textur
moderner Stadt- und Wohnanlagen übertragen

worden sind. Dadurch seien schliesslich

jene schon zitierten expressiven und
adaptiven Verhaltensweisen ausgelöst
worden, mit denen sich die Gesellschaft
gegen «geschlossene Systeme» aufzulehnen

oder an sie anzupassen versucht
habe.

Zum gleichen, wichtigen Thema
weist der Focault-Schüler Georges Teys-
sot darauf hin, dass die Regel im
Humanismus das war, «was im Einklang mit
den Naturgesetzen die Formen bestimmte:

ein morphogenetischer Prozess, der
auf der doppelten Auswirkung von Ursache

und Wirkung gründet und auf einer
mimetischen Theorie der künstlerischen
Schöpfung beruht. Die Regelhaftigkeit
organisierte in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts die Diskontinuität: sie ist
eine Theorie und Praxis des Bruchs, der
Katastrophe.

So erlag schon Charles Fourier im
frühen 19. Jahrhundert einem Irrtum, als
er ausgerechnet das absolutistische
Schloss von Versailles als typologisches
Vorbild für seine Sozialrevolutionäre
Kommune-Haus-Idee der «Phalansteres»
bemühte. Was von ihm als spektakuläre
und revolutionäre Umwidmung feudaler
Inhalte und Formen gedacht war,
entpuppte sich in der Realität als zwanghafte
(jedoch gewünschte) Segregation vom
öffentlichen Leben. Nicht minder
problematisch erscheint es, wenn der radikalste
Neoklassizist der Gegenwart, der spanische

Architekt Ricardo Bofill, noch heute

hypertrophe absolutistische
Stadtbaustrukturen gigantischen Zuschnitts, ge¬

paart mit einem sinnentleerten und
grotesken neoklassizistischen Formenvokabular,

auf Grosssiedlungen des sozialen
Wohnungsbau überträgt. Wie schon im
19. Jahrhundert bescheren moderne
Sozialpaläste dieser Art den Bewohnern
zwar eine künstlich geschlossene, «heile»
Welt, lassen sie aber weder ideell noch
unmittelbar gestaltend bzw. sich «durch
die Erfahrung des Selbstartikulierens»
emanzipierend am gesellschaftlichen
Leben partizipieren

Wir sind heute ganz offensichtlich
in einer Phase des Übergangs, einer
Umbruchphase. Was dabei die Architektur
als Form des gesellschaftlichen
Ausdrucks anbelangt, so haben Ernst Bloch
und viele andere wiederholt auf die
besondere Chance zu «Katharis» und «(Zu-
kunfts-)Projektion» hingewiesen, die fast
ausschliesslich in historischen
Übergangsphasen anzutreffen sei. Gerade
derartige Übergangsphasen wirkten in der
Geschichte nicht selten wie ein Fokus all
dessen, was Tradiertes gründlich in Frage
stellte, dies jedoch weniger um des

Vorganges selbst willen, sondern vielmehr
aus einer kritischen Art von Autoreflexion

heraus, die auf den künstlich
zertrümmerten Traditionen etwas
Andersgeartetes mit einem höheren Realitätsbezug

aufzubauen suchte. Der französische
Strukturalismus hat analog hierzu ein
sehr zutreffendes equilibristisches
Begriffspaar definiert: Rekonstruktion
durch Dekonstruktion.

Unterzieht man Übergangsphasen
der neuzeitlichen Baugeschichte einer
genaueren analytischen Betrachtung, dann
wird man unschwer feststellen, dass im
Lauf der Geschichte stets zwei wesentliche

«Imagos» zyklisch-dialektisch
gegeneinander und aufeinander gewirkt haben.
Dies lässt sich am treffendsten mit dem
britischen Terminus «Gothic versus
Classicism» umschreiben. Dabei sind die beiden

Begriffe «gotisch» und «klassizistisch»

keinesfalls als traditionelle Stilbegriffe,

sondern als gleichermassen
fundamentale wie konträre Grundvoraussetzungen

künstlerischen Handelns zu
verstehen. Also «gotisch» etwa im Sinne
Ruskins oder Hegels, der «freie
Architektur» als (ahistorische) «organische»
Formgebung definiert wissen wollte, die

sich freilich «der Form des Gedankens
unterjochen» müsse. Und «klassizistisch»
etwa im Sinne des Kulturphilosophen
Georg Simmel, der feststellte: «In
symmetrischen Bildungen gewinnt der
Rationalismus zuerst sichtbare Gestalt. Solange

das Leben überhaupt noch triebhaft,
gefühlsmässig, irrational ist, tritt die
ästhetische Erlösung in so rationalistischer
Form auf». Nur um gleich darauf
fortzufahren: «Wenn Verstand, Berechnung,
Ausgleichung es erst durchdrungen
haben, flieht das ästhetische Bedürfnis
wiederum in seinen Gegensatz und sucht das
Irrationale und seine äussere Form, das

Unsymmetrische.»
Umbruchsphasen sind also

gekennzeichnet durch das Aufeinanderprallen
von Gegensätzen, wobei sich hinsichtlich
der Reaktion auf Bewährtes stets das
Problem der Sublimierung oder Tabuisie-
rung stellt. Heidegger meinte zu diesem
Punkt, dass gerade in der Zerrissenheit
und Widersprüchlichkeit solcher Epochen

eine besondere gesellschaftliche
Verantwortung für Gestalter im weitesten

Sinne liege. Diese mussten nämlich
alles tun, um Streit und Widerspruch
nicht zu verdrängen, sondern bewusst
und sichtbar in das eigene Werk zu inkor-
pirieren. Denn erst «der festgestellte
Streit» ist nach Heidegger das Aufscheinen

des Neuen, der «Gestalt».
Frank Werner

Quelle: F. Werner: Glanz und Elend des Klassizismus -
Bedeutung von Klassizismen und Klassikern für eine
Architektur der «Vergegenwärtigung», aus: Ausstellungskatalog

«Klassizismen und Klassiker». Karlsruhe. 1985

56 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 6/1986


	Moderner Klassizismus : aktuelle Texte zum Thema

