Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

**Band:** 72 (1985)

**Heft:** 10: Tägliche Freizeit = Loisirs quotidiens = Daily Leisure

**Buchbesprechung:** Overlay: contemporary art and the art of prehistory [Lucy Lippard]

## Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

## **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

## Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF:** 30.11.2025

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

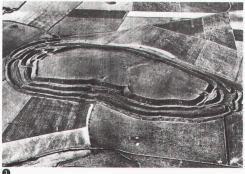
## Steinzeiten

Selbstverständlich gehe sie davon aus, schreibt Lucy Lippard in der Einleitung zu ihrem Buch Overlay. Contemporary Art and the Art of Prehistory1, dass der Kunst eine gesellschaftliche Bedeutung und eine gesellschaftliche Funktion zukomme. Grundsätzlich wenigstens. Denn einige Abschnitte später bleibt auch ihr nichts anderes übrig als die Feststellung, die Kunst der Moderne habe längst jeden Bezug zum Leben verloren - entweder schwebe sie darüber hinweg, als Ergebnis irgendwelchen höheren, geheimnisvollen Tuns, oder sie falle als etwas absolut Nutzloses aus den lebenspraktischen Rastern des Alltags heraus.

Im Bewusstsein dieses Defizits wird denn auch das Anliegen des Buchs aufgefächert: Lippard spürt der vielschichtigen Präsenz vorgeschichtlicher Zeugnisse und Orte im Kunstschaffen der beiden letzten Jahrzehnte nach.

Overlay Überlagerung, Überschichtung. Die sanfte Bestimmtheit der Metapher bringt ein Wesensmerkmal jener Auseinandersetzung zum Ausdruck, die mit der Erde im weitesten Sinne geführt worden ist und mit dem, was sie über Tausende von Jahren hinweg geborgen hat. Die Künstlerinnen und Künstler, die sich mit Steinen, Gräbern, Labyrinthen und Naturzyklen und den damit verbundenen Ritualen und Vorstellungen beschäftigen, kritisieren damit mehr oder minder explizit ihre eigene Kultur, die auf Mustern der Unterwerfung gründet, auf Eroberungen anstelle von Überlagerungen. Der Rückgriff auf vorgeschichtliche Zeiträume ist, wie jeder Primitivismus, vor allem einmal ein Versuch, die Wunden der Zivilisation zu heilen oder, wenigstens, zu pflegen.

Wenn die primitivistische Haltung im 20. Jahrhundert, die vor kurzem bereits einmal an dieser Stelle zur Sprache kam, als Erschliessung einer immer weiteren und umfassenderen Konzeption des Primitiven gelesen werden kann, erscheint die verhältnismässig späte Zuwendung zu den allerersten Anfängen der Menschheitsgeschichte nur folgerichtig. Die ohnehin zu universalistischen Denkansätzen tendierende Kunst der sechziger Jahre stiess hier auf einen noch unkolonisierten mythischen Bereich, dessen Dimensionen es mit Marshall McLuhans medieneuphori-



schem «Global Village» durchaus aufnehmen konnten.

Es ist überdies ein Bereich, dessen Offenheit provozieren musste - im Gegensatz etwa zum traditionellen Feld «primitiver» Kunst, in dem der ethnologische Erkenntnisstand jeder Aneignung immer höhere Bewusstseinsbarrieren errichtete. Zu Recht weist Lucy Lippard auf die mit - oft widersprüchlichen - spekulativen Momenten durchsetzten Theorien zur Ur- und Frühgeschichte hin. Es seien diese Widersprüche, die sowohl die megalithischen Kulturen als auch uns am Leben und in Bewegung erhalten würden. In der Tat: erst aus solcher Bewegung und Spekulation heraus vermögen neue Bilder zu entstehen. Wo sich wissenschaftliche Exaktheit und Objektivität laufend selbst in Frage stellen, wo die Wahrheit ohnehin nur als Näherungswert behandelt werden kann in einem Prozess kreativer und einfühlender Hvpothesenbildung: da erfährt die künstlerische Übersetzungsarbeit quer durch Form, Raum und Zeit eine zusätzliche Rechtfertigung.

Überlagerungen. Menschenzeit über Erdenzeit, Fortschritt über Zyklik, christlicher Kult über heidnischem Ritual, Fragmentierung über Ganzheit. Und, als Prozess, der sich im prähistorischen Primitivismus gewissermassen umzukehren sucht, Wissenschaft über Kunst. In jeder dieser Schichtungen - und all der anderen, die in Overlay einsichtig gemacht werden - liegen kollektive Erfahrungen, die als Modelle ins Bewusstsein erhoben werden sollen. Denn: dass solche kulturgeschichtlichen Entwicklungen sich im rationalismusgeschädigten Denken des späten 20. Jahrhunderts nicht länger als Polaritäten behaupten, sondern neue, synthetisierende Wirkungen entfalten, wird für unsere Gesellschaft lebenswichtig sein. Wer an Modellen für diese Synthese arbeitet,



Overlay, Mitte 1983 in einer amerikanischen Ausgabe erschienen, hat bei uns nur wenig Beachtung gefunden. Eine deutsche Übersetzung steht meines Wissens nicht in Aussicht. Leider - weil damit eine engagierte, kompetent erarbeitete und überaus materialreiche Dokumentation wohl nur einem kleineren Kreis zugänglich bleiben wird.

Die für mich entscheidende Qualität von Lippards Buch liegt darin, dass ihr Rückblick nur selten in den - durchaus interessanten - kunstimmanenten Formalien hängenbleibt, sondern eben genau auf das überzeitliche Modelldenken abzielt. Konkret heisst das, dass Lippard jeweils als Quellensichtung die prähistorischen Bezugspunkte skizziert, aus diesen dann weiterführende kulturvergleichende Überlegungen entwickelt und schliesslich ihre Auswahl an Kunstwerken vorführt, die diesen Überlegungen verpflichtet sind. Natürlich wird diese Methode nicht stur durchgespielt; die einzelnen Elemente finden jeweils recht locker zusammen, wirken fast schon als Materialsammlung, deren innerer Zusammenhalt sich erst nach und nach verständlich macht.

Die ganze ausufernde Fülle verdichtet sich in sechs thematischen, einander des öftern berührenden Komplexen: Stones; Feminism and Prehistory; The Forms of Time: Earth and Sky, Words and Numbers; Time and Again: Maps and Places and Journeys; Ritual; Homes and Graves and Gardens.

Ein Beispiel: Maps and Places and Journeys thematisiert das Motiv der Reise, das natürlich schon immer nicht nur im räumlichen, sondern ebensosehr im spirituellen Sinne verstanden wurde, als Weg zu Erkenntnis und Erleuchtung. Landkarten wären dann die Kalender dieses Raumes

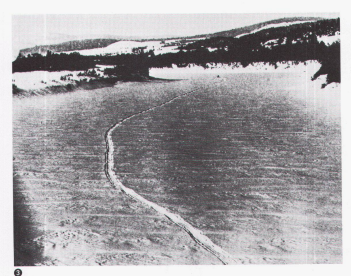
und vorläufige Ergebnisse einer symbolischen Kartographie des menschlichen Geistes. Eine gute Karte habe, so die von Lippard zitierte amerikanische Künstlerin Nancy Graves, die Komplexität von Natur und Idee in den Griff bekommen und sie in einer gleichermassen nötigen wie angemessenen Abstraktion aufgehoben.

Es gibt verschiedenste mitive Vorbilder für derartige Zeichensysteme - von australischen Sandzeichnungen über die aus Ruten gefertigten polynesischen Seekarten bis zu den riesigen Erdzeichnungen, die an mehreren Orten der Welt erhalten sind und möglicherweise ebenfalls als Karten- oder Kalendersysteme im weitesten Sinne interpretiert werden müssen. Sie binden eine ungemein starke Faszination an sich; allein die zahllosen Vermutungen, die beispielsweise über die Linienfelder im peruanischen Nazca in die Welt gesetzt worden sind, vermitteln einen Eindruck von den gewaltigen Denkund Bildräumen, die sich da auftun. Der Weg, der vom Labyrinth in der Küstenwüste Perus zu jenem anderen führt, das Richard Fleischner 1974 auf Rhode Island angelegt hat, oder auch zu Richard Longs Connemara Sculpture von 1971, legt Reisen und Sprünge nach beiden Richtungen

Long gehört im übrigen zu jenen, die das Unterwegssein im wörtlichen Sinne in wohl alle künstlerischen Arbeiten einfliessen lassen, bisweilen deutlich und manifest, dann wieder als letztlich unsichtbare, hinter dem Werk zu vermutende Arbeitsbedingung. «A walk is just one more layer», schreibt Richard Long, «a mark, laid upon the thousands of other layers of human and geographic history on the surface of the land. Maps help to show this.»

Weitere Werke werden in den Zusammenhang von räumlich-geistiger Erkundung gestellt: Walter de





Marias Lightning Field, Christos Running Fence, Carl Andres Secant, Dennis Oppenheims Time Line und andere mehr. Nicht alle dieser Zuweisungen vermögen zu überzeugen. Das spielt, scheint mir, aber auch nur eine geringe Rolle. Overlay ist eine Collage, erprobt das Nebeneinander von Entlegenem und baut selbst ein Gefüge verschiedenster Überschichtungen. Die Unschärfen, die das natürlich mit sich bringt, sind entschuldbar - angefangen beim Begriff «prähistorisch», in den nach und nach weit mehr hineingenommen wird, als dienlich ist, wobei dann die bunte Mischung als authentischer Reflex älterer, tatsächlich frühgeschichtlicher, unglücklicherweise halt nicht erhaltener Zeugnisse ausgegeben wird..

Lippard sperrt sich gegen detaillierte, auf absolute Schlüssigkeit pochende Beweisführungen. Zu Recht einerseits – das Thema wäre, in diesem Rahmen zumindest, anders gar nicht zu bewältigen gewesen. Und sie bewahrt sich damit eine Leichtigkeit und mitunter fast schon intime Nähe zu den Werken, die gefangennehmen muss.

Anderseits geht das nur dort gut, wo ihr theoretischer Ansatz von Anfang an bestätigt wird, das heisst, wo die künstlerische Qualität einer Arbeit die Zuwendung vom Archaischen an der optimistischen Vision einer Synthese von Gegenwart und Vergangenheit schärft. Wenn jedoch – und hier ist Lippard der Vorwurf eines gewissen Positivismus nicht zu ersparen – simple Rührseligkeit Trumpf ist, schleichen sich umgehend Peinlichkeiten ein. Wenn die Nachahmung keltischer Rituale eine ge-

dankliche Durchdringung dessen verhindert, was Rituale in heutiger Zeit freisetzen könnten, verliert sich jede Modellhaftigkeit in diffusem Kitsch. Wenn in Bruchstücken erhaltenes Volksbrauchtum flugs zur Rekonstruktion heidnischer Ursprünge herhalten muss, überwabert naturnaher, aber dumpfer Gefühlsnebel den letzten Rest an Hellsichtigkeit.

Es gibt einige Anklänge dieser Art in Overlay – zwangsläufig, sie sind Teil einer jeden primitivistischen Strömung. In Zeiten tiefer Verunsicherung besteht ein Bedarf an heilen, problemlosen Zufluchtsorten. Es gibt sie gerade auch in der feministischen Kunst, die Lucy Lippard so entschieden in den Vordergrund rückt. Hier hätte eine (möglicherweise durchaus spekulative) Kritik ebenso anzusetzen wie dort, wo der Traum von der gesellschaftlichen Funktion des



Künstlers, die im Kontakt mit Primitivem zurückzugewinnen wäre, offensichtlich nicht aufgeht. Einer, der seit geraumer Zeit genau diesen Traum mit künstlerischer wie mit reflektierender Imagination speist, ist Joseph Beuys – er fehlt in Lippards Buch. Es fehlt auch A.R. Penck, und mit ihm einige andere Europäer ausserhalb Grossbritanniens, die auf durchaus eigene Art mit Prähistorischem gearbeitet haben.

Einschränkungen wie diese vermögen die aufs Ganze gesehen kraftvolle Hoffnung kaum zu beeinträchtigen, auf die Overlay zurückblickt und die über weite Strecken so etwas wie Identifikation erlaubt. Es ist eine Hoffnung jedoch, die, in den späten sechziger Jahren geformt, mittlerweile längst korrumpiert worden ist. Wen kümmert denn heute, im Ernst, die gesellschaftliche Bedeu-

tung und die gesellschaftliche Funktion von Kunst auch nur als Anspruch? Die weltweite Malerei aus dem überstrapazierten Bauch hat das Ziel der einstigen Mythensuche pervertiert; mit ironischen Zitatkonglomeraten oder sogar nacktem Zynismus lässt sich – die Postmoderne führt das in allen Bereichen vor – dem Mythos nicht beikommen. Noch ist unklar, wie das enden mag.

Ohne in Kulturpessimismus machen zu wollen: beim Blättern in Dokumentationen wie Overlay beschleicht mich ein Gefühl wehmütiger Hilflosigkeit, jenem nicht unähnlich, das etwa die Indianerfotografien eines Edward Curtis auslösen, erinernd an die zugrunde gerichtete Souveränität des Menschen.

Martin Heller



1 Lucy Lippard: Overlay. Contemporary Art and the Art of Prehistory, New York 1983

Flugbild Maiden Castle, Dorset, England, erste Spuren ca. 3000 v. Chr., heutiger Zustand von 300 v. Chr.

Nazca Plains, Peru, ca. 400 v. Chr., bis 900 n. Chr.

Oennis Oppenheim, Time Line, 1968, gezogen mit einem Schneefahrzeug, über der Zeitgrenze zwischen den USA und Kanada

Aichard Fleischer, Sod Maze, 1974, Château-sur-Mer, Newport, Rhode Island

Richard Long, Connemara Sculpture, 1971, Irland