
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 10: Tägliche Freizeit = Loisirs quotidiens = Daily Leisure

Buchbesprechung: Overlay : contemporary art and the art of prehistory [Lucy Lippard]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum

Steinzeiten

Selbstverständlich gehe sie
davon aus, schreibt Lucy Lippard in
der Einleitung zu ihrem Buch Overlay.

Contemporary Art and the Art of
Prehistory1. dass der Kunst eine
gesellschaftliche Bedeutung und eine
gesellschaftliche Funktion zukomme.
Grundsätzlich wenigstens. Denn einige

Abschnitte später bleibt auch ihr
nichts anderes übrig als die Feststellung,

die Kunst der Moderne habe
längst jeden Bezug zum Leben verloren

- entweder schwebe sie darüber
hinweg, als Ergebnis irgendwelchen
höheren, geheimnisvollen Tuns, oder
sie falle als etwas absolut Nutzloses
aus den lebenspraktischen Rastern
des Alltags heraus.

Im Bewusstsein dieses Defizits

wird denn auch das Anliegen des
Buchs aufgefächert: Lippard spürt
der vielschichtigen Präsenz
vorgeschichtlicher Zeugnisse und Orte im
Kunstschaffen der beiden letzten
Jahrzehnte nach.

Overlay - Überlagerung,
Überschichtung. Die sanfte
Bestimmtheit der Metapher bringt ein
Wesensmerkmal jener Auseinandersetzung

zum Ausdruck, die mit der
Erde im weitesten Sinne geführt worden

ist und mit dem, was sie über
Tausende von Jahren hinweg geborgen

hat. Die Künstlerinnen und
Künstler, die sich mit Steinen,
Gräbern, Labyrinthen und Naturzyklen
und den damit verbundenen Ritualen
und Vorstellungen beschäftigen,
kritisieren damit mehr oder minder
explizit ihre eigene Kultur, die auf
Mustern der Unterwerfung gründet, auf
Eroberungen anstelle von Überlagerungen.

Der Rückgriff auf
vorgeschichtliche Zeiträume ist, wie jeder
Primitivismus, vor allem einmal ein
Versuch, die Wunden der Zivilisation
zu heilen oder, wenigstens, zu
pflegen.

Wenn die primitivistische
Haltung im 20. Jahrhundert, die vor
kurzem bereits einmal an dieser Stelle

zur Sprache kam, als Erschliessung
einer immer weiteren und umfassenderen

Konzeption des Primitiven
gelesen werden kann, erscheint die
verhältnismässig späte Zuwendung zu
den allerersten Anfängen der
Menschheitsgeschichte nur folgerichtig.

Die ohnehin zu universalistischen
Denkansätzen tendierende Kunst der
sechziger Jahre stiess hier auf einen
noch unkolonisierten mythischen
Bereich, dessen Dimensionen es mit
Marshall McLuhans medieneuphori-

*S

schem «Global Village» durchaus
aufnehmen konnten.

Es ist überdies ein Bereich,
dessen Offenheit provozieren musste

- im Gegensatz etwa zum traditionellen
Feld «primitiver» Kunst, in dem

der ethnologische Erkenntnisstand
jeder Aneignung immer höhere Be-
wusstseinsbarrieren errichtete. Zu
Recht weist Lucy Lippard auf die mit
- oft widersprüchlichen - spekulativen

Momenten durchsetzten Theorien

zur Ur- und Frühgeschichte hin.
Es seien diese Widersprüche, die
sowohl die megalithischen Kulturen als
auch uns am Leben und in Bewegung
erhalten würden. In der Tat: erst aus
solcher Bewegung und Spekulation
heraus vermögen neue Bilder zu
entstehen. Wo sich wissenschaftliche
Exaktheit und Objektivität laufend
selbst in Frage stellen, wo die Wahrheit

ohnehin nur als Näherungswert
behandelt werden kann in einem Prozess

kreativer und einfühlender
Hypothesenbildung: da erfährt die
künstlerische Übersetzungsarbeit
quer durch Form, Raum und Zeit eine

zusätzliche Rechtfertigung.
Überlagerungen. Menschenzeit

über Erdenzeit, Fortschritt über
Zyklik, christlicher Kult über heidnischem

Ritual, Fragmentierung über
Ganzheit. Und, als Prozess, der sich
im prähistorischen Primitivismus
gewissermassen umzukehren sucht,
Wissenschaft über Kunst. In jeder
dieser Schichtungen - und all der
anderen, die in Overlay einsichtig
gemacht werden - liegen kollektive
Erfahrungen, die als Modelle ins
Bewusstsein erhoben werden sollen.
Denn: dass solche kulturgeschichtlichen

Entwicklungen sich im
rationalismusgeschädigten Denken des späten

20. Jahrhunderts nicht länger als
Polaritäten behaupten, sondern
neue, synthetisierende Wirkungen
entfalten, wird für unsere Gesellschaft

lebenswichtig sein. Wer an
Modellen für diese Synthese arbeitet,

weist sich eine in hohem Masse sinn-
und einheitsstiftende Aufgabe zu.

Overlay, Mitte 1983 in einer
amerikanischen Ausgabe erschienen,
hat bei uns nur wenig Beachtung
gefunden. Eine deutsche Übersetzung
steht meines Wissens nicht in
Aussicht. Leider - weil damit eine
engagierte, kompetent erarbeitete und
überaus materialreiche Dokumentation

wohl nur einem kleineren Kreis
zugänglich bleiben wird.

Die für mich entscheidende
Qualität von Lippards Buch liegt darin,

dass ihr Rückblick nur selten in
den - durchaus interessanten -
kunstimmanenten Formalien hängenbleibt,

sondern eben genau auf das

überzeitliche Modelldenken abzielt.
Konkret heisst das. dass Lippard
jeweils als Quellensichtung die
prähistorischen Bezugspunkte skizziert,
aus diesen dann weiterführende
kulturvergleichende Überlegungen
entwickelt und schliesslich ihre Auswahl
an Kunstwerken vorführt, die diesen
Überlegungen verpflichtet sind.
Natürlich wird diese Methode nicht stur
durchgespielt; die einzelnen Elemente

finden jeweils recht locker zusammen,

wirken fast schon als
Materialsammlung, deren innerer
Zusammenhalt sich erst nach und nach
verständlich macht.

Die ganze ausufernde Fülle
verdichtet sich in sechs thematischen,
einander des öftern berührenden
Komplexen: Stones; Feminism and
Prehistory; The Forms ofTime: Earth
and Sky, Words and Numbers; Time
and Again: Maps and Places and
Journeys; Ritual; Homes and Graves
and Gardens.

Ein Beispiel: Maps and Places
and Journeys thematisiert das Motiv
der Reise, das natürlich schon immer
nicht nur im räumlichen, sondern
ebensosehr im spirituellen Sinne
verstanden wurde, als Weg zu Erkenntnis

und Erleuchtung. Landkarten wären

dann die Kalender dieses Raumes

16

und vorläufige Ergebnisse einer
symbolischen Kartographie des menschlichen

Geistes. Eine gute Karte habe,
so die von Lippard zitierte amerikanische

Künstlerin Nancy Graves, die
Komplexität von Natur und Idee in
den Griff bekommen und sie in einer
gleichermassen nötigen wie angemessenen

Abstraktion aufgehoben.
Es gibt verschiedenste

primitive Vorbilder für derartige
Zeichensysteme - von australischen
Sandzeichnungen über die aus Ruten
gefertigten polynesischen Seekarten
bis zu den riesigen Erdzeichnungen,
die an mehreren Orten der Welt
erhalten sind und möglicherweise ebenfalls

als Karten- oder Kalendersysteme
im weitesten Sinne interpretiert

werden müssen. Sie binden eine
ungemein starke Faszination an sich;
allein die zahllosen Vermutungen, die
beispielsweise über die Linienfelder
im peruanischen Nazca in die Welt
gesetzt worden sind, vermitteln einen
Eindruck von den gewaltigen Denk-
und Bildräumen, die sich da auftun.
Der Weg, der vom Labyrinth in der
Küstenwüste Perus zu jenem anderen
führt, das Richard Fleischner 1974
auf Rhode Island angelegt hat, oder
auch zu Richard Longs Connemara
Sculpture von 1971, legt Reisen und
Sprünge nach beiden Richtungen
nahe.

Long gehört im übrigen zu
jenen, die das Unterwegssein im wörtlichen

Sinne in wohl alle künstlerischen

Arbeiten einfliessen lassen,
bisweilen deutlich und manifest,
dann wieder als letztlich unsichtbare,
hinter dem Werk zu vermutende
Arbeitsbedingung. «A walk is just one
more layer», schreibt Richard Long,
«a mark, laid upon the thousands of
other layers of human and geographie
history on the surface of the land.
Maps help to show this.»

Weitere Werke werden in den
Zusammenhang von räumlich-geistiger

Erkundung gestellt: Walter de

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 10/1985



Buchbesprechung

<ß* ""

t
•

te

Mfc- irv
wi".~-/m,,T-

:

¦———¦

"
y

Marias Lightning Field, Christos

Running Fence, Carl Andres Secant,

Dennis Oppenheims Time Line und
andere mehr. Nicht alle dieser
Zuweisungen vermögen zu überzeugen.
Das spielt, scheint mir, aber auch nur
eine geringe Rolle. Overlay ist eine

Collage, erprobt das Nebeneinander

von Entlegenem und baut selbst ein

Gefüge verschiedenster Überschichtungen.

Die Unscharfen, die das

natürlich mit sich bringt, sind entschuldbar

- angefangen beim Begriff
«prähistorisch», in den nach und nach

weit mehr hineingenommen wird, als

dienlich ist, wobei dann die bunte
Mischung als authentischer Reflex älterer,

tatsächlich frühgeschichtlicher,
unglücklicherweise halt nicht erhaltener

Zeugnisse ausgegeben wird...
Lippard sperrt sich gegen

detaillierte, auf absolute Schlüssigkeit
pochende Beweisführungen. Zu
Recht einerseits - das Thema wäre,
in diesem Rahmen zumindest, anders

gar nicht zu bewältigen gewesen.
Und sie bewahrt sich damit eine

Leichtigkeit und mitunter fast schon

intime Nähe zu den Werken, die

gefangennehmen muss.
Anderseits geht das nur dort

gut, wo ihr theoretischer Ansatz von
Anfang an bestätigt wird, das heisst,

wo die künstlerische Qualität einer
Arbeit die Zuwendung vom Archaischen

an der optimistischen Vision
einer Synthese von Gegenwart und

Vergangenheit schärft. Wenn jedoch

- und hier ist Lippard der Vorwurf
eines gewissen Positivismus nicht zu

ersparen - simple Rührseligkeit
Trumpf ist, schleichen sich umgehend
Peinlichkeiten ein. Wenn die
Nachahmung keltischer Rituale eine ge-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 10/1985

dankliche Durchdringung dessen

verhindert, was Rituale in heutiger Zeit
freisetzen könnten, verliert sich jede
Modellhaftigkeit in diffusem Kitsch.
Wenn in Bruchstücken erhaltenes
Volksbrauchtum flugs zur
Rekonstruktion heidnischer Ursprünge
herhalten muss, überwabert naturnaher,
aber dumpfer Gefühlsnebel den letzten

Rest an Hellsichtigkeit.
Es gibt einige Anklänge dieser

Art in Overlay - zwangsläufig, sie

sind Teil einer jeden primitivistischen
Strömung. In Zeiten tiefer Verunsicherung

besteht ein Bedarf an heilen,
problemlosen Zufluchtsorten. Es gibt
sie gerade auch in der feministischen
Kunst, die Lucy Lippard so entschieden

in den Vordergrund rückt. Hier
hätte eine (möglicherweise durchaus

spekulative) Kritik ebenso anzusetzen

wie dort, wo der Traum von der

gesellschaftlichen Funktion des

Künstlers, die im Kontakt mit
Primitivem zurückzugewinnen wäre,
offensichtlich nicht aufgeht. Einer, der

seit geraumer Zeit genau diesen

Traum mit künstlerischer wie mit
reflektierender Imagination speist, ist

Joseph Beuys - er fehlt in Lippards
Buch. Es fehlt auch A.R. Penck, und

mit ihm einige andere Europäer
ausserhalb Grossbritanniens, die auf
durchaus eigene Art mit Prähistorischem

gearbeitet haben.

Einschränkungen wie diese

vermögen die aufs Ganze gesehen

kraftvolle Hoffnung kaum zu
beeinträchtigen, auf die Overlay zurückblickt

und die über weite Strecken so

etwas wie Identifikation erlaubt. Es

ist eine Hoffnung jedoch, die, in den

späten sechziger Jahren geformt,
mittlerweile längst korrumpiert worden

ist. Wen kümmert denn heute,
im Ernst, die gesellschaftliche Bedeu-

9f%

-**/ j j
Sr.» *-*»«._Tte «* J* «T"*

tung und die gesellschaftliche Funktion

von Kunst auch nur als

Anspruch? Die weltweite Malerei aus

dem überstrapazierten Bauch hat das

Ziel der einstigen Mythensuche
pervertiert; mit ironischen Zitatkonglomeraten

oder sogar nacktem Zynismus

lässt sich - die Postmoderne
führt das in allen Bereichen vor -
dem Mythos nicht beikommen. Noch
ist unklar, wie das enden mag.

Ohne in Kulturpessimismus
machen zu wollen: beim Blättern in
Dokumentationen wie Overlay
beschleicht mich ein Gefühl wehmütiger

Hilflosigkeit, jenem nicht unähnlich,

das etwa die Indianerfotografien
eines Edward Curtis auslösen,
erinnernd an die zugrunde gerichtete
Souveränität des Menschen.

Martin Heller

1 Lucy Lippard: Overlay. Contemporary
Art and the Art of Prehistory, New
York 1983

Flugbild Maiden Castle, Dorset, England,
erste Spuren ca. 3000 v. Chr., heutiger
Zustand von 300 v. Chr.

Nazca Plains, Peru, ca. 400v. Chr., bis 900

n. Chr.

Dennis Oppenheim, Time Line, 1968,
gezogen mit einem Schneefahrzeug, über der
Zeitgrenze zwischen den USA und Kanada

Richard Fleischer, Sod Maze, 1974, Chä-
teau-sur-Mer, Newport, Rhode Island

e
Richard Long, Connemara Sculpture,
1971, Irland

17


	Overlay : contemporary art and the art of prehistory [Lucy Lippard]

