
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 12: Geschichte(n) für die Gegenwart = Histoire(s) pour le présent =
Today's (Hi)story

Artikel: Vom "Schönen Schein" : das Gesamtkunstwerk und das Schweigen der
postmodernen Architektur

Autor: Müller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-54866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-54866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Standpunkt

:>:,
t

+•"
*'''*\

l^

«c-

¦J
>y J^ PPP ¦¦¦- :¦¦:¦

p- y-y

48 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985



Vom «Schönen Schein»

Michael Müller

Vom «Schönen Schein»
Das Gesamtkunstwerk und das Schweigen der postmodernen Architektur
Hinter dem «Schönen Schein», so wie ihn eine «postmoderne» Architektur inszeniert, versteckt sich eine Entpolitisierung

kultureller Modernisierungsprozesse. Dies widerspiegle sich auch in der Rezeption der Moderne, sagt Michael Müller in seiner
kritischen Analyse der «postmodernen» Architektur: Der Angriff gegen die Moderne richte sich nicht gegen ihre Kunstrichtung,
sondern gegen die Avantgarde-Architektur, die ersatzlos preisgegeben würde und mit ihr die sozial- und kulturpolitischen
Ansprüche.

L'oeuvre d'art totale et le silence de l'architecture postmoderne
Derriere la «belle apparence» teile que l'architecture «postmoderne» la met en scene, se dissimule la depolitisation du

processus de modernisation culturelle. Michael Müller nous montre comment cela se reflete dans la reception du moderne avec
son analyse critique de l'architecture «postmoderne»: L'attaque contre le moderne n'est pas dirigee contre l'orientation de son art,
mais contre Vavant-garde - architecture sacrifiee sans contrepartie et avec eile les aspirations socioculturelles et politiques.

The total work of art and the silence of Post-Modern architecture
Behind the fagade of "fair seeming", as staged by a certain "Post-Modern" architecture, there is concealed an attempt to

eliminate politics from culturäl modernization processes. According to Michael Müller in his critical analysis of "Post-Modern"
architecture, this is also reflected in the reception ofthe Modern style: The attack on the Modern syle, says Müller, is directed not
against its artistic tendency but against the avant garde - architecture, which it is intended to scrap without any replacement and,
along with it, any social and culturäl demands.

Man sagt, der postmodernen
Architektur sei es gelungen, wieder zur
Selbständigkeit der Formen gegenüber
den Zwecken zurückgefunden zu haben.
Sie spreche wieder eine Sprache! Und
sicherlich bestätigen die vielen internationalen

Beispiele postmodernen Bauens
auch diesen Eindruck. Doch meine ich,
dass die Ästhetik dieser Architektur auf
mehr hinaus will, als es die Vielfalt der
Formen an ihrer Oberfläche verrät. Nicht
sie ist das wirklich Entscheidende,
sondern das Bemühen, dem Bauwerk eine
über seinen Zweck hinausweisende
Bedeutung zu geben.1 Diese Bedeutung ist
denn auch nicht wirklich abhängig von
der Anwesenheit zur Schau gestellter
Fähigkeit zur Sprache bzw. Form, wie es die
zum Teil waghalsigen Adaptionen und
willkürlichen Vermischungen historischer

Stilelemente vielleicht suggerieren.
Diese Versuche stehen der Bedeutung,
auf die postmoderne Architektur hinauswill,

im Grunde gleichgültig gegenüber.
Damit will ich nicht sagen, die vor Jahren
eingeleitete Rehabilitierung der Form
durch die postmoderne Architektur sei
nicht für die Mehrzahl der Architekten
auch heute noch der einzige Weg, diese
Bedeutung überhaupt zu veranschaulichen.

Charles Moore, Piazza d'Italia, New Orleans, 1976-1979

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985

Aber gerade ein so hervorragendes
Beispiel wie das Architekturmuseum von
Ungers in Frankfurt am Main belegt, wie
sehr die Anwesenheit der Form an der
Oberfläche zurückgenommen werden
kann, um schliesslich dort, wo es um die
Erfahrung der Bedeutung dieser Architektur

geht, beinahe auf ihre sinnliche
Erscheinung zu verzichten.2

Das Gemeinsame der postmodernen

Architektur ist, dass sie in ihren
besten Werken wieder zum Kunstwerk
vordringen will. Architekten wie Ungers,
Hollein, Stirling, Meier oder Kleihues
wollen wieder Kunst schaffen. Ihre
Architekturen sind Kunstwerke. Die
Bedeutung der Form liegt daher im neuerlichen

Kunstcharakter der Architektur
begründet. Und dieser bedeutet die
Architektur.2" Dies vorausgeschickt, möchte
ich weiter gleich einem Missverständnis
vorbeugen. Der vermeintliche Bruch der
postmodernen Architektur mit der
modernen Architektur ist keineswegs schon
der Bruch mit der Moderne. Hier sind in
der Vergangenheit nicht nur begriffliche
Unscharfen unterlaufen, sondern es ist
m.E. durchaus beabsichtigt der postmodernen

Architektur von ihren Befürwortern

eine Bedeutung untergeschoben
worden, die sie zu einem mit hohem
Pathos ausgestatteten, epochalen Ereignis
einer grossen Veränderung aufwertet.
Die Postmoderne, wie sie sich selbst ger¬

ne sieht: als Verweis auf die neue
Geschichtsphase einer Zeit «nach» der
Moderne, von der es heisst, sie sei alt
geworden.3

An Jahren alt geworden ist die
Moderne sicherlich. Immerhin dauert der
Prozess der kulturellen Modernisierung
nun schon seit gut zwei Jahrhunderten an

- soweit er unmittelbar zusammenhängt
mit dem Aufstieg der bürgerlichen Klasse,

der Durchsetzung der kapitalistischen
Produktionsweise und einer mittlerweile
nahezu alle Lebensbereiche überziehenden

Rationalität und deren «Entzauberung»

der Welt. Spätestens mit Baudelaire
und Manet hatte bereits um die Mitte

des vorigen Jahrhunderts der moderne
Künstler ein modernes Bewusstsein von
sich und seiner Zeit entwickelt. Die
Modernität, so hatte Baudelaire 1863

geschrieben, «ist das Vorübergehende, das

Entschwindende, das Zufällige...»"
Die leidvolle Erfahrung des bürgerlichen

Individuums, dass es sich als bourgeois

und citoyen im modernen Staat
nicht mehr im Zusammenhang als praktisch

handelndes und fühlendes Wesen
erfahren kann - also die Erfahrung der
Entfremdung bzw. Entzweiung -, ist sehr
früh als ein zentrales Problem der
Moderne empfunden und begriffen worden.
Aber ebenso reichen die Versuche bis an
das Ende des 18. Jahrhunderts zurück,
die nachteiligen Erscheinungen der Auf-

49



Standpunkt

i

* ^

\'"' \
H te i

¦--31,

wem

i.Vi"VV"
* « BT-?

: »

Li At ..ii irvi
1 IL

klärung über den als zweckfrei bestimmten,

autonomen ästhetischen Weg der
Erfahrung auszugleichen. Seit ihrer
Autonomsetzung in der Ästhetik des
deutschen Idealismus ist die Kunst die Institution,

die es den'bürgerlichen sozialisierten

Individuen ermöglicht, die fortschreitende

Rationalisierung aller gesellschaftlichen

Bereiche zu ertragen. Das Subjekt
bildet sich nicht mehr in der
Auseinandersetzung mit der Gesellschaft, sondern
im Freiraum ästhetischer Erfahrung.

Die Postmoderne in der Architektur

war gut beraten, in ihrem Bemühen
um eine scheinbare Erneuerung auf
diesen, im kulturellen Modernisierungspro-
zess freigelegten Erfahrungsspielraum
nicht verzichtet zu haben. Die Kritik an
der modernen Architektur ist nicht die
Ablehnung der Architektur der Moderne,

wie etwa die eines Otto Wagner,
eines wahrhaft modernen Architekten. Seine

zwischen 1904 und 1906 in Wien
errichtete Postsparkasse ist in Vollendung
das, was Wagner wenige Jahre zuvor als
«Moderne Architektur» gefordert hatte.

Das Angriffsziel ist die Avantgarde-
Architektur, die nur wenig später im
Werk von Adolf Loos und seiner Trennung

von Architektur und Kunst5
erstmals thematisiert wurde. Diese Avantgarde

hat mit den Werken des «Neuen
Bauens»-, den Siedlungskomplexen eines

Taut in Berlin oder eines May in Frankfurt

am Main unser Bild von moderner
Architektur entscheidend geprägt. Die
Postmoderne wendet sich gegen die
kulturellen Erneuerungspraktiken dieser
Avantgarde. Daran stört sie, dass die
Avantgarde in den ersten drei Jahrzehnten

die von der Wirklichkeit abgespaltenen

Bereiche von Kunst und Architektur
in einer Weise radikalisiert hat, dass
nunmehr die dort gemachten Erfahrungen
tatsächlich in die Lebenspraxis überführt
werden sollten. Das verstiess gewissermassen

gegen die Vereinbarungen.
Insbesondere wurden für die Architektur
soziale und damit ins Politische hinüberreichende

Konsequenzen gefordert, die von
der Postmoderne heute für das Versagen
der modernen Architektur, ihre
menschenverachtende Planungsrationalität
verantwortlich gemacht werden.6

Der Begriff der Postmoderne in der
gegenwärtigen Architekturdiskussion ist
irreführend. Er bezieht sich auf etwas,
das hinter die durch die Avantgarde radi-
kalisierte Moderne zurückfällt, nicht
aber hinter die Moderne und auch nicht
über diese hinausweist. Indem man sich
aber dieser Täuschung einer Gleichsetzung

von Avantgarde und Moderne
bedient, kann im Rückgriff auf das, was
Heinrich Klotz7 so emphatisch die
Bestimmung einer Architektur als «Werk

#*»

m m

r *w|

des schönen Scheins» nennt, behauptet
werden, die Postmoderne betreibe in
ihrer Kritik an der Moderne deren Fortsetzung

mit neuen, wenn auch nicht gänzlich
anderen Mitteln.8

Dieses vermeintliche Eingeständnis,

die Moderne doch auch fortzusetzen,
darf man nicht wörtlich nehmen. Aber
die Einschränkung ist dennoch sehr
bemerkenswert, und sie muss nachdenklich
stimmen. Denn tatsächlich traut sich die
Postmoderne zu, selbst die so sehr von
ihr gebeutelte Architektur der Avantgarde

noch an jenen Punkt zurückzuführen,
an dem auch sie dem Kunstcharakter
zurückgewonnen wird. Ungers bestätigt
das, wenn er von seinem Architekturmuseum

sagt, dass es «den Funktionalismus
und die Moderne als eine Kunstrichtung
in eine gewisse extreme Überhöhung»
weiterführt.9 Ähnliches ist zuletzt
Richard Meier in Frankfurt am Main mit
dem Neubau für das Kunstgewerbe-Museum

höchst eindrucksvoll gelungen. Mit
solchen Bauten werden anschauliche Bilder

einer durch den ästhetischen
Anspruch entschärften Avantgarde erzeugt,
einer Avantgarde, die von ihrer Radikalität,

ihrem ursprünglichen gesellschaftlichen

Verhaftetsein und ihrem sozialen
Anspruch alles einbüsst.

In der stillschweigenden Gleichsetzung

von Avantgarde und Moderne läuft

50 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985



Vom «Schönen Schein»

Pv.:.

\ \ i_j ¦ / / / / /
1- \y--->.~~.\... I... J f J

r'.
**% nnw\+sIII IUI III¦¦¦ Elfi ¦¦¦ .,m

«ZpyyZyZy
¦;---+¦¦'¦'¦ z is : ; ¦ ¦¦¦'" "m ; ;«:

i•

das Konzept einer postmodernen Ästhetik

auf eine Entpolitisierung des kulturellen

Modernisierungsprozesses hinaus.
Dessen ästhetische Überhöhung als

Kunstrichtung nimmt bewusst Abschied
von der Vorstellung, dass Ereignisse,
Dinge und Prozesse ihren bestimmten
historischen Ort haben. Und das, obwohl
lange nicht mehr so auffallend häufig
vom Ort und der Verbindung zu ihm die
Rede war wie in den Begründungen der
Postmoderne. Aber es ist nicht wirklich
der historische und gesellschaftliche Ort,
der interessiert, sondern das Aufgreifen
der Chiffren, die diesen Ort einmal
bezeichnet haben, die nun aber einem
überzeitlichen Wahrnehmungskontinuum.ein-
gepasst werden. Die Postmoderne
interessiert primär die Ästhetik und nicht die
Inhalte.

So mag man darüber streiten, ob
nicht gerade auch diese Verarbeitung des
kritischen Gehalts der Avantgarde mit
dem Mittel ästhetisch geleiteter Uminter-
pretation nicht doch sehr viel verhängnisvoller

ist als alle postmoderne Kostümierung

und Maskierung der Architektur
durch historische Stilelemente. Gleichwohl

zeigen jene anspruchsvollen Versuche,

die Avantgarde ihrem Vorwurf der
Radikalität gegenüber zu rehabilitieren,
wie ernst man es mit der Rückgewinnung
des Kunstcharakters für die Avantgarde

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985

meint.
Man wird allerdings auch nicht

verkennen können, dass die Faszination, die
von jenen Versuchen ausgeht, die Anfälligkeit

eines Bewusstseins offenlegt, das
der Vernunft auf ihrem Weg der «Vollendung»

nicht mehr zu folgen bereit oder
nicht in der Lage dazu ist. Die Abwesenheit

der Kunst in der Architektur gilt
nicht erst der Postmoderne als Beweis für
eine Praxis, die sich den subjektiven
Ansprüchen gegenüber verselbständigt und
den Menschen als Frage nicht mehr
beibehalten hat. Das Auseinanderfallen von
Nützlichkeit und Schönheit ist zu einem
Problem der kulturellen Modernisierung
geworden, von dessen Überwindung das

Gelingen der Moderne und das in die
Idee des aufgeklärten Menschen gesetzte
Vertrauen auch abhängig gemacht werden

müssen. Deshalb ist es - auch aus

postmoderner Sicht - sehr vernünftig,
«die Architektur aus der Stummheit der
«reinen Formern und vom Lärm ostentativer

Konstruktionen zu befreien, damit
ein Bau wieder zu einem Gestaltungsan-
lass werden kann, der nicht nur Fakten
und Nutzungsprogramme berücksichtigt,
sondern auch poetische Vorstellungen
aufnimmt und dichterische Stoffe gestaltet.

Das Resultat sind dann nicht länger
nur Funktionsbehälter und
Konstruktionswunder, sondern Darstellungen von

symbolhaften Gehalten und bildnerischen

Themen: ästhetische Fiktionen, die
nicht abstrakt <reine Formern bleiben,
sondern gegenständlich in Erscheinung
treten.»10

In solcher Beschwörung einer
wahrhaft gelungenen Architektur ist
m.E. sehr viel mehr aufgeklärte Hoffnung

eines modernen Bewusstseins wirksam,

als es sich die postmoderne Haltung
überhaupt eingestehen will. Die
Überzeugung, dass eine Architektur
gegenständlich geformter, ästhetischer Fiktionen

das zu erreichende Ziel sinnerfüllter
Planung sein sollte - sie gehört, solange
diese Planungen den Zwecken verhaftet
bleiben, zum tradierten Hoffnungsbestand

einer kritisch weitergedachten
Aufklärung. So schrieb Ernst Bloch in «Das

Prinzip Hoffnung»: «Architektur insgesamt

ist und bleibt ein Produktionsversuch

menschlicher Heimat - vom gesetzten

Wohnzweck bis zur Erscheinung
einer schöneren Welt in Proportion und
Ornament. Architektur sieht nach
Hegels wahrer, nicht bloss idealistischer Be-

Charles Moore, Piazza d'Italia, New Orleans, 1976-1979

oe
Otto Wagner, Österreichisches Postsparkassenamt, Wien,
1905

51



Standpunkt

Stimmung ihre Aufgabe darin, die
anorganische Natur so zurechtzuarbeiten,
dass sie als kunstgemässe Aussenwelt
dem Geist verwandt wird. Der Geist, soll
heissen: das menschliche Subjekt...»"

An Versuchen der Schaffung einer
«kunstgemässen Aussenwelt» hat es in
der Vergangenheit nicht gefehlt. Ich erinnere

an William Morris, der die Einheit
von Nützlichkeit und Schönheit durch die
Rehabilitierung handwerklicher Arbeit
und die von ihr erwartete Aufhebung der
Entfremdung herbeizuführen glaubte,
oder an die Ende des vorigen Jahrhunderts

einsetzende Wiener Sezessionsbewegung,

mit ihrer Hoffnung auf die
versöhnende Kraft einer ästhetisch transformierten

Wirklichkeit, oder an den 1907
ins Leben gerufenen Deutschen Werkbund

und das 1919 gegründete Bauhaus,
in denen die Erzeugung der Schönheit an
einem Gebrauchsgegenstand von der
Ethik des in ihm gestalteten Gebrauchswerts

abhängig gemacht wurde. Sie sind
alle an der Lösung jener Frage gescheitert,

wie die von der industriellen
Produktion und dem kapitalistischen
Warenverkehr beherrschten Nützlichkeitskriterien

noch mit einer Schönheit verbunden
werden können, die in der autonom
gewordenen Kunst durch die Abwesenheit
der Zwecke definiert wird.

Fragt sich also, wie die Postmoderne
mit diesem ja nun wahrhaft objektiven

Widerspruch in der Architektur glaubt
umgehen zu können. Sie tut das wesentlich

durch dessen Verdrängung bzw.
Zurückweisung. Der Widerspruch wird
nicht als objektiver anerkannt.

Statt dessen macht sie den proble-
matisierenden Umgang der Avantgarde
damit verantwortlich für das Auseinanderfallen

von Nützlichkeit und Schönheit
und dessen Folgen. Jenes Ineinssetzen
von Avantgarde und Moderne dient
darüber hinaus der Erzeugung eines fiktiven
Bruchs mit der Moderne. Er soll
suggerieren, dass die «Lösung», die die
Postmoderne über den ästhetischen Weg
anstrebt, nämlich die Moderne ihrerseits zu
entwickeln, keine war und ist. Deshalb
kann als neu daherkommen, was seine
Rezepte in Wahrheit in der voravantgardistischen

Moderne gesucht und auch
gefunden hat.

52

So wird man erstaunt Zeuge eines
unbekümmerten, vom Aufwind
neokonservativen, politischen Wendegeistes
getragenen und finanzierten Festhaltens an
einer weiteren Ausdifferenzierung des
Teilbereichs Kunst. Es ist die erklärte
Absicht, diesen beispielhaft nun gerade
in der Architektur, dem ja anfälligsten
Kunstbereich, von der Unmittelbarkeit,
ja Aufdringlichkeit sozialer Ansprüche
und Vorgaben zu befreien. Die Bedeutung

dieser von den Zwecken gereinigten
Architektur liegt nunmehr in dem
behaupteten absoluten Wahrheitsanspruch
eines gesteigerten autonomen Kunst- und
Architekturverständnisses.

Damit ist die Postmoderne in der
Architektur weit entfernt von einer Kritik,

die an die Grundlagen unserer
gesellschaftlichen Ordnung heranreicht. Als
solche würde man das Bemühen um eine
neuerlich behauptete autonome Architektur

gründlich missverstehen. Der
propagierte schöne Schein hat nichts, aber
auch gar nichts etwa mit jener Ernsthaftigkeit

gemeinsam, mit der bereits Schiller

das Werkzeug - das der Staat, jenes
künstlich mechanische Uhrwerk, nicht
hergibt: nämlich die schöne Kunst - als
den Weg begriffen hatte, der dem
aufgeklärten Vernunftstaat erst die vernünftigen

Menschen zuführt. In dieser idealistischen

Haltung zeichnete sich immerhin
noch eine gesellschaftskritische Funktion
der Kunst ab: die ästhetische Erfahrung
als Kritik am modernen Staat.12

So entbehrt es auch nicht einer
gewissen Ironie, dass es gerade jener
lautstark propagierte Bruch mit der Moderne
ist, ohne den die postmoderne Ästhetik
wohl nicht auskommt, der diese Ästhetik
von einer kritischen Haltung den
Widersprüchen dieser Moderne gegenüber
fernhält. Indem der Erfahrungshorizont
des kulturellen Modernisierungsprozesses

ja nur noch ästhetisch gebannt werden
soll - die Weiterführung des Funktionalismus

und der Moderne als Kunstrichtung

bei Ungers -, wird die Kontinuität
mit der gesellschaftlichen Seite dieses

Erfahrungshorizontes, in der die postmoderne

Architektur sich ja bewegt, an der
Oberfläche zerrissen. An dieser Stelle
spätestens schlägt das ohne jede Zweifel
vernünftige Einklagen einer dem

menschlichen Subjekt verwandten
ästhetischen Aussenwelt - verstanden als Defizit

der «unvollendeten Vernunft» - in der
postmodernen Ästhetik in eine
antiaufklärerische Attitüde um. Es ist bloss
deshalb eine Attitüde, weil diese postmoderne

Ästhetik nicht in dem Sinne
antiaufklärerisch verfährt, indem sie etwa
Erfahrungen den Boden bereitete, die als

Gege«-Erfahrungen an die Rationalität
der Moderne heranreichten. Diese
Ästhetik hat es nicht abgesehen auf die
Rehabilitierung des Irrationalen, des

Rausches, der unkontrollierten, in der
Rationalität der Moderne tabuisierten
Erfahrungen. Gerade davor schreckt die
Postmoderne zurück.

Die von der postmodernen Architektur

bereitgehaltene «Gegen-Erfah-
rung» lebt davon, dass sie die
Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit (aber
auch dem Irrationalen) aufgegeben hat,
Verbindungen zu ihr für obselet erklärt.
Statt dessen geht es ihr um die Erzeugung
einer anderen Wirklichkeit. Sie macht
sich dabei jene schon sehr frühe Erfahrung

in der Moderne zu eigen, dass die
Welt von uns in unserer alltäglichen
Lebenspraxis und im Arbeitsprozess nicht
mehr als ein Ganzes erlebt und nachvollzogen

werden kann. Diese Leerstelle in
unserem Leben soll in der postmodernen

Informations- und Freizeitgesellschaft123

ganz offensichtlich eine zum
Kunstwerk erhobene Architektur mit
ausfüllen helfen.

Nur als Kunstwerk sei die Architektur

wieder befähigt, schliesslich zur
ästhetischen Fiktion eines Ganzen
aufzusteigen. Architektur erzeugt dabei eine
über die Partikularität der Wirklichkeit
hinausweisende, raumästhetische Illusion
von Totalität. Architektur ist wieder
deutlich das Werk eines rein subjektiven
Schaffensprozesses. Dieser erzeugt aus
sich heraus einen Ort, der - sich selbst
genügend und daher subjektbezogen -
etwas Ganzes zur Anschauung bringt.
Ein einzigartiges Erlebnis für den, der
sich darauf einlassen kann: im Bei-sich-
Sein zugleich über sich hinauszuweisen.

Wirkung zeigt eine solche Architektur

überhaupt erst dort, wo sie öffentlich

ist. Als private würde sie ihre Aufgabe
nicht erfüllen. Deshalb auch scheint

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 12/1985



Vom «Schönen Schein»

..<ypyym

¦;¦."' ¦
:¦ iL.y ;i'

afl[lfii:'.Jfcc

%

m >*»VS** ^

s
;s ;-

dies gegenwärtig der postmodernen
Architektur insbesondere dort in der
Öffentlichkeit zu gelingen, wo darüber hinaus

die ästhetisch verarbeitete Erfahrung
von Welt in der Rezeption ohnehin auf
das ausschliesslich ästhetische Verhalten
reduziert wird: im Museum. Die
Museumsbauten sind die Orte, an denen die
postmoderne Architektur und deren
Ästhetik gegenwärtig zu sich selbst kommen,

weil an und in ihnen sich die Idee
eines ästhetisch überhöhten Ganzen, das
die gesellschaftliche Wirklichkeit ersetzt,
am vollkommensten einlösen lässt. Josef
Kleihues hat in diesem Sinn schon vor
einigen Jahren davon gesprochen, dass
die Museen so etwas wie ein letzter
Freiraum für die Übung des Entwerfens mit
künstlerischen Ambitionen seien.13 Und
schon spricht man von ihr als einer neuen
Architektur im «Übungsgewand». Als
solche hat der Museumsarchitektur
unlängst der Direktor des Museums am
Abteiberg in Möchengladbach, Johannes
Cladders, mit der Bemerkung die ideologische

Richtung gewiesen, dass das
Museum heute «das potentielle
Gesamtkunstwerk des 20. Jahrhunderts» sei. Es
habe die Stelle von Tempelbezirk und
Kathedrale eingenommen."

Es ist einmal diese gesteigerte
Funktion der postmodernen Architektur,
als Museumsbau Erlebnisort eines Ge-

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 12/1985

samtkunstwerks zu sein, und zum anderen

das Bemühen, zu einer Architektur
der «narrativen Inhalte», also zur Sprache,

zurückzukehren15, die uns an den
Ausgangspunkt moderner Architektur
zurückführen. Aus postmoderner Sicht
ist es die Zeit des Sündenfalls, an dem sie
das freimütige Bekenntnis der Unfähigkeit

zur einheitsstiftenden Kraft der
Sprache und deren Folgen - die «Stummheit

der reinen Formen» (H. Klotz) -
kritisiert, ohne aber die Ursachen dieses

Sprachverlustes zu begreifen.
Zwei Ereignisse verdienen in

diesem Zusammenhang unsere Aufmerksamkeit,

weil sie sich auf den Sprachzerfall
in der Moderne und dessen versuchte

Aufhebung in der ästhetischen Transzendenz

des Gesamtkunstwerks beziehen.
Es handelt sich um die am 15. April 1902
in Wien eröffnete XIV. Ausstellung der
Wiener Sezession, die zu Ehren
Beethovens und zusammen mit einem von
Max Klinger entworfenen
Beethovendenkmal als Gesamtkunstwerk
entworfen worden war.16 Und es ist der nur
wenige Monate später veröffentlichte
Chandos-Brief des Hugo von Hofmannsthal.17

Dieser beklagt darin den allgemeinen

Verlust einer Sprache, mit der
selbstbewusst umgegangen zu sein ihm nun als

«aufgeschwollene Anmassung»
erscheint. Es wird ihm unmöglich, diese

Sprache noch weiter zu benutzen: «Es ist
mir völlig die Fähigkeit abhangen gekommen,

über etwas Zusammenhängendes
zu denken oder zu sprechen.» Und: «Es
zerfiel alles in Teile, die Teile wieder in
Teile, und nichts mehr liess sich mit
einem Begriff umspannen.»18

Hofmannsthal hat die Fähigkeit
verloren, seine Umwelt, ob Gegenstände
oder Menschen, noch weiter «mit dem
vereinfachenden Blick der Gewohnheit
zu umfassen». Er hat die Relation zu den
Worten eingebüsst, weil ihnen keine
Erfahrung mehr innewohnt. Es sind
abstrakte Worte, die ihm «im Munde wie
modrige Pilze» zerfielen. Worte wie
«Geist», «Körper» oder «Seele» bereiten
schon beim blossen Aussprechen ein
«unerklärliches Unbehagen».19

Es sind Worte und auf die Sprache
der Architektur übertragene Stil- und
Ornamentformen, die sich als fiktive
Kunstsprache der Wirklichkeit gegen-

J. M. Olbrich, Haus der Sezession, Wien, 1898

Beethoven-Ausstellung im Haus der Sezession mit Klingers
Beethovenskulptur. Wien, 1902 / Exposition Beethoven
dans la maison de la Secession avec la sculpture de
Beethoven par Klinger. Vienne 1902 / Beethoven exhibition in
the Secession House with Klinger's Beethoven sculpture.
Vienna 1902

53



Standpunkt

über nicht länger gewachsen zeigen. Walter

Jens hat diesen Vorgang dahingehend
charakterisiert, dass sich in dieser modernen

Erfahrung das Objekt, die Dingwelt,
dem Subjekt entzieht. Dass der Gegenstand

die Person bestimmt und «den Autor

seiner Schöpfer-Funktion» beraubt.
«Die Realität scheint nicht mehr mit der
gewohnten Sprache zu bannen, die
Einheitzerfällt».20

Mit dieser Einheit zerfiel gegen Ende

des 19. Jahrhunderts aber ebenso die
Fähigkeit, in der Architektur durch die
Einheit des klassischen Stils sprachlich
Fixiertes festzuhalten. Der Architektur
würden künftig die Worte fehlen, die -
ohne Unbehagen zu bereiten - noch als
Abbild eines geschlossenen Ganzen im
Sinne der tradierten Kunstauffassung
gelesen werden könnten.

Nur ein Jahr später, 1903, hat Georg

Simmel in dem Essay «Die Grossstadt

und das Geistesleben» zu diesem
Leiden des bürgerlichen Individuums am
Zerfall der Sprache, das bei Hofmannsthal

als Zerstörung im Innern erfahren
wird, die soziologische Erklärung geliefert.

Simmel sieht die «tiefsten Probleme

des modernen Lebens aus dem
Anspruch des Individuums (quellen), die
Selbständigkeit und Eigenart seines
Daseins gegen die Übermächte der Gesellschaft,

des geschichtlich Ererbten, der
äusserlichen Kultur und Technik des
Lebens zu bewahren .)».21 Der Typus des

in der Grossstadt lebenden modernen
Menschen ist durch «die Steigerung des
Nervenlebens» charakterisiert. Aus
«dem raschen und ununterbrochenen
Wechsel äusserer und innerer Eindrük-
ke» geht sie hervor.22 Diesem hält der
«vereinfachende Blick der Gewohnheit»
aber nicht mehr stand, weil sich der
rasche Wechsel der Eindrücke dem Bemühen

versperrt, weiterhin in gewohnter
Weise zwischen ihnen einen Zusammenhang

herzustellen. Sich in die Dinge
einzufühlen gelingt nicht mehr. Statt dessen
wird die verstandesmässige Erfassung
zum adäquaten Wahrnehmungsorgan,
das das Individuum gleichzeitig vor dem
beständigen Wechsel der Unterschiedlichkeit

der Dinge schützt. Dies führt zu
Zusammenfassungen. Doch muss dafür

auch ein Preis entrichtet werden: «Der
verstandesmässige Mensch», so Simmel,
«ist gegen alles eigentlich Individuelle
gleichgültig, weil aus diesem sich
Beziehungen und Relationen ergeben, die mit
dem logischen Verstand nicht
auszuschöpfen sind».23

Doch trotz dieser versuchten Ver-
standesmässigkeit ist Simmel der
Überzeugung, dass das Subjekt der Entwicklung

der modernen Kultur rettungslos
unterlegen ist. Diese sieht er charakterisiert

«durch das Übergewicht dessen, was
man den objektiven Geist nennen kann,
über den subjektiven, d.h., in der Sprache

wie im Recht, in der Produktionstechnik

wie in der Kunst, in der Wissenschaft

wie in den Gegenständen der
häuslichen Umgebung ist eine Summe von
Geist verkörpert, deren täglichem Wachsen

die geistige Entwicklung der Subjekte

nur sehr unvollständig und in immer
weiterem Abstand folgt».24

Der subjektiv erlittene Sprachzerfall

vollzieht sich in einem geschichtlichen

Augenblick, da sich das Leben
mehr und mehr aus unpersönlichen
Inhalten und Darbietungen zusammensetzt,

«die die eigentlich persönlichen
Färbungen und Unvergleichlichkeiten
verdrängen wollen; so dass nun gerade,
damit dieses Persönlichste sich rette, es

ein Äusseres an Eigenart und Besonde-

rung aufbieten muss».25 Eine weitere
Steigerung des Persönlichen als «letzte
Rettung» einer an ihre Autonomie
gebundenen Individualität scheint im
Grossstadtleben unausweichlich.

Angesichts dieser Diagnose des
Zerfallbildes subjektiver Ansprüche
gegenüber einer als Übermacht erlebten
objektiven Seite des Lebens zu Anfang
unseres Jahrhunderts wird man die
Steigerung der Wiener Beethovenausstellung
zu einem Gesamtkunstwerk als Reaktion
auf diesen Zustand und als Flucht aus
ihm verstehen müssen. Als Reaktion,
weil sie im ästhetischen Erleben das am
Zerfall leidende Subjekt der Erfahrung
eines überall abhanden gekommenen
Ganzen zuführen will. In der Vereinigung

der Künste werden die Gegensätze
überwunden vor dem Thron einer als

Religion erlebten Kunst. Flucht ist es, weil
es die Erfahrung in der Wirklichkeit

durch eine andere ersetzen will: Jene
bleibt im wahrsten Sinn des Wortes vor
der Tür: «Der Sehnsucht nach einer grossen

Aufgabe entsprang der Gedanke, im
eigenen Haus das zu wagen, was unsere
Zeit dem Schaffensdrang vorenthält: die
zielbewusste Ausstattung eines
Innenraums.»26

Was die Künstler der Sezession
1902 schufen, war mit Absicht eine
Tempelkultur, der Klingers Beethovendenkmal

als Kultobjekt und Thron die, wie sie

bekannten, «leitende Idee» war, die
ihrem Unternehmen «Weihe und das
bindende Element geben sollte».27 Klinger
selbst hatte 1895 in seiner Schrift «Malerei

und Zeichnung» eine Raumkunst
gefordert, in der eine rein «dichterische
Verwendung der Mittel» erwünscht ist
und durch die der Geist des Beschauers

zum «Gesamtgewollten» hingeführt wird.
Architektur als Raumkunst verkörpert
nicht das Ganze, sie ist es.

Die Avantgarde hat diese Fluchtdimension

des bürgerlichen Ästhetizismus
verworfen und einen anderen Weg
eingeschlagen. Der Erfahrung des Zerfalls der
Sprache und des Zerfalls einer an die
Autonomie gebundenen Subjektivität (und
der ihr korrespondierenden Kunst) hat
sich die Avantgarde gestellt. In ihren frühen

Werken bereits verarbeitet sie diese

Erfahrung und sucht nach Möglichkeiten,

den Zerfall nicht nur künstlerisch zu
thematisieren, sondern ihn auch zu
überwinden. Allerdings geschieht das in der
Architektur noch im gleichen Jahrzehnt
mit Hilfe eben der so sehr beklagten
Trennung von Kunst und Architektur.

Es ist Adolf Loos gewesen, der das
1909 gefordert und damit einer Architekturpraxis

den Weg bereitet hat, die sich
auf die verstandesmässige Erfassung der
Wirklichkeit einlässt. Die formalen
Gestaltungsmittel sind jetzt die «reine
Form», die zur Anschauung gebrachte
Rationalität, aber auch die bewusst
herbeigeführte Dissonanz28 zugunsten des
Verzichts auf die künstlerisch-künstliche
Synthetisierung unvereinbarer bzw. nicht
mehr im Zusammenhang begriffener
Wirklichkeitsebenen. Die Erfahrung der
gesteigerten Gegensätzlichkeit von
objektiver und subjektiver Kultur überträgt
Loos auf die moderne Architektur. Da-

54 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 12 1985



Vom «Schönen Schein»

bei scheint es, als habe er mit dem
Herauslösen der Architektur aus der Kunst
nicht nur jene von den zu Karikaturen
erstarrten Bildern einer sprachzerfallenen

Praxis befreien und reinigen wollen.
Loos schlägt die Architektur der objektiven

Seite des Lebens zu. Sie sei keine
«Privatangelegenheit der Künstler», da
sie allen zu dienen habe. Andererseits
glaubte Loos, auf diesem Weg eine Kunst
wiederherstellen zu können, die die
anhaltenden Spannungen der subjektiven
Seite des Lebens bearbeitet.

Sein Engagement für Oskar
Kokoschka beweist das. Die Kunst bleibt
dem Subjekt in dieser frühen avantgardistischen

Reaktion auf den Sprachzerfall
also erhalten; wobei sie sich allerdings
der ästhetischen Sublimierung in der
Verarbeitung der Zerfallserscheinungen,
etwa bei Künstlern wie Kokoschka oder
Schönberg, radikal entzieht. Einer
solchen Kunst traute Loos zu, dass sie «die
menschen aus ihrer bequemlichkeit reis-
sen»29 kann. Dazu müsse man sie aber
von einer Vermengung mit den Zwecken
befreien, wie man umgekehrt die Architektur

vom Anspruch der Kunst befreien
müsse, damit durch sie unbehindert die
Gestaltung der Zwecke vorangehen
könne.

An dieser Haltung von Adolf Loos
wird deutlich, dass die Avantgarde sehr
früh in der Architektur der Sache der
Rationalität und ihrem unmittelbaren Verweis

auf die Realität sehr viel mehr
vertraut hat als allen individuellen
Abweichungen. Sie musste damit zwangsläufig
Gefahr laufen, ohne Veränderungen des

widersprüchlichen Verhältnisses
zwischen den subjektiven Ansprüchen und
der Übermacht der objektiven Kultur als
deren Abbild (miss)verstanden zu werden.

Loos hat denn auch selbst mit
äusserst denunzierenden Aussagen über den
seiner Meinung nach rückständigen, ja
pathologischen Rückgriff auf jegliche
Form der Ornamentierung dem Verdacht
Vorschub geleistet, eine auf Kunst
verzichtende Architektur sei nichts anderes
als ein weiterer Schritt der zweckrationalen

Zurichtung der Individuen.30
Ändern konnte sich das erst im

Laufe der 20er Jahre. Denn da bot sich
der Avantgarde die eingreifende Beteili-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985

gung an der Veranschaulichung und
Durchsetzung eines sozial- und kulturpolitischen

Programms. Für nur wenige
Jahre deuteten sich an der gesellschaftlichen

Basis Veränderungen an, in denen
die Avantgarde bereits die Voraussetzung

sah für den praktischen Versuch
einer humanen Übereinstimmung der
objektiven und subjektiven Bereiche des
modernen Lebens.

Auf zwei Museumsbeispiele möchte
ich zum Schluss eingehen, die - wenngleich

mit unterschiedlichen Mitteln - das
wieder eingeführte Thema Gesamtkunstwerk

in der Architektur nicht nur
anspruchsvoll, sondern auch höchst
eindrucksvoll verwirklicht haben. Es ist das
1984 eröffnete Architekturmuseum von
Ungers am Frankfurter Museumsufer;
und es ist das 1982 eröffnete Städtische
Museum Abteiberg des Wiener Architekten

Hans Hollein in Mönchengladbach.
Hollein erhielt für diesen Bau 1983 den
Deutschen Architekturpreis.

Für eine umfassende Analyse ist an
dieser Stelle nicht der ausreichende
Platz, auch nicht, um beide Bauten
angemessen vorzustellen. So beschränke ich
mich auf die Wiedergabe meines durchaus

subjektiven Eindrucks. Doch möchte
ich zuvor noch einmal zurückkommen
auf jenen zu Anfang unseres Jahrhunderts

als Krise erfahrenen Sprachzerfall
und die Antwort des Gesamtkunstwerks,
die in Teile zerfallene Wirklichkeit durch

Oskar Kokoschka, Adolf Loos, 1909

die Hingabe an die Raumkunst zu vergessen,

und sich dem ästhetisch transformierten

Erlebnis des «Gesamtgewollten»
(Max Klinger) zu öffnen.

Christoph Asendorf hat in seinem
Buch «Batterien der Lebenskraft» darauf
hingewiesen, dass die Wiener Moderne
und die Ästheten des Fin de siecle in der
ästhetischen Überhöhung des Schweigens
eine Möglichkeit gewählt hatten, der
«Abstraktion der Dingwelt wie der Sprache

zu entgehen».31 Das Schweigen ist eine

Form der Kommunikation, bei der
kein sprachlicher Austausch stattfindet.
Es ist Ausdruck einer modernen
Grossstadterfahrung, bei der, so Asendorf, die
Kommunikation auf flüchtige optische
Kontakte reduziert ist. Schweigen, als
Reaktionsform auf den Sprachzerfall, ist
selbst noch Ausdruck der Abstraktion
gesellschaftlicher Kommunikation unter
den Lebensbedingungen der modernen
Grossstadt. Die Betonung des Augensinns

geht einher mit dem Verzicht auf
Sprache.

Wenn es also zutrifft, dass die neue
Architektur im «Übungsgewand» des
Gesamtkunstwerks Museum ihre Massstäbe

bereits gesetzt hat, so haben wir es
in ihrem Fall ausdrücklich mit einer
Architektur für den Augensinn zu tun. Die
Absicht, eine autonome, ganzheitliche
Raumkunst zu schaffen, verweist auf die
Einübung in ein kulturelles Verhalten,
das in der reinen, ästhetischen Erfahrung
des Ganzen auf den unmittelbaren
Zugriff sprachlicher Kommunikation
verzichten soll.

In der ästhetischen Wahrnehmung
der Bilder in einem Museum entspräche
das Schweigen einem Sich-Ergeben an
die Sinnlichkeit der Bilder. Das Schweigen

wurde der Wiener Moderne um die
Jahrhundertwende aber auch zur Voraussetzung

einer gleichsam religiösen
Haltung der Kunst gegenüber. Asendorf
zitiert Maurice Maeterlinck, der 1898 in
Das Schweigen sagte: «Wollt ihr Euch
jemandem wahrhaft hingeben, so
schweigt.»32 Das Gesamtkunstwerk
verlangt die Fähigkeit und Bereitschaft zur
Hingabe an das «Gesamtgewollte». Positiv

gewendet: Man muss sich schon ganz
auf das autonome Architektur-Werk
einlassen, um es zu verstehen und sich zu

55



Standpunkt

öffnen für die Einmaligkeit des ganzheitlichen

Erlebens.
Ungers Architekturmuseum ist eine

kunstvoll gestaltete Architektur des

Schweigens. Sie kommt ohne die
Anwesenheit der Bilder und anderer
ausgestellter Werke aus. Es ist absolute
Architektur, sich selbst genug und sich selbst
erklärend.

Holleins Museum in Gladbach ist

dagegen eine Architektur des Sich-Erge-
bens an die Bilder. Allerdings nur als

Haltung, die sich Hollein von den
Bildern holt, um sie zu einer Gesamthaltung
seiner Architektur gegenüber umzuformen.

Die Bilder werden ihrer Funktion
nach hier nur noch verwandt im Sinne
dichterischer Mittel innerhalb eines
architektonischen Gesamtkunstwerks, dem
sie sich unterordnen müssen.

Während Ungers die Verunreinigung

durch das Wort ausschliesst - sein
Architekturmuseum verzichtet auf die
Illusionen des schönen Scheins -, versucht
Hollein eine ästhetische Inszenierung mit
wohlgesetzten Worten und luxurierenden
Sprachblasen an der Oberfläche. Beide
Bauten verweigern sich einem in der
Moderne radikalisierten Architekturverständnis

des operationalen, auf massenhafte

Aufklärung ausgerichteten Eingreifens

in die Realität.
Das Museum in Gladbach liegt auf

einem Berg. Gestaltet ist es wie eine
kristalline Stadtkrone, die Bruno Taut nach
dem Ersten Weltkrieg noch als Metapher
für die «Auflösung der Stadt» entworfen
hatte. Über ein «Tempelchen» steigt man

- ein wenig feierlich - in den kristallin
umfassten Berg hinab und betritt eine

weiträumige, lichtdurchflutete Halle. Sie
ist urbanistisch als Platz aufzufassen, von
dem aus sich die einzelnen Museumsund

Ausstellungsräume wie Häuser
erschliessen lassen.

Das Ganze ist eine weisse, helle
«Stadt», in der sich der Besucher erst einmal

zu orientieren versucht, bevor er
merkt, dass ein geradezu interessenloses
Herumlaufen den adäquaten Zugang für
das Verstehen dieser Raum- und
Museumskunst liefert. Hollein hat selbst
betont, dass er ganz bewusst «einem
vielschichtigen Erlebnisgehalt des <Durch-
wanderns> dieses Museums, auch vom

gta» JD

TI

P

O

Räumlichen her, grosse Gewichtigkeit
zugemessen» hat.33

Damit überträgt er eine städtische
Bewegungs- und Wahrnehmungsform,
der der «gewohnte Blick der Vereinheitlichung»

in unserem Jahrhundert abhanden

gekommen ist, auf das Museum.
Hier aber, gestützt von der idealen
Raumstruktur einer in ihren Teilen
harmonisch gestalteten «kleinen Stadt»,
erfährt der in seinen Bewegungen und
Wahrnehmungen entfremdete Besucher,
was ihm draussen unmöglich geworden
ist: die Teilnahme an Zusammenführungen

aufeinander folgender Raumerlebnisse

durch die vereinheitlichende und
harmonisierende Kraft der ästhetischen
Inszenierung. Sie sorgt dafür, dass Wechsel

nicht als Brüche, sondern als Konti¬

nuität erlebt werden. Optische Verwirrungen

machen nicht auf Widersprüche
aufmerksam, wie sie in den hier
ausgestellten Werken der Moderne verarbeitet
wurden. Es sind eher optische Sensationen,

die in ihrer Perfektion und ihrem
ästhetischen Glanz den Appetit auf weitere

anregen.
Charles Baudelaire hatte als

Flaneur in der Menge der Grossstadt im
«Vorübergehenden» und «Zufälligen»
noch die Erfahrung andauernder Chocs

gesucht. Flanieren soll man auch bei Hollein.

Doch diese frühe Haltung gegenüber

den Veränderungen der Modernität
entschärft Hollein, indem er die Werke
der Moderne zu Versatzstücken einer
raffiniert realisierten Raum- und
Einrichtungskunst erniedrigt, in der nichts dem

56 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985



Vom «Schönen Schein»

Zufall überlassen bleibt. Alles erscheint
wohl überlegt, das Ganze bzw. Gesamte
dominiert das Einzelne, so dass sich der
Besucher in diesem Gesamtkunstwerk
aufgehoben fühlt. Man hat den
Eindruck, mit Unvorhergesehenem nicht
rechnen zu müssen, auch wenn die
Objekte innerhalb des ästhetisch perfekten
Arrangements ständig andere sind.

Der Choc, der einmal Bestandteil
der sozialen Wirkung des modernen,
avantgardistischen Kunstwerks war, wird
in diesem Museum, absichtsvoll und
gegen die Moderne gewandt, gebannt.

Dem widerspricht überhaupt nicht,
dass die hier ausgestellten Kunstwerke,
wie kaum in einem anderen Museum, in
hervorragender Weise die Augen- und
Höhepunkte der wechselnden Raumar¬

rangements und -erlebnisse sind. Räume
und die in sie hineinführenden Blicke
scheinen geschaffen, nur um die
Anziehungskraft der aufgehängten Bilder zu
erhöhen. Aber es beeindruckt letztlich
doch die raumkünstlerisch erzeugte
Anziehungskraft und nicht die des
Kunstwerkes. Seine Eigenart, seine je individuelle

Geschichte, seine Funktion als Teil
der gesellschaftlichen Produktion, dies
alles spielt keine Rolle mehr. Es ist beliebig

gegenüber der gewollten ästhetischen
Wirkung. Deshalb auch kann man sich
mitunter nicht des Eindrucks erwehren,
dass ein postmodernes Möbelstück, etwa
das eines Alessandro Mendini, ebensogut
die Stelle eines Bildes ausfüllen könnte.
Darin allerdings berührt sich Holleins
antiaufklärerische Ästhetik mit der Hal¬

tung, die von seiten der Kunsthistoriker
in diesem Museum dem ausgestellten
Kunstwerk gegenüber eingenommen
wird. Deren Museumspraxis und -päd-
agogik wendet sich programmatisch
gegen die reformistische Museumspolitik
der frühen 70er Jahre, als man «an die
Stelle des erwarteten Seherlebnisses
ermüdende Lektüre im Stehen» anbot.34

Demgegenüber begreift man die Kunstwerke

wieder als «absolute Unikate», die
«allein aus sich heraus wirken und sich
vor allem über das Auge mitteilen»
(ibid.). Und in diesem Sinn wollte und
will man mit dem Museumsneubau
Abteiberg in Gladbach «ein räumliches und
geistiges Ambiente schaffen, damit sich
dem Besucher auch jenes Faszinosum
mitteilt, das allein anspruchsvolle Kunst
auszulösen vermag».35

Zu dieser neuerlichen, altbekannten

Haltung den Werken der Kunst und
der Moderne gegenüber passt, dass man
etwa bei der Hängung der Bilder nach
einer Möglichkeit gesucht hat, die Technik

der Hängung als solche unsichtbar zu
machen. So wird auch noch der letzte
Hinweis darauf, dass diese Werke sich
nicht immer an diesem Ort befunden
haben, für das Auge des Besuchers getilgt.
Die Bilder treten als Teile der weissen
Wand in Erscheinung. In das architektonische

Gesamtkunstwerk sind sie
eingelassen wie kostbare Juwelen in eine
Krone.

Das beschworene Faszinosum
anspruchsvoller Kunst wird in einem von
allen sprachlich-informativen Zusätzen
unberührten Sich-Ergeben an die Bilder zur
weihevollen Erfahrung. Die Werke sind
auf ihre rein ästhetische Funktion reduziert.

Das aber ist in diesem Museum vor
allem deshalb so verhängnisvoll, weil es
Hollein gelungen ist, diese Funktion
architektonisch zu einem Gesamtkunstwerk

umzubilden. Das Faszinosum der

O.M. Ungers, Architekturmuseum, Frankfurt am Main,
1984

©
Hans Hollein, Museum Abteiberg, Mönchengladbach,
1982

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1985

57



Standpunkt

ST RASSE
VERWALTUNGNFOAUDO-VIS BLOTHE

ANLIEFERUNG
*£C WERKSTAT TEN7M KASSE LAGER*i| '¦** '

jNq -WWGALER E

fRAGSSAA
.».ij|.

IM
i

Wljl.l
Wh" ' •*•-?'¦* Ille n

CAFETERIA
MALKLASSE

I ANBINDUNG >

^ORTRI&G

3 4

,**"

r

£
¦..«:::«

Kunst ist im Faszinosum der Raumkunst
aufgehoben.

Und noch ein letztes Beispiel, wie
Hollein mit der Wirklichkeit umgeht und
die kunstvolle Inszenierung allemal der

Zufälligkeit vorzieht.
Eines der «Häuser», die man von

der urbanistisch aufgefassten weiten
Eingangshalle betritt, ist die Cafeteria des

Museums. Dieser eher profane Ort öffnet

sich an einer Wandseite mit einem

grossen, quadratischen Fenster. Es gibt
den Blick frei auf eine in der Tat grossartige

Architektur- und Naturlandschaft:
Eine gotische Kirche am Hang, umstanden

von alten Bäumen. Das Fenster legt
sich um diesen Ausblick in die Wirklichkeit

wie ein grosser Bilderrahmen. Die
Wahrnehmung, die an dieser Stelle wirksam

wird, ist ohne jeden Zweifel die im
Museum vorrangige und die hier eingeübte.

Sie verwandelt die äussere Welt in
eine ästhetische, die der Haltung im Mu¬

seum zurückgewonnen wird. Die
Wirklichkeit wird dabei selbst zu einem
Versatzstück, die gotische Kirche am Hang
zu einem malerischen Zitat ihrer selbst.
Das von Hollein geschaffene
Gesamtkunstwerk bindet die Wirklichkeit
ausschnitthaft mit ein in sein Konzept.
Gleichzeitig will es vor Augen führen,
wie die Wirklichkeit gesehen werden
kann.

Für das Architekturmuseum von
Ungers stand am Museumsufer in Frankfurt

am Main eine Doppelvilla auf einem
relativ kleinen Grundstück zur Verfügung.

Sie sollte als Ort äusserlich erhalten

bleiben. Ungers hat dabei folgendes
gemacht: Er umfasst das gesamte Gelände

mit einer Mauer und verwandelt so die
Villa in einen Innenraum. Der eigentliche

Innenraum der Villa wird völlig
entkernt und in einen Aussenraum für ein

eingestelltes Haus verwandelt. Daraus
ergibt sich als Architekturthema das

»*«,'

,..p

Hans Hollein, Museum Abtreiberg, Mönchengladbach, 1982

©
Bruno Taut, Stadtkrone, 1919

(T©
O.M. Ungers, Architekturmuseum, Frankfurt am Main,
1984

58 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 12/1985



Vom «Schönen Schein»

«Haus im Haus». Ungers hat das erklärt:
«Die äussere Schale ist eine dicke Mauer
mit Nischen, Einbuchtungen und
Hohlräumen. Sie ist einer Stadtmauer
vergleichbar. Als nächste Schale steht in der
äusseren eine profilierte Wand mit
Fenstern, Säulen, Pilastern, Profilen und Li-
senen. Darin wiederum steht ein Gestell,
das als Gerüst oder Gitter ausgebildet ist.
Als letztes gibt es eine Raumbegrenzung,
die aus Filigran besteht und verglast ist.
Es steht also ein Raum in einem anderen
im Wechsel von Mauerschale, Wand,
Gitter und, als höchste Stufe der
Verfeinerung, dem Filigran.

Dieser morphologische Raumablauf

von aussen nach innen ist das eigentliche

Raumkonzept und wird zum
architektonischen Thema des Museums: Der
Raum und seine Verwandlungsstufen.
Die äussere Schale ist in schwerem Stein,
das Raumgitter in Beton und das räumliche

Filigran in Stahl und Glas. Die
Gestaltung entspricht somit dem Inhalt und
der Funktion. Nach aussen werden als
neue Elemente lediglich die äussere
Mauerschale und das innere Filigran
sichtbar, das aus der Dachfläche des
alten Hauses herausragt.»36

Ungers absolute Architektur
vergegenständlicht einen Prozess. Es ist die
strenge Zurückführung des Aussen auf
das Innen. Ein Transformationsprozess
eines Körpers im Raum und die
Abwesenheit des Aussen als sinnliche Gewissheit

und Materialität. Es ist ein Weg der
Entmaterialisierung, der Verwandlung
einer äusseren Schale in schwerem Stein
in ein vom Licht transzendiertes, inneres
Filigran als höchste Stufe der Verfeinerung:

ein Aufstieg vom rohen zum subli-
mierten Stoff. Konkret ist das Innen als
ein gereinigtes Aussen in Gestalt eines
einfachen Hauses geformt.

Der Weg führt den Besucher von
unten nach oben auf schmalen Treppen
das eingestellte Lichthaus hinauf. Die
raumkünstlerischen Mittel sind einmal
das Quadrat als Mass, das dem Bau in all
seinen Teilen, bis hin zur Stuhlgestaltung,

zugrunde liegt und ihn, trotz vielfachen

Variationen, harmonisch
zusammenhält. Und es sind das Weiss der Wände

und das einfliessende Licht, das sich
nach oben hin verstärkt. Sie geben die-

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 12/1985

Ifte

AWWiinmm

\b 1 i

1 * * ^L >
¦4 ?>-.¦.

\ "-"-y
k ->

I h

"te" ::

I r-yy-y

1

sem Bau eine klare Reinheit und strenge
Formvollendung, der man sich nicht
entziehen kann. Loos' Satz vom Ornamentverzicht

als einem «Zeichen geistiger
Kraft» wird hier noch einmal erstaunlich
aktuell. Die Bildhaftigkeit reduziert
Ungers zugunsten einer geistigen
Durchdringung des Sinnlichen. Sie ist überall
als Haltung gegenwärtig, wie das Licht
und das Weiss alle Teile und Funktionselemente

des Innern gleichermassen
behandeln. Es gibt keine wirklichen
Differenzierungen und Wechsel. Alles
erscheint vereinheitlicht.

Ungers vereinigt die Gegensätze,
weil er sie - von allen grobsinnlichen
Spuren gereinigt - auf eine abstrakte Matrix

zurückführen kann. Und er hat einen
Ort der Konzentration geschaffen, keinen

der Bewegung, wie Hollein es in
Gladbach getan hat. Die «Wahrheit» der
Ungersschen Architektur erschliesst sich
in diesem Architekturmuseum nicht

durch Bilder und deren schönen Schein.
Ungers will nicht verfügen, er will Einführen.

Und je mehr man sich dem Oben
nähert, um so weniger spricht auch diese
Architektur.

Das «Haus im Haus» vollendet sich
in einem schlichten Haus. Ungers nennt
es den Urtyp eines Hauses als Tempel. Er
kommt darin zu einer einfachen Form
zurück. Sie verblüfft zunächst aufgrund der
Selbständigkeit, mit der sie den Besucher
hier oben empfängt. Aber was ist dieser
Tempel? Eine Offenbarung? Ein
Geheimnis in Gestalt eines Urtyps? Ein
alter Ort, der wiedergefunden wurde? Das
Haus ist leer, niemand wohnt darin.
Auch wäre Platz für einen Thron. Das
lichtreflektierende Weiss unterstreicht
hier ganz besonders die Reinheit und
Verletzlichkeit des Ortes.

Die Erfahrung der einfachen Form
spielt sich im Zustand des Schweigens ab.
Schweigen als Kontemplation und Medi-

59



Standpunkt

tation werden zur angemessenen
Haltung. Sprachliche Askese führt in dieser
Architektur zur ästhetischen Verdichtung.

Sie erzeugt eine absolute Schönheit.

Es zählt allein die Form, auch wenn
sie in ihrer Reduzierung schon beinahe
zur Verkörperung ihrer eigenen Idee
wird.

Aber eine Antwort darauf, ob die
einfache Form nur der Urtyp einer
autonomen Architektur sei oder ob sie wieder
an die Wirklichkeit, an das gemiedene
Draussen herangeführt werden soll,
erhalten wir nicht. Die ästhetische Überhöhung

der Moderne in eine Kunstrichtung
(Ungers) hätte hier sonst nur ihren Tempel

gefunden. Es ist ein Ort, der die Idee
einer reinen, absoluten Architektur als

Kunstwerk zelebriert. M.M.

Anmerkungen
1 Siehe auch die Bestätigung dieser Annahme bei Heinrich

Klotz in dessen Bekenntnis zur postmodernen
Erneuerung der Architektur - H. Klotz: Moderne und
Postmoderne. Architektur der Gegenwart 1960-1980.

Braunschweig/Wiesbaden 1984, S. 14.
2 Siehe weiter unten.
2 a. Vittorio Lampugnani hatte 1979 dazu aufgefordert,

endlich wieder mehr in einem Gebäude zu sehen als

bloss ein funktionierendes Ding: «Es ist - man sollte
sich um das Wort nicht drücken - ein Kunstwerk.» (V.
Lampugnani: Auf der Suche nach der verlorenen Theorie,

in: «Neue Heimat», Monatshefte für neuzeitlichen
Wohnungs- und Städtebau, 8/1979, S. 11.) Lampugnani
beschreibt am Beispiel des damals prämierten Entwurfs
Stirlings für den Erweiterungsbau der Staatsgalerie
Stuttgart, was Kriterien für eine Kunstwerk-Architektur

sein können: «Es wurde eine Lösung prämiert, die
sich bewusst von dem Erbe des Funktionalismus und
des Bauhauses distanziert. Sicheres formales
Selbstverständnis offenbart sich; der Wille, ein Zeichen
zu setzen, das in sich geschlossen ist und sich selbst
genügt: der Anspruch, mit einer edlen, manirierten,
raffiniert dissonanten Plastik ein architektonisches
Denkmal zu schaffen. Keine schüchterne
Improvisationsarchitektur, sondern ein selbstbewusstes,
zeichenhaftes Monument.» (S. 10/11).

3 Heinrich Klotz, op.cit., S. 16.
4 Charles Baudelaire: Gesammelte Schriften, Werke,

Band 4,1981, S. 286.
5 Adolf Loos: Architektur (1909), in: ders., Trotzdem.

Wien 1982, S. 90-104.
6 Über diese Konsequenzen der Avantgarde habe ich

mich an anderer Stelle ausführlich geäussert. Siehe dazu

näher Michael Müller: Architektur und Avantgarde.
Frankfurt am Main (Syndikat Verlag), 1984
Wie konsequent und borniert zugleich dabei an
Legendenbildung gebastelt wird, hat erst jüngst H.W. Kruft
bewiesen als Leiter der Sektion «Architektur der
Gegenwart - Bauaufgabe Museum» auf dem «Kunsthistorikertag»

1984 in Stuttgart. Er sprach da in seiner
Eröffnungsrede von den «negativen Folgen», die - mit Blick
auf die augenblickliche Popularität der Museumsbauten

- in den 20er Jahren «die Ausklammerung bestimmter
Bauaufgaben aus einem wechselnden Architektur-Begriff»

für den Kunst-Charakter der Architektur gehabt
hätte. Wesentlich schlimmer und folgenreicher sei aber
die «Negation des Kunst-Charakters von Architektur
durch die Architektur selbst» gewesen. Kruft zitiert
einen Satz von Hannes Meyer, der zwei Jahre, von 1928

bis 1930, dem Bauhaus als Direktor vorstand und 1928
erklärt hatte, dass das Bauen ein «biologischer
Vorgang» und kein «ästhetischer prozess» sei. Kruft
schliesst daraus in unverkennbarer Selbstüberschätzung
des Faches, dem er sich verpflichtet sieht: «Mit diesem
Standpunkt hatte die Architektur als Kunst abgedankt
und sich selbst aus der Kunstgeschichte eliminiert.» Am
Rande sei nur erwähnt, dass dies bereits 1909 mit Loos'
geforderter Trennung der Architektur von der Kunst
geschah. Aber Meyer gilt der bürgerlichen Kunstgeschichte

als Kommunist und zersetzender Gleichmacher,

während Adolf Loos offensichtlich für die
postmoderne Vereinnahmung geniessbar genug erscheint!
(Vgl. H.-W. Kruft: Einführung zur Sektion, in:
«Kunstchronik», November 1984, S. 464f.)

7 Heinrich Klotz: op.cit., S. 16.
8 Ibid.,S. 14.
9 Oswald Mathias Ungers in einem Gespräch in der Bauwelt

vom 6. Juh 1984 (25, 75. Jg.), S. 1104 (Hervorhebung

von mir).
10 Heinrich Klotz: op.cit., S. 17.
11 Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung, 2. Frankfurt am

Main 1969, S. 871.
12 Schiller: Die ästhetische Erziehung des Menschen

(1795). Siehe auch den Aufsatz von Dieter Borchmey-
er: Aufklärung und praktische Kultur. In: Naturplan
und Verfallskritik. Zu Begriff und Geschichte der Kultur

(Hg. H. Brackert und F. Wefelmeyer) Frankfurt am
Main, 1984, S. 122-147.

12 a. Als Kulturdezernent der Stadt Frankfurt am Main
begründet Hilmar Hoffmann die Konzeption des
Museumsufers u.a. mit den folgenden Worten: «Durch das
Museumsufer mit seiner entsprechend einladenden
Gestaltung wird unsere Stadt für ihre Bürger zusätzliche
Lebensqualität gewinnen. Das Museumsufer ist also
nichts Geringeres als eine für alle Bürger sinnvolle und

von jedem einzelnen nutzbare komplexe Einrichtung
für kreative Weiterbildung und mühelose Aneignung
durch genussreiche Anschauung, aber auch für aktive
Freizeitgestaltung in einer Zukunft, die den Menschen
durch eine Umverteilung der Arbeit mehr wirkliche
freie Zeit (und eben nicht Arbeitslosigkeit) bescheren
kann als je zuvor in der Geschichte.» (H. Hoffmann:
Das Frankfurter Museumsufer als Erlebnisraum, in:
«Stadt», Heft 2,15. Mai 1984, S. 60.

13 Josef Kleihues: Museumsbauten. In: «Neue Heimat».
Monatshefte für neuzeitlichen Wohnungs- und Städtebau.

6/1979. S. 18-21.
14 Johannes Cladders in einem am 27.11.1981 aufgezeich¬

neten Gespräch mit Johann Schmidt-Grohe und Hans
Hollein, dem Architekten des Abteibergmuseums.
Zitiert nach «Kunst und Architektur» in «Deutsche
Bauzeitschrift», 1982.

15 Heinrich Klotz: op.cit., S. 134.
16 Siehe dazu Marian Bisanz-Prakken: Gustav Klimt, der

Beethovenfries. München, 1980. Neuerdings die
Beiträge zur Beethovenausstellung im Katalog der Ausstellung

«Traum und Wirklichkeit. Wien 1870-1930. Wien
1985, S. 527-570.

17 Hugo von Hofmannsthal: Chandos-Brief, 1902
18 Ibid.
19 Ibid.
20 Walter Jens: Der Mensch und die Dinge (1957). In:

Bauer (Hg.): Hugo von Hofmannsthal. Wege der
Forschung. Bd. CLXXXIII. Darmstadt. 1968, S. 25.

21 Georg Simmel: Brücke und Tür. Stuttgart 1957, S.

227-242.
22 Ibid.,S. 228.
23 Ibid.,S. 229.
24 Ibid., S. 240.
25 Ibid., S. 241.
26 Zitiert nach dem Katalog «Traum und Wirklichkeit»,

op.cit. (Anm. 16), S. 528.
27 Ibid., S. 529.
28 Vgl. Werner Hofmanns Beitrag in dem 1983 in Berhn

erschienenen Katalog «Adolf Loos 1870-1933, Raum-
' plan Wohnungsbau».

29 Vgl. Adolf Loos. op.cit., S. 101.
30 Ibid., S. 78-88 («Ornament und Verbrechen»).
31 Christoph Asendorf: Batterien der Lebenskraft. Zur

Geschichte der Dinge und ihrer Wahrnehmung im 19.

Jahrhundert. Giessen, 1984, S. 128.
32 Ibid., S. 129.
33 Hans Hollein: Konfrontation: Ein Bauwerk als Kunst¬

werk. In: «Neue Heimat», Monatshefte, 8/1979, S. 28.
34 Museum - Städtisches Museum Abteiberg Mönchengladbach.

Braunschweig, 1984, S. 126.
35 Ibid., S. 127.
36 O.M.Ungers: Gedanken des Architekten. In: «db», 9/

1984, S. 14.

* Der leicht gekürzte Beitrag erscheint in vollem
Umfang in dem Sammelband «Die unvollendete Vernunft:
Moderne versus Postmoderne», Hg. Dietmar Kamper und
Willem van Reijen, Frankfurt am Main, 1985, es 1358.

* Le present article legerement abrege est paru
integralement dans l'anthologie «Die unvollendete Vernunft:
Moderne versus Postmoderne», Hg. Dietmar Kamper et
Willem van Reijen, Francfort-sur-le-Main, 1985, es 1358.

* The slightly abbreviated article appears in füll in
the collection "The unfinished understanding: Modern versus

Post-Modem", published by Dietmar Kamper and Willem

van Reijen, Frankfurt am Main, 1985, es 1358.

60 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 12/1985


	Vom "Schönen Schein" : das Gesamtkunstwerk und das Schweigen der postmodernen Architektur

