Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten
Band: 72 (1985)

Heft: 6: Immer wieder : Wettbewerbe = Toujours : concours = Again a again :
competitions

Artikel: Die Ruine kann man nicht bauen - sie entsteht : der Wille zur
Komplexitat als Antwort auf den reduktiven Funktionalismus = On ne
peut édifier une ruine : elle se forme : la volonté de complexité en
réponse au fonctionnalisme réducteur

Autor: Bohringer, Hannes
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-54782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-54782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Standpunkt

R IR e R
R
T T W T
FRN A ] LN
e

52

Werk, Bauen+Wohnen Nr.6/1985



Die Ruine kann man nicht bauen - sie entsteht

Hannes Bohringer

Die Ruine kann man nicht bauen — sie entsteht

Der Wille zur Komplexitit als Antwort auf den reduktiven Funktionalismus

Bereits in den 50er Jahren hat Arnold Gehlen den Begriff der Posthistoire aufgebracht. Erst in den 70er Jahren ist er auf
breiterer Basis virulent geworden, als allgemeiner vom Ende der Moderne und ihrer Avantgarde die Rede war und das Schlagwort
der «Postmoderne» — ein weit unschérferer Begriff — aufkam. Gehlen stellte die Diagnose des bevorstehenden Anbruchs eines
Zeitalters, in dem kulturelle Instabilitit und Geschichte abgelost wird von einem Stillstand, vom epochalen Gefiihl der Zeitlosig-
keit. In Anlehnung an Lévi-Strauss’ Prognosen wird auch Gehlens Posthistoire-Kiinstler zum Sammler mit «wildem Denken»: Der
Bastler sammelt alles mogliche unter dem Gesichtspunkt, es womdoglich einmal brauchen zu kdnnen. Seine bricolages bestehen
denn auch aus gebrauchten, vorgeformten Teilen und Bruchstiicken unterschiedlicher Herkunft. Der Kiinstler hat den Statuts des
intellectus ex parte eingenommen, er spielt also die Rolle des einzelnen, des Dilettanten, der die Welt nur noch fragmentarisch,
ausschnitthaft, collagenartig, zusammenhanglos wahrnimmt. Einheit und Zusammenhang sind zu einem von der Geschwindigkeit
erzeugten trompe I’ @il geworden.

Im folgenden Diskussionsbeitrag skizziert Hannes Bohringer die Fortsetzung des philosophischen Diskurses auf der Ebene
architekturtheoretischer Positionen.

La volonté de complexité en réponse au fonctionnalisme réducteur

D¢s les années 50, Arnold Gehlen proposa la notion de post-histoire. Mais ce ne fut que dans les années 70 qu’elle est
devenue virulente sur une large base, lorsque la fin du moderne et de son avant-garde en général vinrent a 'ordre du jour et
qu’apparut le slogan «post-moderne» — une notion beaucoup moins nette. Gehlen diagnostiqua I'irruption future d’une époque
dans laquelle I'instabilité culturelle et I'histoire seront remplacées par un calme plat, par le sentiment d’une époque hors du temps.
S’appuyant sur les prévisions de Lévi-Strauss, I'artiste post-historique de Gehlen devient un collectionneur a la «pensée sauvage»:
Le bricoleur accumule tout sous le prétexte qu’il pourrait l'utiliser un jour. Ses bricolages se composent alors de pieces de
récupération préformées et de fragments d’origines différentes. L’artiste a pris I'état intellectus ex parte, il joue donc le role de
I'individu, du dilettante qui appréhende encore le monde fragmentairement, par parties, par collage et sans cohérence. L’unité et
la cohérence sont devenues un trompe-I’eil engendré par la vitesse.

Dans I'article qui suit, Hannes Bohringer esquisse la poursuite du débat philosophique sur le plan des positions architectu-
rales théoriques. Texte frangaise voir page IV)

The Will to Complexity as a Reply to Reductive Functionalism

As early as the 50’s Arnold Gehlen came up with the concept of Post-History. Only in the 70’s did it become virulent on a
broad scale, when in a more general way there was talk of the end of the Modern Style and its avant-garde, and the slogan Post-
Modern — a far more imprecise term — made its appearance. Gehlen established a diagnosis of the imminent onset of an age in
which cultural instability and history would be replaced by a cultural standstill, a wholly new feeling of timelessness. With
reference to Lévi-Strauss’ prognoses, Gehlen’s Post-History artist will also become a collector with ““a primitive mind”’: The hobby
artist collects all kinds of things with the idea that they will be of use at some time or other. His bricolages therefore consist of used,
pre-shaped parts and fragments of various origins. The artist has assumed the status of the intellectus ex parte; he plays the role of
the isolated individual, the dilettante, who perceives the world as consisting of fragments, in sections, as collage, lacking coher-
ence. Unity and coherence have become merely cases of trompe I’il generated by speed.

In the following discussion, Hannes Bohringer sketches the consequences of these philosophical ideas on the plane of
architectural theory.

Die Posthistoire, die Epoche des
Postmodernismus, ist die festgehaltene
Schrecksekunde des Modernismus, in der
die fortschreitende Modernisierung aller
Lebensbereiche als unabwendbares Ver-
héngnis bewusst wird. Dass der Postmo-
dernismus der Alptraum des Modernis-
mus ist, wird an der Architektur deutlich.
Mit dem technischen Fortschritt eng liiert
war sie die Avantgarde auf dem Marsch
in den Modernismus und aus ihm heraus.
Die funktionalistische Architektur hatte
noch vom Fortschrittspathos des 19.
Jahrhunderts gelebt: politisch-sozialer

‘Werk, Bauen+Wohnen Nr.6/1985

Fortschritt durch technischen Fortschritt.
Ihr revolutiondrer Baustoff war der
Stahlbeton, eine neue und kiinstliche
Materia prima, aus der alles zu bilden
und bauen moglich schien. Der Inge-
nieur-Architekt empfand sich als De-
miurg, als ein neuer Weltbaumeister.
Das Glas, erganzt durch das elektrische
Licht, war der industrielle Ersatz fiir das
Kristall, den «Edelstein», in dem die
sonst tritbe und dunkle Materie licht-
durchlissig, wenn nicht sogar selbst-
leuchtend wurde. Die Kristall- und Edel-
steinsymbolik verweist auf das himmli-

sche Jerusalem der geheimen Offenba-
rung, dessen Vergegenwirtigung in der
Zeit die mittelalterliche Kathedrale war.
Die Kristallpaldste, Volkshduser und
Stadtkronen sollten die neuen Kathedra-
len werden. Noch das Bauhaus verstand
sich als Dombauhiitte und sah in der Ka-
thedrale das Vorbild ihres letzten Ziels,
des Einheitskunstwerks.

Die Architekten hatten also auch in
der Moderne nicht aufgehdrt, am neuen
Jerusalem zu bauen, doch reflektierten
sie dies nicht mehr in ihrem Funktionsbe-
griff. Sie sahen zu Recht, dass (himmli-

53



Standpunkt

sche) Schonheit nicht direkt intendiert
und realisiert werden kann, sondern al-
lein als Folgeerscheinung und Begleit-
umstand unverhofft gliickt: form follows
function. Es stellte sich erst allmihlich
heraus, dass sich auch die Funktion we-
gen ihrer Komplexitit dem direkten Zu-
griff entzieht. So entdeckte Bruno Taut
wihrend seiner Emigration die traditio-
nelle Architektur Japans und der Tiirkei
und erweiterte den Funktionsbegriff zur
Sinnfunktion und nannte diese schliess-
lich «Beziehungsreichtum».

Beziehungsreichtum und (was das-
selbe ist) Komplexitit sind dann die
Schlagworte der postmodernen Architek-
tur geworden. 1968 erschien Robert Ven-
turis Manifest fiir eine beziehungsreiche
Architektur: Complexity and Contradic-
tion, die programmatische Schrift des
Postmodernismus: «Eine Architektur der
Komplexitdt und des Widerspruchs ...
muss eher eine Verwirklichung der
schwer erreichbaren Einheit im Mannig-
fachen sein als die leicht reproduzierbare
Einheitlichkeit durch Elimination des
Mannigfachen.» (Komplexitit und Wi-
derspruch, Braunschweig 1978)

In der Posthistoire sind Entdeckun-
gen Wiederentdeckungen. Das Neue
rechtfertigt sich dadurch, dass es verges-
sene Selbstverstandlichkeiten wachruft.
So steht es auch mit dem Komplexitits-
gedanken. Schon zu Beginn der fiinfziger
Jahre hatte Hans Sedlmayr, der als Kriti-
ker der Moderne ein indirekter, antizi-
pierender Theoretiker der Postmoderne

54

geworden ist, die Kathedrale als «com-
plexio oppositorum» bezeichnet. Es zeigt
den theologischen Ursprung des Komple-
xitdtsgedankens an, den ich im Begriff
der Fiille (plenitudo, pleroma) finde.

Aus der Uberfiille schopfen kann
nichts anderes heissen, als das eine oder
andere herauszugreifen und durch das
notwendig Fragmentarische des Heraus-
gegriffenen den  Blick fir den
unerschépflichen Reichtum nicht zu ver-
stellen, dem gegeniiber jede Kunst nur
eine anndhernde Nachahmung sein kann.
Insofern erinnert der postmoderne
Eklektizismus nur an alt Bekanntes.
Denn Komplexitit, Beziehungsreichtum
und Unerschopflichkeit sind seit eh und
je Kiriterien fiir das Kunstwerk als Nach-
ahmung der Natur gewesen. Selbst Mies
van der Rohes beriihmtes, von Venturi
angegriffenes Wort «Weniger ist mehr»
meint Komplexitit, und zwar die schwer
erreichbare durch Beschrinkung und
Riickgang auf das Elementare und Einfa-
che. Im Erscheinungsjahr von Venturis
Komplexitat und Widerspruch bringt der
Soziologe Niklas Luhmann den zur Sy-
stemtheorie kristallisierten Funktionalis-
mus auf die einpragsame Formel der
Komplexititsreduktion  (Zweckbegriff
und Systemrationalitit, Tiibingen 1968).
Reduktionismus und Eklektizismus er-
scheinen als die beiden postmodernen
Attitiiden gegeniiber der komplexen

Wilhelmstrasse, West-Berlin

Welt: permanente Reduktion, um iiber-
haupt funktionstiichtig sein zu konnen.
Doch die unendliche Langeweile der
Komplexitdtsherabminderung durch
Wissenschaft und Technokratie ist auch
schrecklich. Auf der anderen Seite geht
es umgekehrt darum, dasthetisch die
Komplexitdt aus ihrer Reduktion wieder
zu befreien. Wie aber kann man Komple-
xitdt wiederherstellen? Entzieht sie sich
nicht dhnlich wie die Schonheit und die
Funktion dem «Kunstwollen»? Denn je-
de Form der Intention verwandelt das In-
tendierte in ein fixiertes Einzelnes, die
intendierte Komplexitit verlore so ihren
Reichtum. Unversehens gelangt man
nicht zu ihr, sondern zur dekorativen Fiil-
le, zur verspielten Ornamentierung, zum
Gesuchten und Gewollten.

Hier nun kommt die Ruine ins
Spiel. So eint6nig oder hésslich ein Bau-
werk gewesen sein mag, als Ruine ge-
winnt es tiberraschend am Komplexitit.
Denn die Ruine wird gerade nicht be-
zweckt und hergestellt, sondern sie ent-
steht, sei es durch allmidhlichen Verfall
oder durch plétzliche Zerstdrung. Selbst
wenn sie mit Absicht zerstort wurde, war
die Zerstorung beabsichtigt und nicht die
iibriggebliebene Form. Gerade weil die
Ruine in ihrer Form absichtslos, unvor-
hersehbar und zufillig entsteht, birgt sie
eine formale Komplexitét in sich, wie sie
durch Intention und Komposition nie zu-
stande kommen konnte. Zugleich gelingt
die Formenvielfalt und der Abwechs-
lungsreichtum der Ruine nur durch den

‘Werk, Bauen+Wohnen Nr.6/1985



Die Ruine kann man nicht bauen - sie entsteht

Verlust ihrer Mitte, auf dem Hintergrund
ihrer Leere, Luftigkeit und Offenheit,
durch die der Korper seine Massivitat
verliert und leicht strukturiert und trans-
parent wird. In der zertrimmerten Ein-
heit und der Freilegung der collagehaften
Materialvielfalt und -widerspriichlichkeit
ist die schwer erreichbare Einheit im
Mannigfachen verwirklicht. Wenn auch
die postmoderne Architektur vielfach
Ruinen als Fragmente und Fassadenstiik-
ke in ihre Collagen miteinbezieht, so gilt
doch, dass man Ruinen nicht bauen, son-
dern nur entstehen lassen kann. Aber
man kann die Ruinenentstehung als treff-
sicheres Gelingen von Komplexitit zum
Vorbild kiinstlerischen Schaffens neh-
men, indem man, wie es frither geheissen
hatte, der Natur folgt, das heisst, das in-
tentionale Handeln mit der Absichtslo-
sigkeit, Zufélligkeit und Unvorherseh-
barkeit des natiirlichen Geschehens an-
reichert. Auf dem Wege dieser Rena-
turalisierung wiirde der Artifex selbst zur
Ruine.

In der Ruinenmetapher kreuzen
sich die verschiedenen FElemente der
Posthistoire, ihre Komplexitdt mit der
Auflosung des Werk- und Subjekt-Be-
griffs, der Collagecharakter mit dem Hi-
storismus und der Todesphantasie. Und
nicht zuletzt ist die Ruine ein Artefakt
auf dem Wege «zuriick zur Natur». Die
scharfen Kanten verwittern, die Steine
nehmen organische Formen an, iiber
Schutthalden wachsen Gréser und Ge-
biisch. Hier kommt die unvermeidliche

Werk, Bauen+Wohnen Nr.6/1985

Romantik der Ruine zum Vorschein. Ih-
re sentimentale, vitalistische Reduktion
der Natur auf das Leben, das Organische
und die Landschaft ist die Schwache des
Ruinenbildes. Ich wihle daher ein hérte-
res und zutreffenderes Bild fiir die Post-
histoire, das als Element der Verwiistung
und Leere auch in der Ruine schon ent-
halten war: die Wiiste. In der Wiiste ist
das Leben unterwegs zuriick zum Anor-
ganischen. Kontrir zur Ruine ebnet die
Wiiste die Unterscheidung von lebender
und toter Materie zugunsten der letzte-
ren ein und ermdglicht dadurch, die fiir
die Posthistoire charakteristische Identi-
tat von Kunst und Natur zu veranschau-
lichen: die Posthistoire ist eine kiinstli-
che, durch technische Verwiistung ent-
standene Wiiste.

Ruinen gemahnen uns an die Ver-
ganglichkeit aller Dinge. So beunruhi-
gend dies zu allen Zeiten empfunden
wurde, heute wirken sie trostlich, eine
romantische Vergegenwirtigung beweg-
ter Zeiten, da es noch Ruinen gab. Die
Posthistoire als entropische Endzeit ist
das Zeitalter der starren Unvergénglich-
keit, der Ruinenlosigkeit und daher auch
der Ruinennostalgie. Zwar weiss man,
dass durch die moderne Vernichtungs-
technik alles zerstort werden kann, aber
man fiirchtet, es werden keine Ruinen,
sondern nur endgiiltig unbewohnbare
Wiisten zuriickbleiben. Dies wire nur die

Litzowplatz, West-Berlin

ereignishaft-rasche Variante der allméh-
lichen, aber unaufhaltsamen Verwiistung
der Natur durch die Zivilisation. In je-
dem Fall erscheint sie zwangslaufig und
unumkehrbar, das heisst als Entropie-
streben. Metaphorisch wird die Verwii-
stung als Zubetonierung verstanden.
Auch hier erweist sich die Posthistoire als
Alptraum des Funktionalismus. Ur-
spriinglich als universell verwendbarer
plastischer Urstoff gefeiert, ist der Beton
langst damonisiert. Statt von Hausern re-
det man von Betonbunkern, Betonsilos
und Betonklotzen. Die Posthistoire ist ei-
ne Betonwiiste. Thr prignantes Bild fin-
det sie wiederum in der Betonarchitektur
der Atomkraftwerke, in der Einzemen-
tierung des katastrophalen Ereignisses.
In dieser zum Abriss und Umbau
gleichermassen ungeeigneten entropi-
schen Betonarchitektur entsteht nun der
Wunschtraum vom einfachen Nomaden-
zelt, das allen Zwecken seiner Bewohner
geniigt, Mobilitdt ohne Heimatverlust er-
moglicht, beziehungsreich wie eine Ka-
thedrale ist und jederzeit abgebrochen
und wiederaufgebaut werden kann, ohne
den Bewohnern selbst oder ihrer Umge-
bung Schaden zuzufiigen. So taucht in
der Posthistoire, der dussersten Anpas-
sung der Welt an den Grossstadtmen-
schen als Gegenbild der Nomade auf, der
als Sammler und Jéger sich selbst aufs
dusserste seiner Umwelt anpasst und mit
ihr in einer Solidargemeinschaft lebt. (In-
dianer konnten in Wiistengegenden le-
ben, die weisse Farmer urbar machen

55



Standpunkt

wollten und nach wenigen Jahren mit er-
schopften Boden hinter sich zuriicklassen
mussten.) Noch ist die Figur des Noma-
den (ahnlich wie zuvor die der Ruine) in
erster Linie ein eskapistischer Traum ei-
nes ganz anderen, alternativen Lebens ir-
gendwo, und doch ist er der Beginn einer
seelischen Arbeit, in der Grossstadtwiiste
leben zu lernen.

Auch das ist ein Moment im post-
modernen Eklektizismus: in der Not hort
man auf, wahlerisch zu sein. Man nimmt
Hilfe und greift auf, was immer sich an-
bietet: Erkenntnisse und Erfahrungen
des Ferntourismus und der Ethnologie,
der Wiistenvater-Theologie, der moder-
nen Kunst (zum Beispiel Chirico, um die
«metaphysische Schonheit» einer ausge-
storbenen, menschenleeren Innenstadt
an einem Sommerwochenendnachmittag
sehen zu lernen) oder einfach die Einbil-
dungskraft (durch die der Philosoph Ga-
ston Bachelard den Verkehrslarm der Pa-
riser Innenstadt in das Tosen einer Mee-
resbrandung verwandelte, um einschla-
fen zu konnen). Die Frage, wie es mog-
lich sei, komplexe Gebilde wie die Ruine
bauen zu kénnen, hat sich zu der grund-
legenderen Frage verschoben, wie man in
der Wiiste wohnen koénne. Denn das
Bauen setzt das Wohnen-Konnen voraus,
sagt Heidegger: «Bauen ist eigentlich
Wohnen». Und Wohnen bedeute, in der
«Einfalt des Gevierts» von Himmel und
Erde, Goéttlichem und Sterblichem zu le-
ben. Was Heidegger in seiner eigentiimli-
chen Sprache das Geviert nennt, ist wie-
derum Komplexitit, diesmal jedoch nicht
die formalasthetische der Ruine, sondern
die des Denkens. Erst wenn also das Ge-
viert, das, wovon traditionell der My-
thos, die Religion und auch die Philoso-
phie berichteten, aus der alltdglichen Le-
benserfahrung nicht mehr ausgeklam-
mert ist, kann das Leben selbst wieder
beziehungsreich werden, erst dann wohnt
man und fiihlt sich zu Hause. Wie aber
kann man in der Wiiste heimisch wer-
den? Als Sammler und Jéger, das heisst
durch dusserst gesteigerte Aufmerksam-
keit und Achtsamkeit. Und dazu ist ein
«Wille zur Wiiste» (Nietzsche), «die An-
passung der Gedanken an die Tatsachen»
(Mach) erforderlich. Aussere Anpassung
gelingt nur durch innere Ausgleichung.

56

Ohne zentrale Leere im Gemiit kann

man in der Wiiste nicht leben. Stellt sich
die innere Leere ein, dann verwandelt
sich die Wiiste, wie die Wiistenviter sag-
ten, in eine «blithende Wiese». Die Wii-
stenerfahrung scheint geradezu die not-
wendige Bedingung zu sein, um auf die
Komplexitit aufmerksam werden zu kon-
nen. Das erinnert an den alten spekulati-
ven, in verschiedenen Worten und Wen-
dungen gedachten Gedanken, dass Fiille
nichts anderes als Leere und Leere nichts
anderes als Fiille ist. Und vielleicht ver-
fliegt der Alptraum der Posthistoire wie
die dédmonische Versuchung eines Wii-
stenmOnchs, wenn die Wiiste wirklich in-
wendig geworden ist.

An der Ruine fasziniert uns gegen-
wiirtig, schien mir, ihre Komplexitit. Der
Wille zur Komplexitit der postmodernen
eklektischen Architektur war die Ant-
wort auf den reduktiven Funktionalis-
mus. Komplexitit: das unendlich Reiche,
Viele und Vielfiltige, das in klare und
eindeutige Formen zu bringen und in eins
zusammenzuziehen, unmoglich oder re-
duktiv ist, schilte sich als das Schliissel-

wort der Posthistoire heraus, der Vision
einer nachgeschichtlichen entropischen
Endzeit. In ihrer stillgestellten Zeit er-
scheint vor allem die schreckliche und
furchterregende: die erhabene Seite der
Komplexitit, ihr fiir jeden einzelnen un-
durchschaubares, unaufhaltsam wachsen-
des Geflecht von Wissenschaft, Wirt-
schaft und Technik, das die gewohnten
und liebgewonnenen Grenzen zwischen
Kunst und Natur, Leben und Tod zu ver-
wischen und in ein indifferentes Chaos zu
stiirzen beginnt. Darum gilt es, den Ein-
bruch des chaotisch-katastrophalen Mo-
ments der Komplexitit durch permanen-
te Komplexitdtsreduktion abzuwenden
und aufzuhalten. Das Ergebnis dieser
Verwiistung ist die Wiiste, die unverhofft
wiederum zur Quelle neuer Komplexi-
tétserfahrung werden kann. Denn Kom-
plexitat lasst sich nicht abschaffen. Was
man reduzieren kann, ist nicht komplex.
Unerschopflicher Reichtum erschopft
sich nicht. Thm gegeniiber ist die Erfah-
rung und das Wissen des einzelnen not-
wendig fragmentarisch, analektisch, col-
lagenhaft. Das zeigt der Historismus der
Posthistoire. Alle ihre Elemente biindeln
sich in der Gestalt der Ruine, ein extre-
mes Beispiel dafiir, dass Komplexitit nur
von selbst auftaucht. So beruht das Bau-
en auf Wohnen und Denken, das heisst
auf einem Gewahrwerden der Fiille. Zu-
gang zu ihr ist die Wiste, die ihren
Reichtum homoopathisch durch ihre
Leere sichtbar werden lasst. «Wir leben
hier von Brocken», schrieb Johann Ge-
org Hamann. «Der Mensch geniist
unendlich mehr als er notig hat — und ver-
wiistet unendlich mehr als er geniist. Was
fiir eine Verschwenderin muss die Natur
ihrer Kinder wegen seyn... Ausser der
Maissigkeit, die unsere Nothdurft uns
vorschreiben sollte, ist eine wirthschaftli-
che Aufmerksamkeit auf die Brocken,
die uns in der Hitze unseres Appetits ent-
fallen und die wir nicht der Miithe werth
achten, weil wir mehr vor uns sehen, zu
sammeln, nicht zu tadeln.» H.B.

«Pocherie», 1969, Pier Paolo Pasolini

Fotos: Balthasar Burkhard (Seite 52), John Davies (Seite
54), Wilhelm Schiirmann (Seite 55); aus: Idee, Prozess,
Ergebnis, Senator fir Bau- und Wohnungswesen West-
Berlin, 1984

Aus «Merkur», Nr. 5/1983, Deutsche Zeitschrift fiir euro-
péisches Denken, Minchen. Mit freundlicher Genehmi-
gung des Verlages und des Autors. Die vorliegende Fas-
sung ist um einen liangeren einleitenden Text gekiirzt.

Werk, Bauen+Wohnen Nr.6/1985



Textes en francais

des concours» est pour eux un moyen
détourné (et donc socialement accep-
table) de réclamer des commandes.

Une compétition

Sur un troisieme plan d’ana-
lyse (mais il en est bien d’autres), il
n’y*a qu'un «bon concours», c’est ce-
lui que je gagne. Les concours sont la
ritualisation d’une compétition géné-
rale pour les mandats.

Entre les architectes, cette
compétition est permanente. Elle
existe en dehors du concours, a I’état
«sauvage». Son enjeu légitime n’est
pas, directement, des mandats (régle
déontologique), mais la «renom-
mée», capital de réputation mélant
compétence technique et «relations»
sociales.

Le concours est la tentative de
situer cette compétition sur un strict
terrain professionnel, la compétence
a «faire le projet». De nouveau, il
faut bien voir le role actif que joue le
concours dans linstitution de cette
compétence et sa définition.

La compétition égalitaire en-
tre architectes établit le projet
comme une activité «technique», le
pur exercice d’'une compétence, per-
mettant a chacun, riche ou pauvre,
vieux ou jeune, de faire la preuve de
son talent. Parallelement a cette posi-
tion de principe, chaque concours dé-
finit dans les faits les critéres de cette
activité; la composition du jury avan-
tage une certaine maniere de «faire le
projet», consacrée du coup comme
«bonne».

Et de nouveau, la grande
force du concours est que ses opéra-
tions symboliques se soutiennent
d’une inscription immédiate dans la
réalité. Le concours n’est si formelle-
ment égalitaire que pour mieux éta-
blir une hiérarchie 1égitime des mé-
rites, immédiatement sanctionnée
par des rapports privilégiés a la com-
mande: le gagnant peut espérer direc-
tement un mandat, les autres primés
rejoignent le «vivier» des candidats a
d’autres commandes, les architectes
du jury sont consacrés dans leur role
d’arbitres du débat architectural.

Le «systeme des concours» est
une tentative de faire dépendre I'at-
tribution des mandats d’une compé-
tence définie et attribuée par la pro-
fession architecturale. Malgré I'es-
poir de certains de voir ce systéme se
généraliser, et s’étendre a tous les
mandats, cette tentative est inache-
vée. Le concours n’est qu’un épisode
dans une compétition professionnelle
qui se déroule aussi sur d’autres ter-
rains. En témoignent les concours

v

dits «scandaleux»: apres la compéti-
tion ritualisée, la course a la renom-
mée et aux mandats se poursuit, dans
des cadres divers, aux regles plus ou-
vertes (manifestes, articles de revues,
conférences, appuis personnels, con-
tacts avec des responsables,
ete....)."

Débat architectural

Cette hypothese d’un réle ac-
tif du concours dans l'institution de
I'architecture s’est trouvée récem-
ment confirmée par une extraordi-
naire expérience. Dans le cadre de
I'Institut Frangais d’Architecture,
Jean-Pierre Epron’ a demandé a cing
jurys fictifs de juger une quinzaine de
projets répondant a un méme pro-
gramme. Il est impossible de rappor-
ter ici tous les enseignements que I’on
peut retirer de cette expérience «in
vitro», dont I'auteur promet une pu-
blication prochaine. Nous en retien-
drons seulement le témoignage
qu’elle apporte sur les opérations du
jugement. Elle démontre que le ver-
dict du jury n’est pas une sorte de
«moyenne» des opinions préalables
de ses membres, appliquées aux pro-
jets des concurrents, mais un avis
unanime élaboré progressivement,
par un lent travail de réinterprétation
de la demande de I'organisateur, a la
lumiére des projets des concurrents.

Le jugement de concours ne
fait pas qu’enregistrer I’état provi-
soire d’un débat architectural qui se
déroulerait en dehors de lui; mais il
est ce débat en actes, producteur de
jugements architecturaux visant a
€tablir la meilleure correspondance
possible entre les demandes des orga-
nisateurs et les réponses des archi-
tectes.

Larchitecture en dépend.
Comme un rite, le concours intégre
une multitude de gestes fondateurs,
concentrés dans des pratiques minu-
tieusement réglées, surchargées de
Sens pour ceux qui s’y trouvent impli-
qués. Chaque concurrent y engage
son identité professionnelle. Perdre
un concours n'est pas seulement,
pour un architecte, une contre-per-
formance; mais le signe inquiétant
qu’il n’est «plus dans la course», que
les criteres qu’il retient comme
«bons» ne sont pas «bons» pour les
autres, que l'architecture I'a aban-
donné. Comme un rite de passage, le
concours a pouvoir d’instituer I’archi-
tecture et les architectes; il peut aussi
les destituer. Cet enjeu symbolique
formidable explique peut-étre la pas-
sion soutenue que les architectes ac-
cordent, au moins depuis deux sie-
cles, a la question des concours. R.Q.

w

S

1

1 Voir ainsi la mauvaise réputation des
concours dans I'histoire de I'architec-
ture moderne.

Le récit du concours s’organise comme
une surenchere d’excellences, propre a
garantir automatiquement la produc-
tion d’un projet «optimal».

Il est frappant de constater qu’en
France et en Suisse, au moins depuis un
article de César Daly de 1861 (Revue
générale de l'architecture et des tra-
vaux publics, volume XIX, coll. 14-51,
1861), les réformes des concours sont
grossierement toutes les mémes, pro-
posant de corriger les mémes défauts a
I'aide des mémes remedes.

On sait que l'architecture a choisi de
situer ses objets spécifiques dans les
«objets construits», dont déciderait le
jugement architectural. Ce choix histo-
rique est fondamental: par lui I'archi-
tecture se trouve définie comme un
«golit savant» qui s’oppose au «gofit
vulgaire» des non-professionnels, et
notamment des clients. Il serait peut-
étre plus réaliste de décider que I'archi-
tecture a pour objets des processus, des
pratiques, dont on pourrait juger la
qualité, indépendamment des construc-
tions auxquelles elles aboutissent.

Voir le remarquable travail de J.P.
Epron, «L’école de Iacadémie
(1671-1793) ou linstitution du goat en
architecture», Nancy, DEMPA-
DGRST, 1984.

La contradiction est profonde entre le
principe d’une architecture définie his-
toriquement comme «domaine de vé-
rité» et la réalité des architectures que
font les architectes, et qui fonctionnent
comme un «domaine de golt» (au sens
de Pierre Bourdieu - «La distinction»,
Paris, Minuit, 1978).

Au sens de Peter Collins, «Architectu-
ral Judgement», London, Faber and
Faber, 1971.

La négociation n’est jamais terminée:
les architectes utilisent le concours
comme moyen de faire pénétrer les
«nouvelles tendances» architecturales;
les organisateurs ne sont jamais dis-
posés a abandonner complétement leur
autorité sur la définition des construc-
tions qu’ils envisagent.

L’aspect formalisé, ritualisé, de la com-
pétition est précisément le moyen de
distinguer les concours modernes des
«concours» trés différents des époques
précédentes (Grece antique, Renais-
sance italienne, etc. . .).

(S

W

(=)}

~

o

=]

10 En 1861, César Daly parlait des con-

cours comme des «jeux Olympiques de
P’art» (voir note 3).

11 En ce sens, les débats sur les concours

n’ont pas d’objet propre, ils sont tou-
jours une maniere de parler indirecte-
ment d’autre chose.

12 De nouveau, César Daly a propos d’'un

concours pour une statue de la Répu-
blique: «On a interrogé le public par un
concours, et le concours a répondu. . .»
(1861, RATP, coll. 22).

13 R. Quincerot, M. Nicolas — «Les con-

cours en France et
1920-1940», Geneve,
1981, pp. 83-90.

On peut relire, a partir de cette hypo-
these, la débordante activité de Le Cor-
busier apres le concours de 1927 pour la
Société des Nations a Geneve comme
une tentative obstinée d’obtenir quand
méme le mandat que les diplomates ne
voulaient évidemment pas lui accorder
(ibidem, pp. 135-139).

Auteur notamment de «L’architecture
et larégle», Bruxelles, Mardaga, 1981.

en Suisse,
Craal-Corda,

&

w

Hannes Bohringer

On ne peut
édifier une
ruine — elle
se forme

La post-histoire, I'’époque du
post-modernisme, est I'instantané de
la seconde d’angoisse ou le moder-
nisme prend conscience du fait que la
modernisation croissante de tous les
domaines de la vie est une fatalité
inéluctable. L’architecture montre
nettement que le post-modernisme
est le cauchemar du modernisme.
Etroitement liée au progreés techni-
que, elle était I'avant-garde sur la
voie du modernisme et méme en
avance sur lui. L’architecture fonc-
tionnelle vivait encore de la foi pathé-
tique qu’avait le 19¢me siécle: le pro-
gres politico-social passait par le pro-
gres technique. Son matériau révolu-
tionnaire était le béton armé, un Ma-
teria prima artificiel au moyen duquel
il semblait possible de composer et de
construire n’importe quoi. L’ingé-
nieur architecte se sentait comme un
démiurge, comme un nouveau batis-
seur du monde. Le verre, complété
par la lumiere électrique, était 'er-
satz industriel du cristal, de la «pierre
précieuse», grace auquel la matiere
jusque-la opaque devenait translu-
cide si ce n’est lumineuse par elle-
méme. Le symbolisme du cristal et de
la pierre précieuse renvoie a la Jéru-
salem céleste de la Révélation, dont
la concrétisation a I’époque du
Moyen Age était la cathédrale. Les
palais de verre, les maisons du peuple
et les monuments urbains devaient
devenir les nouvelles cathédrales. Le
Bauhaus se considérait encore
comme une corporation de batisseurs
du Moyen Age et voyait dans la ca-
thédrale le modele de son objectif ul-
time: I'ceuvre d’art intégrale.

A I'époque moderne, les ar-
chitectes n’avaient donc pas encore
cessé de batir la nouvelle Jérusalem,
pourtant ils ne l'exprimaient plus
dans leurs notions fonctionnelles. A
juste titre, ils avaient compris que la
beauté (céleste) ne peut résulter
d’une intention et d’une réalisation
directe, mais qu’elle ne peut étre
qu’une chose inespérée résultante ou
marginale: form follows function. Ce
ne fut que progressivement que 1'on
constata que la fonction échappait
elle aussi au controle direct en raison
de sa complexité. C’est ainsi que pen-
dant son émigration, Bruno Taut dé-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1985



Textes en frangais

couvrit les architectures tradition-
nelles du Japon et de la Turquie et
qu’il élargit la notion de fonction en
fonction sensorielle, pour finir par la
qualifier de «richesse de relations».

Richesse de relations et (ce
qui revient au méme) complexité sont
ensuite devenues les slogans de I'ar-
chitecture post-moderne. En 1968,
paraissait le Manifeste pour une archi-
tecture riche de relations: Complexity
and Contradictions de Robert Ventu-
ri, louvrage programmatique du
post-modernisme: «Une architecture
de la complexité et de la contradic-
tion... doit plutot réaliser I'unité
dans le multiple difficile a atteindre
que 'unitaire facilement reproducti-
ble par diminution du multiple.»
(Complexité et contradiction, Bruns-
wick 1978.)

En post-histoire, les décou-
vertes sont des redécouvertes. Le
nouveau se justifie dans la mesure ou
il réveille des évidences oubliées. I
en est de méme en matiére de pensée
sur la complexité. Dés le début des
années cinquante, Hans Sedlmayr,
qui, en tant que critique du moderne,
est devenu un théoricien ayant indi-
rectement anticipé le post-moderne,
avait défini les cathédrales comme
«complexio oppositorum». Voila qui
indique l'origine théologique de la
pensée sur le complexe, dans laquelle
je vois la notion de plénitude (pleni-
tudo, pleroma).

Créer en partant de l’abon-
dance ne peut que consister a choisir
une chose ou une autre et, malgré la
nature inévitablement fragmentaire
de ce choix, ne pas déformer la vue
de cette richesse inépuisable en face
de laquelle tout art ne peut étre
qu’'une imitation approximative.
Dans ce sens, I’éclectisme post-mo-
derne ne rappelle que ce qui est con-
nu depuis longtemps. La complexité,
la richesse de relations et I'inépuisa-
ble sont, depuis toujours, les criteres
de I'ceuvre d’art qui imite la nature.
Méme la célebre formule de Mies van
der Rohe «Weniger ist mehr» (moins
est plus), attaquée par Venturi, signi-
fie complexité dans sa forme la plus
difficile a atteindre que I’on atteint en
retournant a I’élémentaire et a la sim-
plicité.

L’année ou Venturi publia
«Complexité et contradiction», le so-
ciologue Niklas Luhmann ramenait le
fonctionnalisme, cristallisé en un sys-
téme théorique, a la formule mar-
quante de réduction de complexité
(Notion de finalité et rationalisme des
systéemes (Tubingen 1968). Réduc-
tionnisme et éclectisme apparaissent

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1985

comme les deux attitudes post-mo-
dernes en face du monde complexe:
réduction permanente afin de pou-
voir rester fonctionnel. Pourtant I'en-
nui infini résultant de la diminution
de complexité par la science et la
technocratie est effrayant. Inverse-
ment, il s’agit aussi de libérer esthéti-
quement la complexité de sa réduc-
tion. Mais comment peut-on reconsti-
tuer la complexité? A linstar de la
beauté et de la fonction, n’échappe-
t-elle pas a toute «volonté d’art»? Car
toute forme d’intention transforme
I'intentionnel en une individualité
fixée et la complexité recherchée ris-
que ainsi de perdre sa richesse. Sans
le vouloir, on la laisse s’échapper
pour I"abondance décorative, I'orne-
mentation superficielle, le recherché
et le voulu.

C’est ici que la ruine entre en
jeu. Aussi monotone et laid qu’ait pu
étre un édifice, il gagne curieusement
en complexité sous forme de ruine.
En effet, une ruine n’est précisément
ni voulue ni édifiée, mais elle se
forme, que ce soit par dégradation
progressive ou par destruction sou-
daine. Méme si I'édifice est détruit
volontairement, seule la destruction
était intentionnelle et non pas la
forme ruinée résultante. Justement
parce que dans sa forme la ruine est
sans intention, imprévisible et contin-
gente, elle est porteuse d’une com-
plexité formelle intrinséque qu’au-
cune intention de composition ne
saurait obtenir. En méme temps, la
variété formelle et la variabilité d’une
ruine résultent de la perte de sa subs-
tance centrale; sur larriere-plan de
son vide, son caractére aéré et ouvert
permet au volume de perdre son as-
pect massif et il devient léger, struc-
turé et transparent. L’unité ruini-
forme et la mise a jour d’une juxtapo-
sition de matériaux variés et contra-
dictoires réalisent cette unité dans le
multiple si difficile a atteindre. Méme
si I’architecture post-moderne incor-
pore souvent dans ses collages des
éléments ruiniformes tels que frag-
ments ou parties de facades, il n’en
reste pas moins qu’on ne peut cons-
truire des ruines, mais seulement les
laisser se former. Mais pour la créa-
tion artistique, on peut s’inspirer de
la formation des ruines en tant que
réussites de complexité assurées;
pour ce faire, il suffit de suivre la na-
ture, comme on disait jadis, en enri-
chissant P’action intentionnelle par
I’absence d’objectif, la contingence et
I'imprévisible de I'événement natu-
rel. Sur la voie de cette renaturalisa-
tion, lartifex lui-méme est devenu

ruine.

Dans la métaphore de la ruine
se rencontrent les divers éléments de
la post-histoire, sa complexité et la
résolution des notions d’ceuvre et de
sujet, le caractere de collage et ’his-
torisme, ainsi que le réve sur la mort.
N’oublions pas non plus que la ruine
est un objet artificiel sur la voie du
«retour a la nature». Les arétes vives
s’émoussent, les pierres prennent des
formes organiques, de I’herbe et des
broussailles recouvrent les décom-
bres. C’est 1a qu’apparait inévitable-
ment le romantisme de la ruine. Sa
maniére sentimentale et vitaliste de
réduire la nature a la vie; la ruine a
un faible pour I'organique et le pay-
sage. C’est pourquoi je choisis a des-
sein, pour la post-histoire, une image
plus sévere et plus adéquate qui, en
tant qu’élément de dévastation et de
vide, était déja inhérente a la ruine:
le désert. Dans le désert, la vie elle-
méme est sur le chemin retournant a
I’anorganique. Contrairement a la
ruine, le désert aplanit la différence
entre matiere vivante et matiére
morte au profit de cette derniére et
permet ainsi de mettre en évidence
I'identité de I'art et de la nature ca-
ractéristique de la post-histoire: La
post-histoire est un désert obtenu ar-
tificiellement par une dévastation
technique.

Les ruines nous rappellent le
caractere éphémere de toute chose.
Méme si de tout temps on les a res-
senties comme inquiétantes, elles
sont aujourd’hui consolantes, car
elles actualisent de mani¢re romanti-
que des époques troublées qui con-
naissaient encore les ruines. En tant
que fin des temps entropique, la post-
histoire est 'époque de la pérennité
figée, de I'absence de ruine et par la
méme de la nostalgie des ruines.
Certes, nous savons que la technolo-
gie moderne permet la destruction to-
tale, mais nous craignons aussi qu’il
ne subsiste aucune ruine, mais seule-
ment des déserts a tout jamais inhabi-
tables. Ceci ne serait que I’événe-
ment-variante rapide par rapport a la
dévastation progressive et inéluctable
de la nature par la civilisation. En
tout état de cause, la tendance entro-
pique apparait obligatoire et irréver-
sible. Métaphoriquement, la dévasta-
tion est comprise comme I’accumula-
tion de béton. La aussi, la post-his-
toire se révele comme le cauchemar
du fonctionnalisme. Initialement fété
comme une matiére de base plastique
universellement utilisable, le béton
est aujourd’hui maudit depuis long-
temps. On ne parle plus de maison,

mais de bloc en béton, de silo en bé-
ton et de caisse en béton. La post-
histoire est un désert bétonné. Son
image marquante se retrouve dans
I’architecture en béton des centrales
atomiques, dans la pétrification de
I’événement catastrophique.

Au sein de cette architecture
en béton entropique, également in-
compatible avec la démolition et la
transformation, apparait alors le réve
de la simple tente du nomade qui suf-
fit a tous les besoins de ses habitants,
qui permet la mobilité sans perte de
la maison natale, qui est riche de rela-
tions comme une cathédrale et peut
étre, a tout moment, démolie et re-
construite sans que les occupants eux-
mémes ou leur environnement ne su-
bissent de dommages. C’est ainsi que
dans la post-histoire, en face de I'a-
daptation extréme dv monde au cita-
din, apparait I'image contraire du no-
made qui, vivant de la cueillette et de
la chasse, s’adapte lui-méme a I'ex-
tréme a son milieu et vit en symbiose
avec lui. (Les Indiens pouvaient vivre
dans des régions désertiques que les
fermiers blancs voulurent cultiver et
qu’ils durent abandonner quelques
années plus tard, le sol en étant
épuisé.) Tout comme aujourd’hui
celle de la ruine, la figure du nomade
reste encore un réve d’escapade. Ce-
lui d’une vie alternative toute diffé-
rente quelque part; et pourtant, il s’a-
git du début d’un travail mental pour
apprendre a vivre dans le désert de la
grande ville.

-La aussi, nous sommes en
présence d’un moment de I'éclec-
tisme post-moderne: dans le besoin,
on cesse d’étre difficile. On accepte
toute aide et I'on saisit ce qui s’offre:
découvertes et expériences du tou-
risme exotique et de I'ethnologie, de
la théologie érémitique, de ’art mo-
derne (par exemple Chirico, afin
d’apprendre a voir la «beauté méta-
physique» d’un centre-ville privé de
vie et d’habitants un aprés-midi de
week-end estival), ou simplement
I’autosuggestion (par laquelle Gaston
Bachelard entendait le bruit de la cir-
culation parisienne comme le gronde-
ment d’un ressac marin pour pouvoir
s’endormir). La question de savoir
s’il est possible de batir des com-
plexes ruiniformes débouche sur le
probléeme fondamental de la possibi-
lité d’habiter le désert. Selon Heideg-
ger, construire présuppose pouvoir
habiter: «Construire est en fait habi-
ter». Et habiter c’est vivre dans la
«clarté du carré» du ciel et de la terre,
du divin et du mortel. Ce que, dans
son langage singulier, Heidegger dé-

\'J



Textes en francais / Neuerscheinungen

signe par carré est encore la com-
plexité, mais cette fois non pas celle
de nature esthético-formelle de la
ruine, mais celle de la pensée. Ce
n’est donc que lorsque le carré, ce
dont parlent traditionnellement les
mythes, la religion et aussi la philoso-
phie, n’est plus exclu de 'expérience
de la vie quotidienne, que la vie elle-
méme peut redevenir riche de rela-
tions et alors seulement on habite et
'on se sent chez soi. Mais comment
peut-on se sentir a I'aise dans le dé-
sert? En faisant la cueillette et la
chasse, c’est-a-dire par une attention
et une vigilance accrues. Et pour ce-
la, il faut avoir une «volonté du dé-
sert» (Nietzsche), «une adaptation
des pensées a la situation» (Mach).
L’adaptation extérieure n’est possible
que par une harmonisation inté-
rieure. Sans vide central de ’Ame, on
ne peut vivre dans le désert. Si le vide
central est acquis, alors le désert se
transforme en «une prairie en fleurs»,
disaient les ascetes. L’expérience du
désert semble justement étre la con-
dition nécessaire pour prendre cons-
cience de la complexité. Ceci rappelle
certaines spéculations anciennes,
pensées en différents mots et tour-
nures, pour lesquelles la plénitude
n’est rien d’autre que le vide et le
vide rien d’autre que la plénitude. Et
il se peut que le cauchemar de la post-
histoire s’évanouisse, comme la ten-
tation diabolique du moine dans le
désert, lorsque le désert sera devenu
véritablement intérieur.

11 me semble que c’est la com-
plexité de la ruine qui nous fascine
aujourd’hui. La volonté de com-
plexité de Iarchitecture éclectique
post-moderne était la réponse au
fonctionnalisme réducteur. La com-
plexité: I'infiniment riche, le grand
nombre et le multiple réunis en une
unité sous des formes claires et pré-
cises, une gageure impossible ou ré-
ductrice, émerge donc comme le mot
clé de la post-histoire, vision d’une
fin des temps entropique postérieure
a I’histoire. Dans son temps arrété,
elle apparait avant tout comme terri-
ble et effrayante: Le coté sublime de
la complexité, son entrelacs de
science, d’économie et de technique
pour chacun incompréhensible, crois-
sant sans relache, effacant les limites
devenues familieres entre l'art et la
nature, la vie et la mort, commence a
se précipiter dans le chaos indifféren-
cié. C’est pourquoi il faut détourner
et retarder I'apparition du moment
chaotique catastrophique de la com-
plexité par une réduction de com-
plexité permanente. Le résultat de

vi

cette dévastation est le désert qui,
contre toute attente, peut devenir la
source d’expérience d’une nouvelle
complexité. Car on ne peut diminuer
la complexité. Ce que I'on peut ré-
duire n’est pas complexe. Une ri-
chesse inépuisable ne s’épuise pas.
Par rapport a cela, I'expérience et le
savoir de I'individu procedent néces-
sairement par fragmentation, sélec-
tion et collage. C’est ce que montre
I’historisme de la post-histoire. Tous
ses €léments convergent sous la
forme de la ruine; un exemple ex-
tréme montrant que la complexité ne
surgit que d’elle-méme. Ainsi, cons-
truire s’appuie sur habiter et penser,
c’est-a-dire sur la perception de la
plénitude. On y accéde par le désert
qui révele homéopathiquement sa ri-
chesse par son vide.

«Nous vivons de bribes», écri-
vit  Johann  Georg Hamann.
«L’homme consomme infiniment
plus que nécessaire et dévaste infini-
ment plus qu’il ne consomme. Que la
nature doit étre prodigue pour satis-
faire ses enfants. .. Mise a part la so-
briété a laquelle devrait nous con-
duire la modestie de nos besoins, il ne
serait pas facheux que nous atta-
chions plus d’importance économi-
que aux bribes qui nous échappent
dans le feu de notre appétit et qu’é-
blouis par I’abondance, nous négli-
geons de ramasser.» B

Neu-
erscheinungen

Grasdach

Bernd Griitzmacher, 1984

120 Seiten mit 55 einfarbigen und 16
vierfarbigen Abbildungen, 85 Strich-
zeichnungen, DM 48,

Verlag Georg Callwey, Miinchen

Raum und Form in der Architektur
Jiirgen Joedicke, 1984

176 Seiten, ca. 100 Abbildungen,
Text  Deutsch/Englisch, Format
22,5%27,5 cm, DM 96,

Karl Kriamer Verlag, Stuttgart

Wohnort: Stadt

Domicile: City

Domicile: La cité

H. Deilmann / G. Bickenbach / H.
Pfeiffer, 1984

152 Seiten, ca. 350 Abbildungen,
Text Deutsch/Englisch/Franzosisch,
Format 22,5%27,5 cm, DM 88,

Karl Kramer Verlag, Stuttgart

Frei Otto — Schriften und Reden
1951-1983

Bertold Burkhardt, 1984

222 Seiten, DM 68,—

Friedrich Vieweg Verlag, Wiesbaden

Kraemer Sieverts & Partner

Bauten und Projekte

225 Seiten, 150 Farbabbildungen, 277
Schwarzweissfotos, 421 Zeichnun-
gen, Text Deutsch/Englisch, Format
29,7%21 cm, DM 86,—

Karl Kramer Verlag, Stuttgart

Die Residenz zu Wiirzburg

E. Hubala / O. Mayer / W.-C. von
der Miilbe, 1984

319 Seiten, zahlreiche ein- und mehr-
farbige Abbildungen, DM 98,—
Arena-Verlag, Textorstrasse 24, D-
8700 Wiirzburg

Die Suche nach einer neuen
Wohnform. Siedlungen der
zwanziger Jahre damals und heute
Liselotte Ungers, 1984

227 Seiten mit 835 Abbildungen,
DM 98,

Deutsche Verlagsanstalt

Miinchen und seine Bauten

nach 1912

Hrsg. Bayerischer Architekten- und
Ingenieur-Verband, 1984

800 Seiten, 1300 Abbildungen, davon
525 Risse und Schnitte, Format
18%27,5cm, DM 275 ,—
Bruckmann-Verlag Miinchen

Zeit-Raume der Architektin

Lucy Hillebrand

Dieter Boeminghaus, 1983

224 Seiten, 320 Abbildungen, zahlrei-
che Fotos, Pline und Zeichnungen,
Format 29%21 cm, DM 64 ,—

Karl Kriamer Verlag, Stuttgart

Festarchitektur

Hrsg. Werner Oechslin, 1984

176 Seiten mit 170 Abbildungen, For-
mat 22X28 cm, DM 48 —

Verlag Gerd Hatje, Stuttgart

Gustav Oelsner und das Neue Altona
Christoph Timm, 1984

216 Seiten mit zahlreichen Abbildun-
gen, Format 21 x25,5 cm, DM 48—
Ernst Kabel Verlag, Hamburg

Das Leibnitzhaus in Hannover

Die Geschichte eines Denkmals.
Cord Meckseper, 1984

160 Seiten, 133 Abbildungen, Format
21x%29 cm, DM 49,80

Schliitersche Verlagsanstalt,
Hannover

Die Mehrfamilienvilla als Bautyp
Vier neue Hauser im Grunewald. Ar-
chitekten: Dietrich von Beulwitz,
Christine Jachmann, Johannes Uhl,
Oswald Mathias Ungers, Werkstadt
92

84 Seiten, Format 20,7%20,7 cm, 150
Abbildungen, DM 22 —

Archibook Verlagsgesellschaft,
Berlin

Gemeinsames Wohnen am
Riidesheimer Platz

Das Internationale Begegnungszen-
trum fiir auslandische Wissenschaft-
ler. Architekt: Otto Steidle, Werk-
stadt 12

84 Seiten, 108 Abbildungen, Format
20,7%20,7 cm, DM 22,—

Archibook Verlagsgesellschaft,
Berlin

Geometrie einer Grunewaldvilla

Ein Typus+drei Variationen. Archi-
tekt: Fin Bartels, Werkstadt 13.

72 Seiten, 60 Abbildungen, Format
20,7%20,7 cm, DM 20,

Archibook Verlagsgesellschaft,
Berlin

Walter Gropius

Der Mensch und sein Werk

Band 2 der Biographie. R. R. Isaacs,
1984

786 Seiten mit 103 Abbildungen,

DM 58,—

Gebriider Mann Verlag, Berlin

Werk, Bauen+Wohnen Nr.6/1985



	Die Ruine kann man nicht bauen - sie entsteht : der Wille zur Komplexität als Antwort auf den reduktiven Funktionalismus = On ne peut édifier une ruine : elle se forme : la volonté de complexité en réponse au fonctionnalisme réducteur

