Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten
Band: 72 (1985)

Heft: 5: Gruner als Grun : Garten in der Stadt = Plus que vert : jardins dans
les villes = Greener than green : urban gardens

Artikel: Unterwegs zwischen zwei Kulturen : Begegnungen mit der
architektonischen Kultur von China

Autor: H.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-54758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-54758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Forum

Unterwegs
zwischen zwei
Kulturen

Begegnung mit der architek-
tonischen Kultur von China

Die Architekten Heidi und Pe-
ter Wenger von Brig haben die ausser-
gewohnliche Gelegenheit gehabt, in
China einen Kurs iiber die architekto-
nische Lehre zu fithren. Nach einem
ersten Kontakt, der es ihnen ermig-
licht hatte, die wandernde Ausstellung
itber 25 Jahre ihrer Arbeit «Lebens-
rdume — Spielrdume» an das NIT (=
Nanjing Institute of Technology) zu
bringen, wurden Heidi und Peter
Wenger im September 1983 von der-
selben Schule eingeladen, fiir drei Mo-
nate einen Kurs iiber die Projektie-
rung zu geben und eine Reihe von
Konferenzen zu halten. Der folgende
Text von Heidi Wenger und die ihn
begleitenden Fotos von Peter Wenger
stellen zwei getrennte Zeugnisse und
personliche Erwigungen dar iiber eine
Begegnung zwischen zwei Kulturen.

Wie weit weg wir jetzt sind
von der ostlichen Weltsicht! Vom
Kosmos, dem alles zugehort, Lebe-
wesen, Dinge, Gedanken. Untrenn-
bar verflochten. Vom Kosmos, der
atmet, stdndig zwischen zwei Polen
hin- und herfliesst und doch nie zum
gleichen Punkt zuriickkommt. Wer-
den und Vergehen aus dem Unsicht-
baren ins Sichtbare und zuriick ins
Unsichtbare. Weit weg von einer
Weltsicht, die ihr Objekt nicht von
aussen her, durch irgendein fremdes
Licht erhellt, sondern von innen her-
aus, aus seinem eigenen Kern er-
leuchtet.

Das Universum des Descartes
ist statisch, zusammengesetzt aus un-
abhingigen Teilen, ein mechanisches
Uhrwerk. Tiere, Pflanzen und sogar
die menschlichen Korper sind nur
Automaten. Denn Descartes hat die
Spaltung zwischen Geist und Materie
oder Geist und Natur logisch zu Ende
gefithrt. Mit der analytischen Geo-
metrie. Man kann die Eigenschaften
einer Kurve in einer mathematischen
Gleichung ausdriicken. Mit Koordi-
naten. Es ist der gigantische Versuch,
die Algebra, das heisst das reine
Denken, auf die Figuren der Geo-
metrie anzuwenden, auf das Sichtba-
re, auf das Reale unserer Welt. Man
will die Eigenschaften und Existenz-
gesetze der Dinge finden, bevor diese
Dinge selbst da sind! Alles vorausbe-

T

stimmen in logischer Ableitung! Man
will die Realitdt in ein bestehendes
Liniennetz einfangen, an das sie sich
halten soll. Nur was der Mensch
denkt, ist wirklich, nur was er geord-
net hat, ist wirkliches Denken. Alles
andere nimmt er einfach nicht zur
Kenntnis. Es ist ein hochster Sieg des
Geistes tiber die Materie, wenn auch
nur ein Scheinsieg. Der irrationalen
Wirklichkeit, dem Lebendigen, halt
der cartesianische Mensch ein magi-
sches Koordinatenkreuz entgegen
und zwingt es in seinen Bann. Heute
noch. Denn die Bedeutung und Wir-
kung dieses Vorgangs sind nicht aus-
zumessen. Besonders in der Entwick-
lung der Wissenschaft. Die Welt als
logischer Schein, das ist eine verein-
fachte, schematisierte, linierte Welt.

Zu Descartes’ Zeiten wird al-
les in Frankreich cartesianisch, und
vieles ist es bis heute geblieben: der
Staat, die Wirtschaft, das Drama, die
Gesellschaft, die Architektur, die
Gartenkunst. Die Place Royale zum
Beispiel wird unter Louis XIV in voll-
kommenster Regelmissigkeit gebaut.
In Versailles entstehen Schloss und
Park als zwei unabhingige Objekte.
Innen- und Aussenrdaume durchdrin-
gen sich nicht. Die Gartenanlagen
sind abstrakte Gleichungen, das
Wachstum der Pflanzen zu geometri-
schen Figuren tberwacht Le Notre
mit Zirkel und Lineal. Um das Bassin
de Latone sitzen Frosche in regelmas-
sigen Abstdnden im Kreis und sprit-
zen die genau gleichen tadellosen
Kurven. Den gleichen Geist atmet
das Menuett: die Figuren bewegen
sich gezwungen, geziert, wie Mario-
netten, und doch anmutig und leicht.
Jeder Schritt ist vorgezeichnet.
Nichts dem Zufall, der Improvisation
iberlassen. Oder der Freude. Das
Leben ist ein Schachbrett, auf dem
bestimmte Figuren ihre vorschrifts-
massigen Schritte tun. Und sie tun es
heute noch! Nicht nur in Frankreich.
Der Alltag, das Leben ist vorpro-
grammiert. Gegen Uberraschungen
klammert man sich an Versiche-
rungen.

Ich gehe auf Distanz. Natiir-
lich verlief die Baugeschichte im We-
sten nicht so eingleisig. Zwei Haupt-
strome fallen auf, mit vielen Uber-
schneidungen. Man kann ihnen ver-
schiedene Namen geben. Keiner
stimmt ausschliesslich. Zum Beispiel:
geometrische Strukturen und organi-
sche Strukturen. Oder der statische
Raum und der dynamische Raum.
Fast spielt sich alles zwischen der
Symmetrie und der Asymmetrie ab.

Beide Stromungen beniitzen

die Geometrie als Hilfsmittel zum
Entwerfen. als Ordnungsprinzip.
Und doch sind sie grundverschieden.
Das Ziel der geometrischen Struktu-
ren sind Volumen und Flachen, die
nach geometrischen Gesetzen gebaut
sind. Die mathematische Proportion
spielt eine iiberragende Rolle. Natiir-
lich handelt es sich um die euklidi-
sche, die statische Geometrie, denn
diese Architektur sucht ja das Dau-
ernde, immer Giiltige. Wechseln tut
nur die Tracht. Es ist die klassische,
rationale Architektur. Sie entwickelt
sich hauptsdchlich im Mittelmeer-
raum. Man konnte sagen: der klassi-
sche Architekt entwirft von aussen
nach innen. Er fullt das Programm in
vorgewihlte Formen. Seine Lieb-
lingsform ist das Quadrat. Das Ein-
halten der geometrisch-dsthetischen
Kunstregeln ist sein Hauptanliegen.

Auch die organischen Struk-
turen ordnen Raum und Zeit. Thr
Ziel sind aber Raume, in denen sich
das Leben vielfaltig entfalten kann.
Es besteht eine Wechselwirkung zwi-
schen Leben und Form. Sehr deutlich
wird das an den natiirlichen Struktu-
ren, den Radiolarien, den Schnek-
ken, den Pflanzen. Der organische
Architekt entwirft von innen nach
aussen. Er kommt zur Form erst,
wihrend er am Entwurf arbeitet. Er
will vor allem die Anspriiche des
Menschen erfiillen. Die organischen
Strukturen haben sich im Norden Eu-
ropas entwickelt. Man denke an die
gotischen Stddte, an die dynamischen
Formen des Barock und viel spéter
an die «Arts and Crafts»-Bewegung
in England. Doch hier greife ich vor.

Einfacher gesagt: einmal liegt
die Betonung auf dem intellektuellen
Denken, einmal auf dem Erleben. Es
ist der Gegensatz zwischen Klassik
und Romantik. In China haben sich
beide Pole lange erginzt, im Hofhaus
und im Gartenhaus, im Konfuzianis-
mus und im Taoismus. Bei uns waren
es immer sich ausschliessende Gegen-
sitze. Sie bekdmpfen sich heute
noch. Die «Klassiker» schwangen bis
jetzt obenaus. Philosophisch gesehen
mussten sie gewinnen. Die Welt war
ja in zwei unabhdngige Teile gespal-
ten, in Geist und Natur. Das Ideal
war eine statische Welt, in welcher
die Gesetze der Schonheit ewige Gil-
tigkeit haben.

Ich tiberlege: stand die chine-
sische, evolutive Architektur still,
weil auch dort das «Klassische», der
Konfuzianismus iiberhandnahm?
Weil das lebensnotwendige Fliessen
zwischen beiden befruchtenden Po-
len aufgehort hatte? Weil die Form

den Zusammenhang mit dem Leben
verloren und zum Selbstzweck ge-
worden war, sinnentleert? Dieser Zu-
sammenhang aber ist eines der eigen-
tiimlichsten Merkmale der chinesi-
schen Kultur.

Im Zickzack segelnd zwischen
Raum und Zeit, sieht man plotzlich
Europa von aussen. Mit chinesischen
Augen? Das meinte ein Freund, als
er meine Vorlesung las! Geschichte,
Architekturgeschichte, laufen sie tat-
sdchlich so ab, wie man das uns er-
zdhlt? Ich denke an Erich Késtners
Rat: «Misstraut gelegentlich euren
Schulbiichern! Sie sind nicht auf dem
Berge Sinai entstanden, meistens
nicht einmal auf eine verstindige
Weise, sondern aus alten Schulbii-
chern, die aus alten Schulbiichern
entstanden sind, die aus alten Schul-
biichern entstanden sind. Man nennt
das Tradition.» So viele Biicher hat-
ten wir gar nicht mit. Und nicht die
«richtigen» — zum Gliick vielleicht.
Wir waren ohne gesicherten Faden
abgereist. Das «Zwiegespriach» sollte
erst in China entstehen. Wir wussten
gar nicht, wen wir unterrichten, in-
formieren, wirden. Davon stand
nichts in der Einladung. Doch ist es
verstiandlich, dass Gastvorlesungen
nicht einfach zusitzlich ins laufende
Schulpensum eingebaut werden kén-
nen. So sassen Professoren da, Assi-
stenz-Professoren und Assistenten.
Dazu kamen Studenten aus den
obern zwei Jahrgéngen, wenn sie
nicht gerade ein Projekt fertig ma-
chen mussten. Zum dritten Teil mit
den Bildern kamen auch andere Stu-
denten. Manchmal waren hundert
Zuhorer da, machmal vierzig. Nach
und nach konnten wir sogar Ehepaa-
re ausmachen, trotzdem die Frau ih-
ren eigenen Namen behilt. Sie sassen
nie nebeneinander.

Vor mir eine Weltkarte: Eu-
ropa ist kein isolierter Kontinent, wie
Afrika zum Beispiel! China auch
nicht. Beide liegen an den Enden der
gleichen, ungeheuren Landmasse,
Europa im Westen, China im Osten.
Die beiden Kontinente sind in Wirk-

0-0

China ist selbst unterwegs zwischen vielen
Kulturen und Einfliassen: Post-Tibetani-
sches findet man im Putozong Sheng, dem
kleinen Potala-Palast aus dem 18. Jh. in
Chengde (1), europiische Schlosserarbeit
am Eingang zu einem Markt in Beijing (2),
sehr Chinesisches beim Westtempel in Suz-
hou (3), Neues nach traditionellem Muster
bei Hofhdusern in einer Gasse von
Luoyang (4), Post-Chinesisches aus Well-
blech als Badehduschen (5) mit einem
Schwimmbecken aus tausend und 2 Néch-
ten (6) in Wuzi

Werk, Bauen+Wohnen Nr.5/1985



Architektur in China

Werk, Bauen+Wohnen Nr.5/1985




Forum

lichkeit nur einer! Eurasien. Zudem,
im Osten von China liegt Amerika. ..

Xian — Dunhuang — Samar-
kand — Teheran — Beirut — Venedig —
wie Perlen an einer Schnur aufgereiht
die Stddte der Seidenstrasse. Seit
tiber 2000 Jahre wogen grosse Strome
hin und her: Handelsstrome immer,
Eroberungswellen, zum Beispiel in-
doiranische zwischen dem 2. und 8.
Jahrhundert, islamische zwischen
dem 8. und 14. Jahrhundert, chinesi-
sche zwischen dem 11. und 15. Jahr-
hundert, europdische seit dem 15.
Jahrhundert bis heute, Bekehrungs-
wellen des Buddhismus, des Islam,
des Christentums. Abertausende von
Kaufleuten und Gaunern, von Pil-
gern und Eiferern, von Soldaten und
Brandschatzern, von Abenteurern
und Gauklern reiten und segeln hin
und her. Wie farbig, wie spannend
konnte Geschichte sein! Und da soll-
ten Ideen, Hirngespinste, Traume,
Hoffnungen nicht mitgewandert
sein?

Der Glaube

— an die Immanenz des Geistes in der
natiirlichen Welt

— an die natiirliche Ordnung und uni-
verselle Vernunft, die auch die
menschlichen Belange einschliesst

— an die Wirkung der Erziehung

— an die Moglichkeit, politische Sy-
steme zu verbessern

— an den Vorrang von Moral und
Sittlichkeit

Der Wille
— zur Systematisierung, zum wissen-
schaftlichen Denken
— zu einer totalen, rationalen Erkli-
rung des Universums

Das sind fiir uns Europder die
«Glaubenssitze» der Aufklirung.
Wir denken an Diderot, Voltaire,
Leibniz, an Frangois Quesnay, den
Mediziner, der den menschlichen
Korper als natiirlichen Organismus
sah, nicht mehr als Maschine. Er hat
ein «Naturrecht» entwickelt, das er
spiter auch auf politische und 6kono-
mische Belange tibertrug. Die Neu-
zeit ist fir uns Europder in Europa
entstanden. Nur aus europiischen
Waurzeln. In unsern Schulbiichern
steht nicht, dass diese Sitze in der
klassischen Philosophie im 11. Jahr-
hundert in China neu formuliert wur-
den. Sie erzihlen uns die spannende
Geschichte nicht, wie diese Ideen,
ibersetzt von Jesuiten, ab 1660 zu
uns gelangten und auf fruchtbaren
Boden fielen. Das Weltbild der Re-
naissance war am Verblassen. Man

16

beginnt, die Beziehung Gott — Natur
—Mensch neu zu sehen.

Den Dialog hatte der Jesuit
Matteo Ricci aufgenommen. Er ist
1601 nach Peking gekommen, lernt
die schwierige chinesische Sprache,
taucht in die Werke der chinesischen
Klassik, beginnt mit der Ubersetzung
philosophischer Biicher. Er fiihrt so-
gar mechanische Kuriosititen in Chi-
na ein. Dafiir wird er spiter zum
Schutzgott der chinesischen Uhrma-
cher erklirt, als «Bodhisatta Ricci»
verehrt! Die Jesuiten arbeiten dort
200 Jahre lang als Mathematiker,
Astronomen, Kartografen, Maler,
Musiker und Ubersetzer.

Die Flut von Publikationen in
Europa steigt. Wir konnen sie uns
kaum mehr vorstellen. Zwei Beispie-
le nur: die «Lettres édifiantes et cu-
rieuses» erscheinen zwischen 1703
und 1776 in 34 Bandern! Die «Mé-
moires concernant [’histoire, les
sciences, les arts, les meeurs et usages
des Chinois» in 16 Bénden. Philoso-
phen wie Leibniz, Gelehrte wie Fré-
ret, Politiker wie Bertin korrespon-
dieren ausgiebig mit den Jesuiten in
China. Fréret hat sogar eine systema-
tische Untersuchung iiber chinesische
Techniken in die Wege geleitet. Die
Auswirkungen dieses Austausches
waren ungeheuer. In beiden Erdtei-
len. Wir erkennen jetzt erst die Spit-
ze des Eisberges.

Das Weltbild in Europa ver-
andert sich grundlegend: die Welt ist
nicht mehr eine Maschine. Sie ist ein
Organismus, der sich selber reguliert
nach ihm innewohnenden natiirlichen
Ordnungen und Gesetzen. Das gilt
auch fiir die menschliche Gesell-
schaft. Der Westen sucht Sinn und
Wirklichkeit nicht mehr ausserhalb
der Dinge. Er nimmt wie die Chine-
sen an, dass die Dinge in sich selbst
die ganze Wirklichkeit, den ganzen
Sinn enthalten. Leibniz, der Sinophi-
le, ist das Anfangsglied der Kette,
das bis zu den jingsten Entwicklun-
gen des wissenschaftlichen Denkens
fithrt. Das ist die These von Joseph
Needham. Er ist der bedeutendste
Kenner der chinesischen Wissen-
schaftsgeschichte.

«Zuriick zur Natur», das ist
das Losungswort. Nicht nur in Phi-
losophie und Wissenschaft. Ein gan-
zes Zeitalter wird empfindsam mit
Rousseau. Auch wenn uns die Scha-
ferszenen des Rokoko eher gekiin-
stelt vorkommen. Immerhin, man
setzt sich in die Landschaft und
schwirmt. Gefiihle sind nicht nur er-
laubt, sondern «de mise».

Die Weltsicht hat sich verdn-
dert. So dndert sich auch das Lebens-
gefiihl und mit ihm die Formen. Ge-
bautes spiegelt immer den Zeitgeist.
Man richtet sich «chinesisch» ein. In
Deutschland, in England. Chinesi-
sche Mobel, Kunstgegenstiande, Sei-
den, Porzellan, Bilder fluten nach
Europa. Von Edwards und Arley er-
scheint 1751 «New Book of Chinese
Design», von Chambers 1752 «De-
sign of Chinese Building, Furniture,
Dress, Machines and Utensils». Un-
ter vielen andern. Maler verwenden
chinesische Landschaftsmotive, in
fast surrealistischer Art, ohne Per-
spektive, ohne Symmetrie, ohne Pro-
portionenkult, einfach assoziative
Bilder von grosser Ausdruckskraft.

Auch in der Architektur gerit
alles in zunehmende Bewegung, die
geschwungene Linie durchrauscht
das Rokoko in freien fliissigen For-
men, in Muscheln, Strudeln, Wasser-
strukturen. Das Schwingen der For-
men greift direkt ans Gefithl. Man
rundet alle scharfen Ecken, die Gbri-
gens «chinesische Ecken» genannt
werden. Der Schwung reisst auch die
Hiillen der Gebaude mit, in der
Royal-Crescent-Anlage in Bath zum
Beispiel. Man sucht das Fliessende,
Leichte als Protest gegen die kalte
Rechtwinkligkeit des Klassischen.
Man 16st die Schwere der Mauern
auf. Man sucht naturnahe, lebendige
Formen. Noch ist alles versteckt hin-
ter bizarren Chinoiserien. Noch geht
es nur um die Form, um fertige Vor-
stellungen, noch greift die Verdnde-
rung nicht nach der Wurzel der da-
maligen Gestaltungsprinzipien. Aber
man macht Fingeriibungen. Doch
dann wiirgt der Historismus alles fiir
fast ein Jahrhundert ab.

Die Gestaltungsprinzipien
selbst werden auf einem andern Ge-
biet umgekrempelt: in den englischen
Landschaftsgérten. Soll ein Garten
ein Stiick unberiihrter Natur sein, wie
das Rousseau predigt? Soll ein Gar-
ten mit «natiirlichen Elementen» wie
Felsen, Steinen, Bidumen, Pflanzen,
Hiigeln, Wasserldufen gestaltet wer-
den, wie das die Chinesen tun? Die
sogar den Unterschied zwischen In-
nen- und Aussenrdumen aufgehoben
haben und Girten mit luftigen Pavil-
lons, gedeckten Passagen, Briickchen
durchsetzen? Chambers verteidigt
das chinesische Formkonzept. Chine-
sische Garten «wachsen» iberall in
Europa. Die notigen Biaume, Pflan-
zen und Tiere werden eingefiihrt.
Lancelot Brown entwickelt daraus
nach und nach den so typischen «eng-
lischen» Landschaftsgarten, Blen-

heim zum Beispiel. Er streift beide

formalen «Vorbilder» ab, die geome-

trisch-strengen des Barock und die
verspielt chinesischen. Aber er setzt

Assoziation gegen Proportion, Freu-

de und Fantasie gegen «messbare»

Schonheit. Er erreicht eine modern

anmutende  «Natirlichkeit». Der

Weg ist lang, dauert iiber ein Jahr-

hundert.

Doch entscheidend fiir die
Entwicklung der modernen Architek-
tur sind nicht einfach die «formalen»
Neuerungen. Die Ursache liegt tie-
fer. Die Gestaltungsprinzipien haben
sich geandert:

- Man ubertragt Kriterien der neuen
Malerei auf den Entwurf von Gér-
ten. Spiter werden «Art Nouveau»
und «De Stijl» sie auf die Architek-
tur anwenden.

— Knight erklért, es konne keine ab-
soluten Regeln fiir die Architektur
und Gestaltung geben. Ein Ein-
stein der Kunstgeschichte sozusa-
gen. Klassische Schonheitsvorstel-
lungen gehen iiber Bord.

Das «Pittoreske» entsteht, ein an-

deres Wort fiir freies, ungebunde-

nes Entwerfen. Das «Un-regelmas-
sige» wird salonfihig. Eine Rebel-
lion gegen die Symmetrie.

Leicht, fliessend, von Natur-
formen inspiriert, diesen Traum des
Rokoko hat der Jugendstil in der
zweiten Halfte des 19. und am An-
fang unseres Jahrhunderts verwirk-
licht. Und damit die Sprache der mo-
dernen Architektur artikuliert. Die
Zeit war reif. Die Quellen ergiebig.
Man hatte die Gotik wieder entdeckt.
Und die fernostliche japanische
Kunst und Architektur. Mit den neu-
en Baumaterialien, Glas, Beton und
Stahl, liess sich der Traum bauen:

Man iiberwindet das einfache
Kopieren von Naturformen, sucht die
geometrischen Elemente, die den na-
tiirlichen Strukturen zugrunde liegen,
und schafft neue Formen damit. Vom
Londoner Crystal Palace geht die Su-
che weiter iiber die Tretraeder-Ok-

l

-0

Einfachheit und Leichtigkeit waren Merk-
male der chinesischen Architektur — innen
und aussen, typisch war das Tragskelett
aus Holz. Beispiele findet man bei alten
und neuen Bauten: Dach eines Pavillons
am Tigerberg in Suzhou (7), Dach einer
Fabrikhalle mit grosser Spannweite, mit
einfachsten Mitteln gebaut (9), gut sichtba-
re Holzkonstruktion der noch nicht restau-
rierten Halle des kleinen Paradieses im Be-
hai-Park in Beijing (10), Raum im Pavillon
bei der Pagode der kleinen Wildgans in
Xian mit antikem Tisch und Serien-Klapp-
stithlen (11), Mondtiire als Verbindung
zwischen zwei Rdumen in der kaiserlichen
Sommerresidenz in Chengde (12).

Werk, Bauen+Wohnen Nr.5/1985



Architektur in China

el

Wy

QH\

f =

Werk, Bauen+Wohnen Nr.5/1985




Forum

taeder-Strukturen von Graham Bell
bis zu den Kuppeln von Bucky Fuller,
den Schalenkonstruktionen von Felix
Candela und den Seilkonstruktionen
von Frei Ott.

Leichtigkeit, das sind auch
Tragskelette wie in der Gotik oder in
japanischen Hausern. Leichtigkeit,
das ist das neue Formelement, die
zweidimensionale Flache, die nichts
tragt. Sie bedeutet, wie in der chine-
sischen Malerei und Kalligraphie, so-
gar in der Skulptur manchmal, im
taoistischen Sinn Befreiung, Entma-
terialisierung der Form. Wir finden
sie in den licht- und luftdurchstrém-
ten Raumen von Mackintosh, in den
kithnen Asymmetrien von Horta, in
der «Crystal Chapel» von Lloyd
Wright, dem begabten Sohn Frank
Lloyd Wrights in Kalifornien. Die
Schranken zwischen dem Innen- und
dem Aussenraum fallen. Und es ist
leicht, den Faden bis zum Bauhaus zu
spannen.

Leichtigkeit, wieder ist aus
dem Zusammentreffen von Elemen-
ten aus zwei sehr verschiedenen Kul-
turen etwas Neues entstanden als
Kind der Konstruktionsmethoden
des Maschinenzeitalters und der Ostli-
chen Kunst und Philosophie.

Laotses Traum aber hat
Frank Lloyd Wright gebaut. Ein
Amerikaner. Anfangs dieses Jahr-
hunderts. Er griindet seine organi-
sche Architektur in der 6stlichen Phi-
losophie. In seiner Autobiographie
erzihlt er: «Ich dachte lange, ich hét-
te «s erfunden, namlich die Idee,
dass der Innenraum, die <Leere>, die
Wirklichkeit der Architektur sei. Ich
posaunte es in alle Winde. Da bekam
ich ein kleines Buch geschenkt: aus
Japan. {Das Buch vom Tee> hiess es.
Und darin stand: <Die Wirklichkeit
eines Raumes findet man in der Lee-
re, die vom Dach und den Winden
begrenzt wird, nicht im Dach oder in
den Winden selbst.> Ich fiel zusam-
men wie ein schlaffes Segel. Ich hatte
mich fiir einen originalen Denker ge-
halten, und ich war es nicht. Es dau-
erte lange, bis ich mich erholte. Bis
ich auf den Gedanken kam: aber im-
merhin, wer hat es gebaut? Niemand.
Nicht einmal Laotse personlich! Seit-
her laufe ich wieder mit erhobenem
Kopf herum.»

— Man lege den wichtigsten Raum in
den Kern der Komposition

— und verteile von hier aus die Réu-
me nach ihrer Funktion (gemeint
waren nicht nur materielle Funk-
tionen)

— Man gebe jedem Raum die Mog-

18

lichkeit zu wachsen, den Wandel
des Lebens einzufangen

— Man mache sich frei von allen
Kompositionsregeln

— Aus dem harmonischen Zusam-
menspiel aller Teile entstehe die
Architektur

Das hat nicht etwa Frank
Lloyd Wright geschrieben. Das sind
Sétze aus einer Theorie des Yuan-
oder Gartenhauses, in China erschie-
nen 1634. Beide Konzepte decken
sich Wort fir Wort. Und doch sind
die chinesische Architektur und die
organische Architektur sehr verschie-
den. Was ist passiert? Frank Lloyd
Wright ist ein Mensch des Westens.
Mit Haut und Haaren. Sein Zugriff
auf die ostliche Philosophie ist neu-
gierig, frisch, rational und schopfe-
risch in einem. Der Raum ist fiir ihn
kein abstrakter Begriff, sondern
Raum, in dem der Mensch lebt mit
allen seinen Sinnen. Ebenso rational
und wissenschaftlich untersucht er
die Mittel, mit denen man den Raum
bauen kann, die Materialien, die
Konstruktionen. Er schafft neue For-
men, denn er ist vor allem ein grosser
Kiinstler. Er befreit den Raum und
den Menschen. Und unterzieht sich
doch den geometrischen Ordnungen,
die er seinen Entwirfen zugrunde
legt, denn er will alle Teile des Ge-
bauten und Nichtgebauten einander
zuordnen zu einem harmonischen
Ganzen. Und die Grundlagen der
Harmonie liefert ihm, dem westli-
chen Menschen, die Geometrie.
Doch sind geometrische Formen, Ar-
chetypen, nicht etwa sein Ziel. Das
unterscheidet ihn von Klassikern. Er
lebt in unserer Zeit, baut mit Mitteln
unserer Zeit fiir Menschen unserer
Zeit. Er sucht nach Bauprinzipien,
die organisch den Wandel der Le-
bensformen aufnehmen kénnen.

Ich peile wieder Europa an.
Denn auch hier entstand die organi-
sche Architektur. Sicher beeinflusst
von Wright, aber eigenstindig trotz-
dem. Bei Hugo Haring, Hans Scha-
roun und dem jungen Mies van der
Rohe. Auch sie grosse Kenner der
Ostlichen Philosophie und Architek-
tur. Eine Ordnung, in der jedes Ding
den gemissen Platz findet, eine gros-
se Einfachheit bis zur' Entmateriali-
sierung der Form, Flexibilitit, das
sind Ausgangspunkte fiir Mies van
der Rohe. Bei Hugo Hiring und
Hans Scharoun liegt der Akzent
mehr auf der Gestalt, die jedes Ding
nach seinem Wesen finden soll.

Ich sitze wieder im Atelier in
Brig. Seit Anfang Jahr. Gleich nach

der grossen Kreuzfahrt hat sich «ein
Drach um meine Rippen gelegt». So
nennen die Chinesen viel treffender
die Giirtelrose. Vielleicht, damit ich
Zeit bekomme zum Verdauen. Zum
Sinnieren. Damit ich nicht sofort wie-
der im téglichen Kram untergehe.

Auch  wir hatten einen
Traum. Darum sagten wir zu. Wir
waren neugierig auf beide Kulturen,
suchten das Gesprich, den Dialog.
Und er entstand wirklich. Wir sind
nicht als Medizinmanner abgereist.
Mit einem Sack voll Besserwisserei.
So sind wir heimgekommen, reich be-
schenkt. Viel Ballast haben wir tiber
Bord geworfen. Klischees aus beiden
Erdteilen. Dass sich Geschichte so
fein sduberlich getrennt in den ver-
schiedenen Landern und Erdteilen
abspiele. Dass die Moderne nur in
Europa gewachsen sei und die mo-
derne Architektur gar ohne Ge-
schichte! Dass China abgeschlossen
gewesen sei hinter seiner grossen
Mauer.

Alles spielt sich viel lebendi-
ger ab. Wir haben gestaunt, wie die
Jesuiten damals im 17. und 18. Jahr-
hundert. Und waren noch mehr er-
staunt, weil die Chinesen nicht mehr
viel davon wissen. Dass sie uns kopie-
ren. Weil unsere Zivilisation so ver-
fithrerisch gleisst. Aber sie haben sich
bedankt bei uns fiir das, was wir ih-
nen wieder in Erinnerung gerufen
haben.

Wir sind iiberzeugt, dass es
fiir beide Teile wichtig wire, den
muntern Austausch von Philosophie,
Kunst, Wissenschaft und Architektur
in einer Ausstellung sichtbar zu ma-
chen. In beiden Erdteilen. Viel sinn-
voller als Ausstellungen von noch so
gelungenen Bauten nach China zu
schleppen.

Aus dem Austausch, dem ge-
genseitigen Verstehen konnte etwas
Neues wachsen, das fiir beide lebens-
wichtig ist. Die Renaissance geht
langsam, aber definitiv zu Ende. Die
Sorge um die Natur steht wieder ein-
mal im Mittelpunkt. Unsere westli-
che Forschung ist bei den System-
theorien angelangt. Sie besagen, dass
alles im Kosmos mit allem zusam-
menhingt. Also bei der alten chinesi-
schen Weisheit. Die chinesischen
Weisen hatten nach dem Universum
Einsteins gegriffen, in einer grossarti-
gen Intuition und Naturbeobachtung,
ohne die Gesetze Newtons zu ken-
nen! Aber, was aus der Intuition
kommt, will der Mensch begreifen.
Er braucht beide Wege.

Wie reich und lebendig konn-
te eine Architektur sein, die das Ra-

tionale verbindet mit dem Erleben,
mit der Intuition, mit der Freude.
Wenn sie die beiden Gegensitze,
Klassik und Romantik, endlich als
die zwei Pole erkennen wiirde, zwi-
schen denen im dynamischen Hin
und Her das Leben entsteht und die
Réaume fiir den Menschen. HW.

Anmerkung

Die wichtigsten Lotsen auf unserer Fahrt:
Joseph Needham: Der chinesische Univer-
salismus

Jacques Gernet: Die chinesische Welt
Frank Lloyd Wright: Schriften und Bauten
und die Autobiographie

Bruno Zevi: The Modern Language of
Architecture

Buckminster Fuller: Synergetics

Keith Critchlow: Order in Space

Robert Williams: Natural Structure

Hugo Haring: Das andere Bauen

Chuan Wen Sun: Der Einfluss des chinesi-
schen Konzeptes auf die moderne Archi-
tektur

®-0

China ist ein Land voller Zeichen, heute
sind es Kithltirme (13), gestern waren es
Pagoden (14). Die Natur ist fiir den Chine-
sen der alles umfassende Raum, in den er
seine «Landschaft» baut: als natarlich wir-
kenden Park in Hangzhou (15), als Fi-
scherdorf am Perlfluss (16), als Garten mit
natirlichen Elementen wie Felsen, Stei-
nen, Pflanzen, Higeln, Wasserldaufen und
luftigen Pavillons in Suzhou (17 und 18).
Der Unterschied zwischen innen und aus-
sen wird aufgehoben, beide Raumarten
sind gleichwertig. Eigentlich nennt man so
einen Garten in China «Gartenhaus», im
Gegensatz zum Hofhaus, seine dussere Be-
grenzung sind die Grundstiickgrenzen.

Werk, Bauen+Wohnen Nr.5/1985



Architektur in China

Werk, Bauen+Wohnen Nr.5/1985




	Unterwegs zwischen zwei Kulturen : Begegnungen mit der architektonischen Kultur von China

