
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 5: Grüner als Grün : Gärten in der Stadt = Plus que vert : jardins dans
les villes = Greener than green : urban gardens

Artikel: Unterwegs zwischen zwei Kulturen : Begegnungen mit der
architektonischen Kultur von China

Autor: H.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-54758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-54758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum

Unterwegs
zwischen zwei
Kulturen

Begegnung mit der
architektonischen Kultur von China

Die Architekten Heidi und Peter

Wenger von Brig haben die ausser-
gewöhnliche Gelegenheit gehabt, in
China einen Kurs über die architektonische

Lehre zu führen. Nach einem
ersten Kontakt, der es ihnen ermöglicht

hatte, die wandernde Ausstellung
über 25 Jahre ihrer Arbeit «Lebensräume

- Spielräume» an das NIT
Nanjing Institute of Technology) zu
bringen, wurden Heidi und Peter
Wenger im September 1983 von
derselben Schule eingeladen, für drei
Monate einen Kurs über die Projektierung

zu geben und eine Reihe von
Konferenzen zu halten. Der folgende
Text von Heidi Wenger und die ihn
begleitenden Fotos von Peter Wenger
stellen zwei getrennte Zeugnisse und
persönliche Erwägungen dar über eine

Begegnung zwischen zwei Kulturen.

Wie weit weg wir jetzt sind
von der östlichen Weltsicht! Vom
Kosmos, dem alles zugehört,
Lebewesen, Dinge. Gedanken. Untrennbar

verflochten. Vom Kosmos, der
atmet, ständig zwischen zwei Polen
hin- und herfliesst und doch nie zum
gleichen Punkt zurückkommt. Werden

und Vergehen aus dem Unsichtbaren

ins Sichtbare und zurück ins
Unsichtbare. Weit weg von einer
Weltsicht, die ihr Objekt nicht von
aussen her, durch irgendein fremdes
Licht erhellt, sondern von innen heraus,

aus seinem eigenen Kern
erleuchtet.

Das Universum des Descartes
ist statisch, zusammengesetzt aus
unabhängigen Teilen, ein mechanisches
Uhrwerk. Tiere, Pflanzen und sogar
die menschlichen Körper sind nur
Automaten. Denn Descartes hat die
Spaltung zwischen Geist und Materie
oder Geist und Natur logisch zu Ende
geführt. Mit der analytischen
Geometrie. Man kann die Eigenschaften
einer Kurve in einer mathematischen
Gleichung ausdrücken. Mit Koordinaten.

Es ist der gigantische Versuch,
die Algebra, das heisst das reine
Denken, auf die Figuren der
Geometrie anzuwenden, auf das Sichtbare,

auf das Reale unserer Welt. Man
will die Eigenschaften und Existenzgesetze

der Dinge finden, bevor diese

Dinge selbst da sind! Alles vorausbe¬

stimmen in logischer Ableitung! Man
will die Realität in ein bestehendes
Liniennetz einfangen, an das sie sich
halten soll. Nur was der Mensch
denkt, ist wirklich, nur was er geordnet

hat, ist wirkliches Denken. Alles
andere nimmt er einfach nicht zur
Kenntnis. Es ist ein höchster Sieg des
Geistes über die Materie, wenn auch
nur ein Scheinsieg. Der irrationalen
Wirklichkeit, dem Lebendigen, hält
der cartesianische Mensch ein magisches

Koordinatenkreuz entgegen
und zwingt es in seinen Bann. Heute
noch. Denn die Bedeutung und
Wirkung dieses Vorgangs sind nicht
auszumessen. Besonders in der Entwicklung

der Wissenschaft. Die Welt als

logischer Schein, das ist eine vereinfachte,

schematisierte, linierte Welt.
Zu Descartes' Zeiten wird

alles in Frankreich cartesianisch, und
vieles ist es bis heute geblieben: der
Staat, die Wirtschaft, das Drama, die
Gesellschaft, die Architektur, die
Gartenkunst. Die Place Royale zum
Beispiel wird unter Louis XIV in
vollkommenster Regelmässigkeit gebaut.
In Versailles entstehen Schloss und
Park als zwei unabhängige Objekte.
Innen- und Aussenräume durchdringen

sich nicht. Die Gartenanlagen
sind abstrakte Gleichungen, das

Wachstum der Pflanzen zu geometrischen

Figuren überwacht Le Nötre
mit Zirkel und Lineal. Um das Bassin
de Latone sitzen Frösche in regelmässigen

Abständen im Kreis und spritzen

die genau gleichen tadellosen
Kurven. Den gleichen Geist atmet
das Menuett: die Figuren bewegen
sich gezwungen, geziert, wie
Marionetten, und doch anmutig und leicht.
Jeder Schritt ist vorgezeichnet.
Nichts dem Zufall, der Improvisation
überlassen. Oder der Freude. Das
Leben ist ein Schachbrett, auf dem
bestimmte Figuren ihre vorschrifts-
mässigen Schritte tun. Und sie tun es
heute noch! Nicht nur in Frankreich.
Der Alltag, das Leben ist
vorprogrammiert. Gegen Überraschungen
klammert man sich an Versicherungen.

Ich gehe auf Distanz. Natürlich

verlief die Baugeschichte im Westen

nicht so eingleisig. Zwei Hauptströme

fallen auf, mit vielen
Überschneidungen. Man kann ihnen
verschiedene Namen geben. Keiner
stimmt ausschliesslich. Zum Beispiel:
geometrische Strukturen und organische

Strukturen. Oder der statische
Raum und der dynamische Raum.
Fast spielt sich alles zwischen der
Symmetrie und der Asymmetrie ab.

Beide Strömungen benützen

die Geometrie als Hilfsmittel zum
Entwerfen, als Ordnungsprinzip.
Und doch sind sie grundverschieden.
Das Ziel der geometrischen Strukturen

sind Volumen und Flächen, die
nach geometrischen Gesetzen gebaut
sind. Die mathematische Proportion
spielt eine überragende Rolle. Natürlich

handelt es sich um die euklidische,

die statische Geometrie, denn
diese Architektur sucht ja das
Dauernde, immer Gültige. Wechseln tut
nur die Tracht. Es ist die klassische,
rationale Architektur. Sie entwickelt
sich hauptsächlich im Mittelmeerraum.

Man könnte sagen: der klassische

Architekt entwirft von aussen
nach innen. Er füllt das Programm in
vorgewählte Formen. Seine
Lieblingsform ist das Quadrat. Das
Einhalten der geometrisch-ästhetischen
Kunstregeln ist sein Hauptanliegen.

Auch die organischen Strukturen

ordnen Raum und Zeit. Ihr
Ziel sind aber Räume, in denen sich
das Leben vielfältig entfalten kann.
Es besteht eine Wechselwirkung
zwischen Leben und Form. Sehr deutlich
wird das an den natürlichen Strukturen,

den Radiolarien. den Schnek-
ken, den Pflanzen. Der organische
Architekt entwirft von innen nach
aussen. Er kommt zur Form erst,
während er am Entwurf arbeitet. Er
will vor allem die Ansprüche des

Menschen erfüllen. Die organischen
Strukturen haben sich im Norden
Europas entwickelt. Man denke an die
gotischen Städte, an die dynamischen
Formen des Barock und viel später
an die «Arts and Crafts»-Bewegung
in England. Doch hier greife ich vor.

Einfacher gesagt: einmal liegt
die Betonung auf dem intellektuellen
Denken, einmal auf dem Erleben. Es
ist der Gegensatz zwischen Klassik
und Romantik. In China haben sich
beide Pole lange ergänzt, im Hofhaus
und im Gartenhaus, im Konfuzianis-
mus und im Taoismus. Bei uns waren
es immer sich ausschliessende Gegensätze.

Sie bekämpfen sich heute
noch. Die «Klassiker» schwangen bis

jetzt obenaus. Philosophisch gesehen
mussten sie gewinnen. Die Welt war
ja in zwei unabhängige Teile gespalten,

in Geist und Natur. Das Ideal
war eine statische Welt, in welcher
die Gesetze der Schönheit ewige
Gültigkeit haben.

Ich überlege: stand die
chinesische, evolutive Architektur still,
weil auch dort das «Klassische», der
Konfuzianismus überhandnahm?
Weil das lebensnotwendige Fliessen
zwischen beiden befruchtenden Polen

aufgehört hatte? Weil die Form

14

den Zusammenhang mit dem Leben
verloren und zum Selbstzweck
geworden war, sinnentleert? Dieser
Zusammenhang aber ist eines der
eigentümlichsten Merkmale der chinesischen

Kultur.
Im Zickzack segelnd zwischen

Raum und Zeit, sieht man plötzlich
Europa von aussen. Mit chinesischen
Augen? Das meinte ein Freund, als

er meine Vorlesung las! Geschichte,
Architekturgeschichte, laufen sie
tatsächlich so ab. wie man das uns
erzählt? Ich denke an Erich Kästners
Rat: «Misstraut gelegentlich euren
Schulbüchern! Sie sind nicht auf dem
Berge Sinai entstanden, meistens
nicht einmal auf eine verständige
Weise, sondern aus alten Schulbüchern,

die aus alten Schulbüchern
entstanden sind, die aus alten
Schulbüchern entstanden sind. Man nennt
das Tradition.» So viele Bücher hatten

wir gar nicht mit. Und nicht die
«richtigen» - zum Glück vielleicht.
Wir waren ohne gesicherten Faden

abgereist. Das «Zwiegespräch» sollte
erst in China entstehen. Wir wussten

gar nicht, wen wir unterrichten,
informieren, würden. Davon stand
nichts in der Einladung. Doch ist es

verständlich, dass Gastvorlesungen
nicht einfach zusätzlich ins laufende
Schulpensum eingebaut werden können.

So sassen Professoren da,
Assistenz-Professoren und Assistenten.
Dazu kamen Studenten aus den
obern zwei Jahrgängen, wenn sie

nicht gerade ein Projekt fertig
machen mussten. Zum dritten Teil mit
den Bildern kamen auch andere
Studenten. Manchmal waren hundert
Zuhörer da, machmal vierzig. Nach
und nach konnten wir sogar Ehepaare

ausmachen, trotzdem die Frau
ihren eigenen Namen behält. Sie sassen
nie nebeneinander.

Vor mir eine Weltkarte:
Europa ist kein isolierter Kontinent, wie
Afrika zum Beispiel! China auch
nicht. Beide liegen an den Enden der
gleichen, ungeheuren Landmasse,
Europa im Westen, China im Osten.
Die beiden Kontinente sind in Wirk-

o ©
China ist selbst unterwegs zwischen vielen
Kulturen und Einflüssen: Post-Tibetanisches

findet man im Putozong Sheng, dem
kleinen Potala-Palast aus dem 18. Jh. in
Chengde (1). europäische Schlosserarbeit
am Eingang zu einem Markt in Beijing (2),
sehr Chinesisches beim Westtempel in Suz-
hou (3). Neues nach traditionellem Muster
bei Hofhäusern in einer Gasse von
Luoyang (4), Post-Chinesisches aus Wellblech

als Badehäuschen (5) mit einem
Schwimmbecken aus tausend und 2 Nächten

(6) in Wuzi

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 5/1985



Architektur in China

Ä^msmmmm«
' / yy

"••»•¦•«S5
//:

: %m mmI Iwat -l
:

¦Ts.«sTs«T

mm
¦...

y

s*W #<" -T «*"

¦¦- r
*«?te «w.

¦ ¦ ¦• ¦
¦

te «te«:'

-%.z.-:zzz

J

*¦ tu.. *£j-j**.

s r

r-!

¦'. v'V. ."^ ..-«T«!T,;T:«1 /'Sv-/ i

©
Werk. Bauen+Wohnen Nr. 5/1985

¦•
-

-:¦

M-^f''s
* v% •

JL

s2 §&
S
^ssz

15



Forum

lichkeit nur einer! Eurasien. Zudem,
im Osten von China liegt Amerika...

Xian - Dunhuang - Samar-
kand - Teheran - Beirut - Venedig -
wie Perlen an einer Schnur aufgereiht
die Städte der Seidenstrasse. Seit
über 2000 Jahre wogen grosse Ströme
hin und her: Handelsströme immer,
Eroberungswellen, zum Beispiel
indoiranische zwischen dem 2. und 8.

Jahrhundert, islamische zwischen
dem 8. und 14. Jahrhundert, chinesische

zwischen dem 11. und 15.

Jahrhundert, europäische seit dem 15.

Jahrhundert bis heute, Bekehrungswellen

des Buddhismus, des Islam,
des Christentums. Abertausende von
Kaufleuten und Gaunern, von
Pilgern und Eiferern, von Soldaten und
Brandschatzern, von Abenteurern
und Gauklern reiten und segeln hin
und her. Wie farbig, wie spannend
könnte Geschichte sein! Und da sollten

Ideen, Hirngespinste, Träume,
Hoffnungen nicht mitgewandert
sein?

Der Glaube

- an die Immanenz des Geistes in der
natürlichen Welt

- an die natürliche Ordnung und
universelle Vernunft, die auch die
menschlichen Belange einschliesst

- an die Wirkung der Erziehung
- an die Möglichkeit, politische

Systeme zu verbessern

- an den Vorrang von Moral und
Sittlichkeit

Der Wille
- zur Systematisierung, zum

wissenschaftlichen Denken

- zu einer totalen, rationalen Erklärung

des Universums

Das sind für uns Europäer die
«Glaubenssätze» der Aufklärung.
Wir denken an Diderot, Voltaire,
Leibniz, an Francois Quesnay, den
Mediziner, der den menschlichen
Körper als natürlichen Organismus
sah, nicht mehr als Maschine. Er hat
ein «Naturrecht» entwickelt, das er
später auch auf politische und ökonomische

Belange übertrug. Die Neuzeit

ist für uns Europäer in Europa
entstanden. Nur aus europäischen
Wurzeln. In unsern Schulbüchern
steht nicht, dass diese Sätze in der
klassischen Philosophie im 11.

Jahrhundert in China neu formuliert wurden.

Sie erzählen uns die spannende
Geschichte nicht, wie diese Ideen,
übersetzt von Jesuiten, ab 1660 zu
uns gelangten und auf fruchtbaren
Boden fielen. Das Weltbild der
Renaissance war am Verblassen. Man

beginnt, die Beziehung Gott - Natur
- Mensch neu zu sehen.

Den Dialog hatte der Jesuit
Matteo Ricci aufgenommen. Er ist
1601 nach Peking gekommen, lernt
die schwierige chinesische Sprache,
taucht in die Werke der chinesischen
Klassik, beginnt mit der Übersetzung
philosophischer Bücher. Er führt
sogar mechanische Kuriositäten in China

ein. Dafür wird er später zum
Schutzgott der chinesischen Uhrmacher

erklärt, als «Bodhisatta Ricci»
verehrt! Die Jesuiten arbeiten dort
200 Jahre lang als Mathematiker,
Astronomen, Kartografen, Maler,
Musiker und Übersetzer.

Die Flut von Publikationen in

Europa steigt. Wir können sie uns
kaum mehr vorstellen. Zwei Beispiele

nur: die «Lettres edifiantes et
curieuses» erscheinen zwischen 1703

und 1776 in 34 Bändern! Die
«Memoires concernant l'histoire, les

sciences, les arts, les meeurs et usages
des Chinois» in 16 Bänden. Philosophen

wie Leibniz, Gelehrte wie Fre-
ret, Politiker wie Bertin korrespondieren

ausgiebig mit den Jesuiten in
China. Freret hat sogar eine systematische

Untersuchung über chinesische
Techniken in die Wege geleitet. Die
Auswirkungen dieses Austausches
waren ungeheuer. In beiden Erdteilen.

Wir erkennen jetzt erst die Spitze

des Eisberges.
Das Weltbild in Europa

verändert sich grundlegend: die Welt ist
nicht mehr eine Maschine. Sie ist ein
Organismus, der sich selber reguliert
nach ihm innewohnenden natürlichen
Ordnungen und Gesetzen. Das gilt
auch für die menschliche Gesellschaft.

Der Westen sucht Sinn und
Wirklichkeit nicht mehr ausserhalb
der Dinge. Er nimmt wie die Chinesen

an, dass die Dinge in sich selbst
die ganze Wirklichkeit, den ganzen
Sinn enthalten. Leibniz, der Sinophi-
le, ist das Anfangsglied der Kette,
das bis zu den jüngsten Entwicklungen

des wissenschaftlichen Denkens
führt. Das ist die These von Joseph
Needham. Er ist der bedeutendste
Kenner der chinesischen
Wissenschaftsgeschichte.

«Zurück zur Natur», das ist
das Losungswort. Nicht nur in
Philosophie und Wissenschaft. Ein ganzes

Zeitalter wird empfindsam mit
Rousseau. Auch wenn uns die
Schäferszenen des Rokoko eher gekünstelt

vorkommen. Immerhin, man
setzt sich in die Landschaft und
schwärmt. Gefühle sind nicht nur
erlaubt, sondern «de mise».

Die Weltsicht hat sich verändert.

So ändert sich auch das Lebensgefühl

und mit ihm die Formen.
Gebautes spiegelt immer den Zeitgeist.
Man richtet sich «chinesisch» ein. In
Deutschland, in England. Chinesische

Möbel, Kunstgegenstände,
Seiden, Porzellan, Bilder fluten nach

Europa. Von Edwards und Arley
erscheint 1751 «New Book of Chinese

Design», von Chambers 1752 «Design

of Chinese Building, Furniture,
Dress, Machines and Utensils». Unter

vielen andern. Maler verwenden
chinesische Landschaftsmotive, in
fast surrealistischer Art, ohne
Perspektive, ohne Symmetrie, ohne
Proportionenkult, einfach assoziative
Bilder von grosser Ausdruckskraft.

Auch in der Architektur gerät
alles in zunehmende Bewegung, die
geschwungene Linie durchrauscht
das Rokoko in freien flüssigen
Formen, in Muscheln, Strudeln,
Wasserstrukturen. Das Schwingen der
Formen greift direkt ans Gefühl. Man
rundet alle scharfen Ecken, die übrigens

«chinesische Ecken» genannt
werden. Der Schwung reisst auch die
Hüllen der Gebäude mit. in der
Royal-Crescent-Anlage in Bath zum
Beispiel. Man sucht das Fliessende,
Leichte als Protest gegen die kalte
Rechtwinkligkeit des Klassischen.
Man löst die Schwere der Mauern
auf. Man sucht naturnahe, lebendige
Formen. Noch ist alles versteckt hinter

bizarren Chinoiserien. Noch geht
es nur um die Form, um fertige
Vorstellungen, noch greift die Veränderung

nicht nach der Wurzel der
damaligen Gestaltungsprinzipien. Aber
man macht Fingerübungen. Doch
dann würgt der Historismus alles für
fast ein Jahrhundert ab.

Die Gestaltungsprinzipien
selbst werden auf einem andern
Gebiet umgekrempelt: in den englischen
Landschaftsgärten. Soll ein Garten
ein Stück unberührter Natur sein, wie
das Rousseau predigt? Soll ein Garten

mit «natürlichen Elementen» wie
Felsen. Steinen, Bäumen, Pflanzen,
Hügeln, Wasserläufen gestaltet
werden, wie das die Chinesen tun? Die
sogar den Unterschied zwischen
Innen- und Aussenräumen aufgehoben
haben und Gärten mit luftigen Pavillons,

gedeckten Passagen, Brückchen
durchsetzen? Chambers verteidigt
das chinesische Formkonzept. Chinesische

Gärten «wachsen» überall in
Europa. Die nötigen Bäume, Pflanzen

und Tiere werden eingeführt.
Lancelot Brown entwickelt daraus
nach und nach den so typischen
«englischen» Landschaftsgarten, Bien-

16

heim zum Beispiel. Er streift beide
formalen «Vorbilder» ab, die
geometrisch-strengen des Barock und die

verspielt chinesischen. Aber er setzt
Assoziation gegen Proportion, Freude

und Fantasie gegen «messbare»
Schönheit. Er erreicht eine modern
anmutende «Natürlichkeit». Der
Weg ist lang, dauert über ein
Jahrhundert.

Doch entscheidend für die

Entwicklung der modernen Architektur
sind nicht einfach die «formalen»

Neuerungen. Die Ursache liegt
tiefer. Die Gestaltungsprinzipien haben
sich geändert:

- Man überträgt Kriterien der neuen
Malerei auf den Entwurf von Gärten.

Später werden «Art Nouveau»
und «De Stijl» sie auf die Architektur

anwenden.

- Knight erklärt, es könne keine
absoluten Regeln für die Architektur
und Gestaltung geben. Ein
Einstein der Kunstgeschichte sozusagen.

Klassische Schönheitsvorstellungen

gehen über Bord.

- Das «Pittoreske» entsteht, ein
anderes Wort für freies, ungebundenes

Entwerfen. Das «Un-regelmäs-
sige» wird salonfähig. Eine Rebellion

gegen die Symmetrie.
Leicht, fliessend, von

Naturformen inspiriert, diesen Traum des

Rokoko hat der Jugendstil in der
zweiten Hälfte des 19. und am
Anfang unseres Jahrhunderts verwirklicht.

Und damit die Sprache der
modernen Architektur artikuliert. Die
Zeit war reif. Die Quellen ergiebig.
Man hatte die Gotik wieder entdeckt.
Und die fernöstliche japanische
Kunst und Architektur. Mit den neuen

Baumaterialien, Glas, Beton und
Stahl, liess sich der Traum bauen:

Man überwindet das einfache
Kopieren von Naturformen, sucht die
geometrischen Elemente, die den
natürlichen Strukturen zugrunde liegen,
und schafft neue Formen damit. Vom
Londoner Crystal Palace geht die
Suche weiter über die Tretraeder-Ok-

© ©
Einfachheit und Leichtigkeit waren Merkmale

der chinesischen Architektur - innen
und aussen, typisch war das Tragskelett
aus Holz. Beispiele findet man bei alten
und neuen Bauten: Dach eines Pavillons
am Tigerberg in Suzhou (7), Dach einer
Fabrikhalle mit grosser Spannweite, mit
einfachsten Mitteln gebaut (9), gut sichtbare

Holzkonstruktion der noch nicht restaurierten

Halle des kleinen Paradieses im Be-
hai-Park in Beijing (10), Raum im Pavillon
bei der Pagode der kleinen Wildgans in
Xian mit antikem Tisch und Serien-Klappstühlen

(11), Mondtüre als Verbindung
zwischen zwei Räumen in der kaiserlichen
Sommerresidenz in Chengde (12).

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 5/1985



Architektur in China

1
SS 'S

^18

Z*ß"S ^£*«^

#fy
l \=»

2s

ß&tvZ. p

mm&
py.pZ,

I

;

.'¦

z

wm ¦¦¦ y y-'-^y

'¦"¦¦'¦•¦'¦ - ^ r«««*«» pypm
Jl

¦ Nte: lilll Ulli- if' p liis :i» S luil: Ü:| ^illl
4"

* —MIV.J,
¦¦

" '¦'•¦ ¦¦
'

¦¦¦¦¦ ts|SBH^3>

':?^fei.

17Werk. Bauen+Wohnen Nr. 5 1985



Forum

taeder-Strukturen von Graham Bell
bis zu den Kuppeln von Bucky Fuller,
den Schalenkonstruktionen von Felix
Candela und den Seilkonstruktionen
von Frei Ott.

Leichtigkeit, das sind auch

Tragskelette wie in der Gotik oder in
japanischen Häusern. Leichtigkeit,
das ist das neue Formelement, die
zweidimensionale Fläche, die nichts
trägt. Sie bedeutet, wie in der
chinesischen Malerei und Kalligraphie,
sogar in der Skulptur manchmal, im
taoistischen Sinn Befreiung,
Entmaterialisierung der Form. Wir finden
sie in den licht- und luftdurchströmten

Räumen von Mackintosh, in den
kühnen Asymmetrien von Horta, in
der «Crystal Chapel» von Lloyd
Wright. dem begabten Sohn Frank
Lloyd Wrights in Kalifornien. Die
Schranken zwischen dem Innen- und
dem Aussenraum fallen. Und es ist
leicht, den Faden bis zum Bauhaus zu

spannen.
Leichtigkeit, wieder ist aus

dem Zusammentreffen von Elementen

aus zwei sehr verschiedenen
Kulturen etwas Neues entstanden als

Kind der Konstruktionsmethoden
des Maschinenzeitalters und der östlichen

Kunst und Philosophie.
Laotses Traum aber hat

Frank Lloyd Wright gebaut. Ein
Amerikaner. Anfangs dieses
Jahrhunderts. Er gründet seine organische

Architektur in der östlichen
Philosophie. In seiner Autobiographie
erzählt er: «Ich dachte lange, ich hätte

<es> erfunden, nämlich die Idee,
dass der Innenraum, die <Leere>, die
Wirklichkeit der Architektur sei. Ich
posaunte es in alle Winde. Da bekam
ich ein kleines Buch geschenkt: aus
Japan. <Das Buch vom Tee> hiess es.
Und darin stand: <Die Wirklichkeit
eines Raumes findet man in der Leere,

die vom Dach und den Wänden
begrenzt wird, nicht im Dach oder in
den Wänden selbst.) Ich fiel zusammen

wie ein schlaffes Segel. Ich hatte
mich für einen originalen Denker
gehalten, und ich war es nicht. Es dauerte

lange, bis ich mich erholte. Bis
ich auf den Gedanken kam: aber
immerhin, wer hat es gebaut? Niemand.
Nicht einmal Laotse persönlich! Seither

laufe ich wieder mit erhobenem
Kopf herum.»

- Man lege den wichtigsten Raum in
den Kern der Komposition

- und verteile von hier aus die Räume

nach ihrer Funktion (gemeint
waren nicht nur materielle
Funktionen)

- Man gebe jedem Raum die Mög¬

lichkeit zu wachsen, den Wandel
des Lebens einzufangen

- Man mache sich frei von allen
Kompositionsregeln

- Aus dem harmonischen
Zusammenspiel aller Teile entstehe die
Architektur

Das hat nicht etwa Frank
Lloyd Wright geschrieben. Das sind
Sätze aus einer Theorie des Yuanoder

Gartenhauses, in China erschienen

1634. Beide Konzepte decken
sich Wort für Wort. Und doch sind
die chinesische Architektur und die
organische Architektur sehr verschieden.

Was ist passiert? Frank Lloyd
Wright ist ein Mensch des Westens.
Mit Haut und Haaren. Sein Zugriff
auf die östliche Philosophie ist
neugierig, frisch, rational und schöpferisch

in einem. Der Raum ist für ihn
kein abstrakter Begriff, sondern
Raum, in dem der Mensch lebt mit
allen seinen Sinnen. Ebenso rational
und wissenschaftlich untersucht er
die Mittel, mit denen man den Raum
bauen kann, die Materialien, die
Konstruktionen. Er schafft neue
Formen, denn er ist vor allem ein grosser
Künstler. Er befreit den Raum und
den Menschen. Und unterzieht sich
doch den geometrischen Ordnungen,
die er seinen Entwürfen zugrunde
legt, denn er will alle Teile des
Gebauten und Nichtgebauten einander
zuordnen zu einem harmonischen
Ganzen. Und die Grundlagen der
Harmonie liefert ihm, dem westlichen

Menschen, die Geometrie.
Doch sind geometrische Formen,
Archetypen, nicht etwa sein Ziel. Das
unterscheidet ihn von Klassikern. Er
lebt in unserer Zeit, baut mit Mitteln
unserer Zeit für Menschen unserer
Zeit. Er sucht nach Bauprinzipien,
die organisch den Wandel der
Lebensformen aufnehmen können.

Ich peile wieder Europa an.
Denn auch hier entstand die organische

Architektur. Sicher beeinflusst
von Wright, aber eigenständig trotzdem.

Bei Hugo Häring, Hans Scha-
roun und dem jungen Mies van der
Rohe. Auch sie grosse Kenner der
östlichen Philosophie und Architektur.

Eine Ordnung, in der jedes Ding
den gemässen Platz findet, eine grosse

Einfachheit bis zur Entmaterialisierung

der Form, Flexibilität, das
sind Ausgangspunkte für Mies van
der Rohe. Bei Hugo Häring und
Hans Scharoun liegt der Akzent
mehr auf der Gestalt, die jedes Ding
nach seinem Wesen finden soll.

Ich sitze wieder im Atelier in
Brig. Seit Anfang Jahr. Gleich nach

der grossen Kreuzfahrt hat sich «ein
Drach um meine Rippen gelegt». So

nennen die Chinesen viel treffender
die Gürtelrose. Vielleicht, damit ich
Zeit bekomme zum Verdauen. Zum
Sinnieren. Damit ich nicht sofort wieder

im täglichen Kram untergehe.
Auch wir hatten einen

Traum. Darum sagten wir zu. Wir
waren neugierig auf beide Kulturen,
suchten das Gespräch, den Dialog.
Und er entstand wirklich. Wir sind
nicht als Medizinmänner abgereist.
Mit einem Sack voll Besserwisserei.
So sind wir heimgekommen, reich
beschenkt. Viel Ballast haben wir über
Bord geworfen. Klischees aus beiden
Erdteilen. Dass sich Geschichte so
fein säuberlich getrennt in den
verschiedenen Ländern und Erdteilen
abspiele. Dass die Moderne nur in
Europa gewachsen sei und die
moderne Architektur gar ohne
Geschichte! Dass China abgeschlossen
gewesen sei hinter seiner grossen
Mauer.

Alles spielt sich viel lebendiger

ab. Wir haben gestaunt, wie die
Jesuiten damals im 17. und 18.
Jahrhundert. Und waren noch mehr
erstaunt, weil die Chinesen nicht mehr
viel davon wissen. Dass sie uns kopieren.

Weil unsere Zivilisation so
verführerisch gleisst. Aber sie haben sich
bedankt bei uns für das, was wir
ihnen wieder in Erinnerung gerufen
haben.

Wir sind überzeugt, dass es
für beide Teile wichtig wäre, den
muntern Austausch von Philosophie,
Kunst, Wissenschaft und Architektur
in einer Ausstellung sichtbar zu
machen. In beiden Erdteilen. Viel
sinnvoller als Ausstellungen von noch so
gelungenen Bauten nach China zu
schleppen.

Aus dem Austausch, dem
gegenseitigen Verstehen könnte etwas
Neues wachsen, das für beide
lebenswichtig ist. Die Renaissance geht
langsam, aber definitiv zu Ende. Die
Sorge um die Natur steht wieder einmal

im Mittelpunkt. Unsere westliche

Forschung ist bei den
Systemtheorien angelangt. Sie besagen, dass
alles im Kosmos mit allem
zusammenhängt. Also bei der alten chinesischen

Weisheit. Die chinesischen
Weisen hatten nach dem Universum
Einsteins gegriffen, in einer grossartigen

Intuition und Naturbeobachtung,
ohne die Gesetze Newtons zu kennen!

Aber, was aus der Intuition
kommt, will der Mensch begreifen.
Er braucht beide Wege.

Wie reich und lebendig könnte
eine Architektur sein, die das Ra¬

tionale verbindet mit dem Erleben,
mit der Intuition, mit der Freude.
Wenn sie die beiden Gegensätze,
Klassik und Romantik, endlich als

die zwei Pole erkennen würde,
zwischen denen im dynamischen Hin
und Her das Leben entsteht und die
Räume für den Menschen. H. W.

18

Anmerkung
Die wichtigsten Lotsen auf unserer Fahrt:
Joseph Needham: Der chinesische
Universalismus

Jacques Gernet: Die chinesische Welt
Frank Lloyd Wright: Schriften und Bauten
und die Autobiographie
Bruno Zevi: The Modern Language of
Architecture
Buckminster Fuller: Synergetics
Keith Critchlow: Order in Space
Robert Williams: Natural Structure
Hugo Häring: Das andere Bauen
Chuan Wen Sun: Der Einfluss des chinesischen

Konzeptes auf die moderne Architektur

©-©
China ist ein Land voller Zeichen, heute
sind es Kühltürme (13). gestern waren es
Pagoden (14). Die Natur ist für den Chinesen

der alles umfassende Raum, in den er
seine «Landschaft» baut: als natürlich
wirkenden Park in Hangzhou (15), als
Fischerdorf am Perlfluss (16), als Garten mit
natürlichen Elementen wie Felsen, Steinen,

Pflanzen, Hügeln, Wasserläufen und
luftigen Pavillons in Suzhou (17 und 18).
Der Unterschied zwischen innen und aussen

wird aufgehoben, beide Raumarten
sind gleichwertig. Eigentlich nennt man so
einen Garten in China «Gartenhaus», im
Gegensatz zum Hofhaus, seine äussere
Begrenzung sind die Grundstückgrenzen.

Werk. Bauen+Wohnen Nr.5/1985



Architektur in China

'•-iN

ppZza

P :|.i ^8|Htl
SSSSSSSS

«

wrmm v: a ',¦.: Z%. ¦ '

tö^äü

ti
¦ vpp" ¦-¦ ^ gnpf m:,VV

¦

$$$&

1
¦j&.$

PP

P
'

<£ K
'S^ */
ö^es^

19Werk. Bauen+Wohnen Nr. 5/1985


	Unterwegs zwischen zwei Kulturen : Begegnungen mit der architektonischen Kultur von China

