Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 1/2: Positionen heute : Geschichte(n) fur die Zukunft = Positions
d'aujourd'hui : histoire(s) pour I'avenir = Positions today : tomorrow's
(Hi)story

Artikel: Architektur auf der Suche nach dem "Zeitgeist" : ein Gesprach zwischen
Peter Eisenmann und Robert Venturi

Autor: Eisenmann, Peter / Venturi, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-54722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-54722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

Ein Gesprich zwischen Peter Eisenman und Robert Venturi

Ausgehend von der Frage, ob der «Zeitgeist» ein Argument fiir die Architektur war und ist, diskutieren die beiden
amerikanischen Architekten mogliche historische, kulturelle und ideologische Bezugspunkte der Architektur der Gegenwart.
Peter Eisenman konfrontiert dabei seinen Interviewpartner mit Fragen nach der Esoterik und dem Symbolismus einer Architek-
tur, die die Heterogenitit der Gesellschaft und des Alltagslebens zum Thema wéhlt. Seinem Zweifel an einer solchen «Architek-
tursprache» entspricht seine Definition der Architektur als Disziplin: «It just is.»

Un entretien entre Peter Eisenman et Robert Venturi

Se posant la question de savoir si «I’esprit du siécle» était et reste un argument pour I’architecture, les deux architectes
américains discutent sur des points de référence historiques, culturels et idéologiques susceptibles de se rapporter a I'architecture
contemporaine. Pour ce faire, Peter Eisenman confronte son interlocuteur a des questions concernant I'ésotérie et le symbolisme
d’une architecture choisissant pour théme I'hétérogénéité de la société et de la vie quotidienne. Sa défiance vis-a-vis d’un tel
«langage architectural» correspond a sa définition de I'architecture en tant que discipline: «It just is.»

An Interview with Robert Venturi by Peter Eisenman

On the basis of the question whether the ‘“Zeitgeist” was and is an architectural argument, the two American architects are
discussing the possible historical cultural and ideological points of reference of architecture today. Peter Eisenman then confronts
Robert Venturi with questions relating to the esoteric and symbolical aspects of an architecture choosing the heterogeneity of our
society and everyday life as a topic. His doubts as to such an architectural language compare to his definition of architecture as a

subject matter: “It just is.”

P.E.: Sie sprechen oft von einer
«Architektur unserer Zeit». Man kénnte
darin eine Parallele zu Mies van der Ro-
hes Argument vom «Zeitgeist» sehen:
«Architektur {ibersetzt den Willen einer
Epoche in Stahl und Glas.» Wer aber de-
finiert diesen Willen? Und falls diese
Aufgabe dem Architekten zufillt, heisst
dies dann auch, er sei zugleich deren Au-
tor und Richter?

Pop Art und Minimalismus, so
scheint es, waren beide anti-elitir. Sie
wandten sich beide gegen einen bereits
vorgezeichneten Inhalt und Symbolge-
halt. Man koénnte sagen; Pop Art sei posi-
tiv, Minimalismus jedoch negativ zu wer-
ten gewesen. Und doch scheinen Sie in
neueren Diskussionen zum Thema Sym-
bolik (und dies im Kontrast zu Ihrer mitt-
leren Werkperiode, die von einem sehr
ironischen Pop-Art-Einfluss geprigt war)
den Standpunkt zu vertreten, die Symbo-
lik sei durchaus ernst zu nehmen. Offen-
sichtlich lehnen Sie die Idee der Symbo-
lik nicht, wie es damals die Pop Art und
der Minimalismus taten, vollig ab.

Meine Frage lautet nun: Glauben
Sie, dass zu jeder Zeit die ihr eigene Ar-
chitektur gehort? Ist dem Zeitgeist-Argu-
ment also Validitat zuzusprechen? Han-
delte es sich bei der Tatsache, dass Sie
die Pop Art dem Minimalismus vorzo-
gen, um eine Ausklammerung des letzte-
ren? Bedeutet die Tatsache, dass Sie heu-

i

te von einer giiltigeren, moralischeren
oder auch ethischen Symbolik sprechen,
dass Sie sich nun gegen die von der Pop
Art propagierte Einstellung wenden?

R.V.: Ich habe meine Ansicht dar-
uber keineswegs gedndert. Die Pop Art
half uns, Denise und mir, die Symbolik
ganz allgemein néherzubringen. Dies half
uns besonders, unser Einfithlungsvermo-
gen derart zu verbessern, dass wir kom-
merzielle Grafik und die das amerikani-
sche Alltagsleben so weitgehend beherr-
schende kommerzielle Landschaft anzu-
erkennen vermochten. Wir sagten uns:
«Es gibt diese Zeichen nun einmal! Auch
von ihnen geht eine gewisse &sthetische
Kraft aus; diese wie Enten aussehenden
Gebdude strahlen etwas aus. Du lieber
Gott, dies ist einfach Symbolik!» Natiir-
lich war es nicht ganz so einfach, aber es
war dennoch eine Moglichkeit, uns wie-
der dem Symbolismus anzunihern. Dies
umschloss auch die dem Durchschnittli-
chen und Konventionellen innewohnen-
den Symbolik, die ich bereits in «Com-
plexity and Contradiction» analysiert hat-
te; Konventionelles und Durchschnittli-
ches kann durchaus gut sein; nicht alles
muss einem hohen kiinstlerischen Stan-
dard entsprechen. Und dies fiithrt uns
auch wieder zu den verschiedenen Quel-
len des heutigen Symbolismus.

Beim Zeitgeist handelt es sich aller-
dings um etwas ganz anderes. Ich glaube

in dem Masse an den Zeitgeist, als ich
iiberzeugt bin, dass, ganz gleich, wie au-
thentisch ein Kiinstler auch sein mag, im-
mer auch ein Teil «Zeit» mit einfliesst.
Ich kann einen Stuhl oder auch ein Kleid,
das auf einem Frauenportrit von 1700 an
bis heute etwa wiedergegeben ist, be-
trachten und es dann auf etwa 5-10 Jahre
genau datieren — sogar noch préziser,
wenn es sich um das 20. Jh. handelt. Und
obwohl wirkliche Kiinstler danach trach-
ten, zeitgemdiss zu bleiben, stehen sie
morgens nicht auf und sagen «Mein Gott,
ich muss zeitgerecht bleiben» oder «Mein
Gott, heute werde ich ein Meisterwerk
schaffen.» Der Kiinstler sollte sich viel-
mehr sagen «Lieber Gott, ich arbeite an
einem grossen Projekt und hoffe, heute
mein Bestes zu geben.» Das Paradoxon
besteht darin, dass der Kiinstler, der sei-
ner Zeit voraus ist und nicht gleich auf
Anerkennung stosst, spiter als typisch
fiir seine Zeit gesehen wird.

Dann gibt es Kiinstler, die esote-
risch, d.h. ihren eigenen Geheimnissen
verhaftet, sind; und auch jene, die recht
beliebt sind. Shakespeare und Verdi sind
beispielsweise zur letzteren Kategorie zu
zéhlen. Sie gehdren zu den tiefgriindig-
sten Kiinstlern unserer Zivilisation und
erfreuten sich bereits zu Lebzeiten gros-
ser Beliebtheit. Die Kunst der Architek-
tur kann aber nicht zu esoterisch, also ih-
ren eigenen Mysterien verhaftet, sein —

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

jedenfalls trifft dies auf offentliche und
kommerzielle Bauten gleichermassen zu
— gerade weil diese Architektur fiir die
Offentlichkeit gedacht ist.

P.E.: In einer kiirzlich erschiene-
nen Nummer des «New Yorker» (26.
April 1982) wurde ein von Susan Sontag
geschriebener Artikel iiber Roland Bar-
thes publiziert, in dem sie sagt: «Barthes
versteht den <Nullpunkt aller Monu-
mente>, den Eiffelturm, als <ein reines —
recht eigentlich leeres — Zeichen>, das <al-
les beinhaltet>.» Sie kommentiert: «Das
Grundsatzliche an Barthes auf einem Pa-
radoxon beruhenden Argument liegt in
seinem Versuch, so Objekte, die von kei-
ner Nutzanwendung belastet werden, zu
rechtfertigen: Es ist ja gerade die Nutzlo-
sigkeit des Eiffelturms, die ihn zum
durchaus niitzlichen Symbol werden
lasst, ebenso wie es die Nutzlosigkeit ech-
ter Literatur ist, die diese moralisch wich-
tig werden lasst. Barthes schrieb einmal
iiber den Mythos: «Er ist eine Leerform,
wenngleich sie durchaus vorhanden ist;
die Bedeutung fehlt und ist doch vorhan-
den.» Objekte nun ihrer vorherigen Be-
deutung zu entblossen, stellt eine der
Moglichkeit dar, ein Symbol zu schaffen,
das umfassender ist als zuvor und zum

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985

Nullpunkt eines neuen Symbolismus
taugt, zu dessen Ausgangspunkt also. Es
ist ihm kein Nutzen zuzuschreiben, und
er war zuvor auch nicht offentlich be-
kannt; trotzdem iibt er einen Einfluss auf
die Offentlichkeit aus. Barthes spricht
hier von einem leeren Zeichen, nicht
aber (wie zu erwarten gewesen wire) von
einem bedeutungsvollen Zeichen.

R.V.: Ich bin nicht sicher, dass ich
verstehe, was Sie und Barthes darunter
verstehen — ich habe Susan Sontags Arti-
kel nicht gelesen. Es ist interessant zu
wissen, dass der grossartige Eiffelturm
zunichst keineswegs Symbolcharakter
aufwies: zu Anfang war er doch recht be-
deutungsleer, da es fiir ihn keinen Préze-
denzfall gab. Jeglicher architektonische
Symbolismus muss sich naturgeméss auf
etwas bereits Bekanntes beziehen, also
Assoziationen enthalten. Der Eiffelturm
wurde erst dusserst symbolisch und proji-
zierte so erst das Essentielle seiner Zeit
in Form seiner industriell gefertigten Ele-
mente und seiner Pri-Jugendstil-For-
men. Interessanterweise wurde er auch
von vielen der fihrenden progtessiv
orientierten Intellektuellen und Kiinst-
lern seiner Zeit vollig abgelehnt, die
dann auch die beriihmte, gegen ihn ge-

richtete Proklamation verfassten.

So gibt es denn Zeiten, in denen
Teile des Zeitgeistes zu sein heisst, der
Zeit voraus zu sein. Es gibt Zeiten und
Gelegenheiten, in denen es einer neuen
Architekturform gemadss sein kann, eher
revolutiondren denn evolutioniren Cha-
rakters (oder auch umgekehrt) zu sein.
Es ist dies eine Frage der Angemessen-
heit. Ich glaube, wir tendieren dazu, un-
seren Sinn fiir das Angemessene und fiir
die Perspektive in der Architektur zu ver-
lieren. Eines der Probleme in bezug auf
jede Ideologie besteht ja darin, dass sie
einer einengenden Kategorienbildung
Vorschub leistet.

Dies ist im Falle stark politisch-
ideologisch engagierter Architekten der
Fall, aber auch in dem é&sthetisch-ideolo-
gisch orientierter Architekten. Letztere
tendieren dazu, den kulturellen Pluralis-
mus, der Teil unserer Epoche ist, auszu-
klammern, die Méoglichkeiten der Ge-
schmacksiusserung einzuengen, die Viel-
falt verschiedener kulturell determinier-
ter Geschmacksrichtungen zu ignorieren
und so auch den Reichtum der Architek-

(1]
House Falk 11, 1970, P. Eisenman

45



Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

(2]

tur zu vermindern. Erstere — die spezi-
fisch politisch orientierten Architekten,
vor allem in Europa - tendieren dazu,
den Leuten das zu geben, von dem sie
(die Architekten) glauben, dass es fiir sie
gut sei, nicht aber, was die Leute selbst
wollen oder mdgen. Ich bin der Uberzeu-
gung, dass Kiinstler sowohl folgen wie
fithren sollten und dass dies der Weg zu
einer besseren Kunst sein wird.

P.E.: Da den Leuten das zu geben,
was sie sich wiinschen, keine Garantie fiir
qualitative Gute darstellt, stellt sich hier
das Problem, wie dies zu verwirklichen

46

wire. Wiederum stellt sich hier die Fra-

ge, wer denn zum Richter berufen sei
und was diese Qualitdt denn ausmache.

R.V.: Sicher, dies ist auch der
Grund, wieso heute in der Kritik so we-
nig iiber Qualitat gesprochen wird; es ist
schwierig, dies zu tun. Viel schwieriger
eigentlich, als sich mit einer Ideologie
auseinanderzusetzen.

P.E.: Das Konzept der Qualitit
mahnt oft an das Elitére.

R.V.: Wenn Sie sich nicht echt an-
strengen, etwas gut zu tun, was tun Sie
dann? Die Geschichte erst wird sagen

konnen, ob das, was wir getan haben,
Zukunft hatte, ob wir alle iberhaupt
noch Zukunft haben.

P.E.: Es ist vollig klar, dass sowohl
Sie wie auch Ihre Frau Denise von einer
stark moralischen Position ausgehen, ob-
wohl Sie sich nur selten iiber den Zustand
des heutigen Menschen dussern. Seit der
Zeit des Massenmordes und beim stetig
wachsenden Potential einer nuklearen
Katastrophe leben wir in einer Welt der
Erinnerung und der Imminenz, zugleich
in einer Welt des Vorher und des poten-
tiellen Nachher. Und wihrend Sie zwar
eine Position in bezug auf die Erinnerung
einnehmen, so fehlt diese in bezug auf
die Imminenz und den neuen Menschen,
der nicht mehr vermag, das System, das
er einst schuf, zu kontrollieren. Mir
scheint, die Architektur kdnnte diesen
Zustand symbolisch ausdriicken — bei-
spielsweise die Idee des Menschen als
Uberlebender im Kontrast zu der des
Menschen als Held des Modernismus. So
wie ihre Komplexitdt und ihr innerer Wi-
derspruch sich dann &dussert, handelt es
sich dann aber mehr um ein Problem der
Erinnerung als der Imminenz. Es geht
hier um die Frage des Zustandes der
Menschheit. Sie kommentieren nur sel-
ten das, was ich als den verinderten
Seinszustand des heutigen Menschen be-
trachte.

R.V.: Ich spreche nicht gerne iiber
den Menschen schlechthin, wenn ich
doch eigentlich Ménner und Frauen sa-
gen mochte. Dies entspricht einer Teil-
antwort. Als Sohn einer Mutter, die Qui-
kerin wurde, um die Idee des Pazifismus
zu unterstiitzen und sich 6ffentlich damit
zu solidarisieren, liegt es in meiner Na-
tur, gegeniiber den moralischen Fragen,
die Sie erwihnten, empfinglich zu sein;
oder vielmehr, als Kind einer amerikani-
schen ethnischen Minderheit ist es fiir
mich vielleicht natiirlich, an ein Uberle-
ben zu denken. Denises Erfahrungen
entsprachen hierin den meinen. Dies
kommt denn auch in unserem Konzept
des Kiinstlers als eines primér niitzlichen
eher denn eines strategischen Wesens
zum Ausdruck. Aber auch in unserem
Glauben, man miisse mit realen und un-
mittelbar wichtigen Problemen hier und
heute umgehen lernen und sich weniger

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

mit jenen ideellen Problemen, die noch
in der Zukunft liegen, befassen. Ich glau-
be keineswegs visiondr zu urteilen — oder
bloss zufillig und absichtslos visionér
oder unserer Zeit voraus zu sein. Wir
sind der Uberzeugung, Architekten soll-
ten grundsitzlich «Macher» sein, profes-
sionnelle und kiinstlerische Erschaffer,
die sich um wichtige, sich unmittelbar
aufdridngende Dinge kiimmern. Die Vi-
sion, die dies unterstiitzt, kann tragen
und Grosse ermoglichen, aber sie kann
auch verleiten, zwingend und anmassend
zu sein. Arroganz und Unrecht prigen
unseren Versuch, unser Leben dem der
Uberlebenden des Zweiten Weltkrieges
gleichzusetzen. Man sollte aber beach-
ten, dass — obwohl jene, die tiberlebten,
eine gute Vision aus der Vergangenheit
mitbrachten und eine ebensolche fiir die
Zukunft hatten — sie dennoch Taktiken
zur Gegenwartsbewiltigung ausdachten,
um durchzuhalten. Ich glaube, dass unse-
re Beziehungen zu den wichtigen von Ih-
nen erwidhnten philosophischen Frage-
stellungen gehoren, die unser Leben als
Individuen beeinflussen, jedoch nur von
begrenzter Relevanz sind in bezug auf
das, was wir im Bereich der Kunst schaf-
fen. Als Architekt kann man bestimmte
Projekte ablehnen oder unterstiitzen,
aber man kann sich auch viele Probleme
schaffen, wenn man spezifische Anliegen
allzu wortlich auffasst. Hinzu kommt,
dass dadurch eine keineswegs gute Archi-
tektur zum Tragen kommt.

P.E.: Dies ist ja auch der Grund,
wieso jeglicher Symbolismus zum Pro-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

blem werden kann.

R.V.: Dies stellt die Gefahr, aber
auch das notwendige Element des Pro-
blems dar.

P.E.: Man konnte die Meinung
vertreten, dass die idealen Stiadte der Re-
naissance symbolisch fiir die Idee des an-
thropozentrischen und harmonischen
Menschen gelten konnen; dass die Stidte
des 19. Jh. Symbol der neuen Idee des in
Harmonie mit der Natur lebenden Men-
schen, des von den Bedingungen der zu-
vor existierenden Stiadte befreiten Men-
schen gelten moge. Heute, nach 1945,
steht der Mensch wiederum neuen Seins-
bedingungen gegeniiber. Ich mochte be-
haupten, dass keine Architektur diese
Verdanderung der Situation zum Thema
hat. Das Bediirfnis nach Symbolen, das
Sie erwihnten, scheint besonders heutzu-
tage von Leere geprigt zu sein, gerade
weil es die verdnderten Bedingungen
nicht zur Kenntnis nimmt. Viele Leute
sprechen, als ob die Welt von heute im-
mer noch der vor 1945 gleichzustellen sei.

R.V.: Ich stimme Ihnen hier durch-
aus zu. Dennoch: Alles was wir geschrie-
ben, gesagt und getan haben, dreht sich
um das Jetzt. Wir beginnen auf einer
grundsitzlich dsthetischen Basis — im wei-
testen Sinne dieses Begriffs, nicht im eng
gefassten, formalistischen des Hiibsch-
seins und den eigenen Neigungen nach-
zugehen — und auch auf der Basis der sich
stellenden Probleme. Dies ist unsere
hauptsidchlichste Aufgabe. Unsere Ar-
beit ist es, uns mit der Ambivalenz, ja
Agonie unserer Zeit im Hinblick auf die

Asthetik und die Architektur auseinan-
derzusetzen. Wir versuchen eine Asthe-
tik zu schaffen, die der Verdnderung und
dem Pluralismus standhalt, der Tatsache,
dass es nicht nur eine Geschmacksrich-
tung, eine Kultur, sondern vielmehr eine
Geschmacks- und Kulturvielfalt gibt. Es
gibt heute keine elitdre Kultur mehr, die
neben einer Handwerkskultur besteht.
Vergessen Sie bitte nicht, dass vie-
les aus unserem Gedankengut auf dem
der sozialen Bewegungen der 60er Jahre
beruht, einer Aera, die der Postmoder-
nismus zu vergessen scheint. Einige unse-
rer Werke spiegeln die Agonie, von der
unsere Welt geschiittelt wird. Sie sahen
bereits vor der Wiederentdeckung des
Massenmordes so aus, dennoch ist und
bleibt die Realitdt des Bosen im Genozid
Teil unseres Zeitgeistes. Unsere Position
soll es nun sein, uns mit der Situation,
wie sie sich uns darstellt, auseinanderzu-
setzen. Wir sind nur deshalb so verwirrt,
weil es unserer Position entspricht, ver-
wirrt zu sein. Wir verfassen keine gross-
artigen Proklamationen, weil wir keine
politischen Ideologen sind: wir sind keine
Philosophen, wir sind Architekten. Sie
fragen uns, in welcher Weise wir dieser
Zeit angehoren, die sich von 1945 unter-
scheidet. Mir scheint, wir versuchen ge-
rade das auszudriicken. Dies ist der
Grund, wieso unsere Architektur sich
weitgehend anders darbietet als jene vor

(2}
House X, 1975-1978, P. Eisenman

o0
“Signs of Life”, 1976, Venturi & Rauch

a7



Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

) U
Mobiloil

1945. Wir versuchen relevant zu sein.
Wir versuchen aber auch Angemessenes
zu schaffen. In gewisser Weise ist dies ge-
nau das, was unsere zwei Biicher auszu-
driicken versuchten: lasst uns angemes-
sen sein; lasst uns jegliche Esoterik ver-
meiden; lasst uns nicht abstrakt sein.
Lasst uns aber auch mit dem beginnen,
was wir bereits haben — lasst uns Las Ve-
gas genauso einbeziehen wie Rom. Lasst
uns von hier aus beginnen. In den 60er
und 70er Jahren, als Architekten unserer
Zeit und Epoche, fithrte uns dieses Kon-
zept zu einer neuen Empfénglichkeit so-
zialer wie asthetischer Art und auch zum
Manierismus und Symbolismus.

P.E.: Ein Thema, das Sie zwar nie
erwdhnen, wenngleich Sie 6fters darauf
anspielen, ist die Sprache. Sprache und
Textkonzept haben heute einen negati-
ven Beigeschmack bekommen, und den-
noch ist die Sprache alles, was wir haben,
wann immer die Gesellschaft sich verin-
dert und das Bauen als Text zur Quelle

48

von Historizismen wird.

Der Eklektizismus beispielsweise
ist eine Sprache, die nicht auf gewusste,
konventionelle, in sich iibereinstimmen-
de oder rational gegriindete Symbole zu-
riickgeht, sondern auf solche, die hochst
undurchsichtig und teilweise vielleicht so-
gar auch elitdr sind. Wer versteht denn
schon das Konzept des Eklektizismus?
Wer versteht letztlich auch den Symbolis-
mus der Ornamentik ausserhalb der rein
sinnlichen Objektebene — woher sie
stammt und was sie bedeutet.?

R.V.: Wir haben viel iiber eine Be-
deutung der Architektur geschrieben,
statt liber eine eher ausdrucksgerichtete —
d.h. iiber eine Architektur, die mehr auf
einer symbolischen Formgebung als einer
abstrakten beruht. Wir sind auch in be-
zug auf das allzu wortliche Anwenden
von linguistischen Methoden auf die Ar-
chitektur misstrauisch eingestellt. Wir
mochten vielmehr Symbolismus wie Vo-
kabular der Architektur als ein System

von Symbolen oder Ornamenten disku-
tieren.

In bezug auf das Verstehen einer
bestimmten Symbolgruppierung glaube
ich keineswegs, dass dieses Verstehen
universalen Charakter aufweisen muss.
Ich betrachte eine gotische Kathedrale
und bin sehr davon beeindruckt; ich be-
trachte mir dabei auch ihre Symbolik und
mag auch die. Ich verstehe zwar nur etwa
ein Zehntel davon, weil ich kein Theolo-
ge bin und auch nicht aus dem Mittelalter
stamme; ich bin nicht sehr gut informiert
iiber religiose Symbole, aber ich mag sie
dennoch. Jedes Kunstwerk, speziell ein
gutes, besteht aus verschiedenen Bedeu-
tungsebenen, die verschieden interpre-
tiert werden konnen — die von verschie-
denen Leuten auch verschieden interpre-
tiert werden. Ich mag es, wenn jemand in
einem Gebdude etwas sieht, an das ich
zuvor nie gedacht habe. Die Antwort auf
Thre Frage ist die, dass Architektur im
allgemeinen lesbar, interpretierbar sein
muss. Deshalb sage ich auch, dass sie
nicht grundsétzlich elitdr sein kann. Aber
es gibt viele verschiedene Bedeutungs-
ebenen und somit auch einige, die von
manchen nicht erkannt werden konnen.
Es gibt viele Arten, ein Kunstwerk zu be-
trachten — einige davon sind mehr oder
weniger formaler oder symbolischer Art,
sinnlich oder rational begriindet und um-
fassen eine Vielfalt von Botschaften.
Man muss gar nicht alle davon verstehen
konnen. Es gibt ja auch die Gefahr,
durch den Gebrauch einer allzu privaten
Symbolik auch allzu esoterisch zu wer-
den. Letztlich handelt es sich, wenn es
allzu unverstiandlich wird, schliesslich
auch gar nicht mehr um Symbolik, weil es
dariiber keine Kommunikation mehr ge-
ben kann.

P.E.: Da wir gerade iiber das Pro-
blem, nicht allzu abstrakt zu werden,
sprechen, kommen wir auch zur Frage
der Ornamentik, die sie in ihren Vorle-
sungen zur Sprache brachten. Eine der
Eigenschaften der bisherigen Ornamen-
tik lag in der Qualitét einer Arbeit. Es
war gar nicht so wichtig, was sie eigent-
lich symbolisierte; das, was uns gefiel und
uns Vergniigen machte, war die reine
Qualitdt eines Objektes. Wie kann man
sich heute noch dieses Vergniigen ver-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

schaffen, in einer Welt, die keine echten
Handwerker mehr hat und Ornamente
industriell fertigt.

Leon Kriers Idee der Riickkehr
zum Handwerk, dem Bauen von Hiusern
durch Steinmetze, scheint voller Nostal-
gie und ein Traum von vergangenen
Zeiten.

R.V.: Wir alle lieben die alten
Steingebdude und ihre Ornamente. Aber
gerade weil wir sie lieben und respektie-
ren, sollten wir nicht versuchen, sie nach-
zuahmen.

P.E.: Was aber ist dann noch wich-
tig an der Ornamentik, wenn sie jeglicher
handwerklichen Qualitit entbehrt, jener
Qualitat, die sie einst erschuf. Und wenn,
wie Sie es im Falle der gotischen Kathe-
drale betonen, deren Symbolismus heute
fiir uns jeglicher Symbolik entbehrt?
Welche Art von Monument meinen Sie
dann iiberhaupt noch?

R.V.: Ich spreche von zwei Arten
der Ornamentik: eine findet sich in einer
Wiederholung, die andere in der Repra-
sentation. Die Wiederholungsornamen-
tik, jene eines Gesamtmusters, dem einer
Tapete beispielsweise, basiert auf einer
Standardisierung und einer minimalen
Anwendungsgeschicklichkeit, die dazu
noch notig ist. Diese Art der Ornamentik
ist in ihrer Herstellung leicht zu standar-
disieren und ginzlich unabhéingig von je-
der Handwerkstechnik, so dass man un-
ter ihnen auswihlen kann. Man kann sie
kaufen und braucht sie nicht mehr selber
zu entwerfen. Die Auswahl von fiir den
Handel hergestellten, massenproduzier-
ten und ausserordentlich repetitiven Mu-
stern ist heutzutage ein rationeller Weg,
sich Ornamente zu beschaffen. Das Mu-
ster selbst ist nicht auf Bestellung ange-
fertigt worden. Die Blume wird, wenn sie
an den Tirrahmen anstosst, in zwei ge-
teilt; das stort offensichtlich auch nicht.
Das Ornament wurde zwar angebracht,
aber seiner Natur nach bleibt es ober-
flachlich.

Die Verwendung représentativer
Ornamentik ist das grosse Thema, das ich
ja auch in den Gropius-Vozlesungen be-
sprach. Ich glaube, dass unsere Anwen-
dung von Reprisentativem uns von jenen
anderen trennt, die heute historische Or-
namente verwenden. Wir verwenden nur

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

(¢}
historisch-ornamentale Elemente in der
Architektur, die unzweifelhaft reprasen-
tativen Charakters und weniger von Ak-
tuellem gepragt sind. Sie sind normaler-
weise zweidimensional und zumeist ap-
pliziert. Die flachen dorischen Pfeiler an
der Veranda von Haus Brant (1977) in
Bermuda sind nur ein Beispiel davon.
P.E.: Die Morgenzeitung ist ein
gutes Beispiel fiir 6ffentliche Kommuni-
kation. Wir lesen sie ihres Inhaltes we-
gen; wir kiimmern uns aber wenig um ih-
re sinnliche Qualitdt, die Objektivitét ih-
rer Aussagen oder die poetische Qualitét
ihrer Sprache. Das, was Poesie oder Lite-
ratur ausmacht — im Gegensatz zur Mor-
genzeitung also —, besteht in der Tatsa-
che, dass wir solche Werke wieder und
wieder lesen kénnen. Aber wenn wir die
Nachrichten einer Morgenzeitung einmal
gelesen haben, werfen wir sie weg; Poe-
sie und Literatur hingegen konnen wir
des Tones ihrer Sprache und ihrer poeti-
schen Qualitat wegen, die nichts mit de-

ren Bedeutung zu tun haben, lesen. Paul
Valéry sagt, dass Poesie das ist, was,
nachdem die Bedeutung bekannt ist,
noch iibrigbleibt. Das gleiche gilt auch
fiir die Architektur. Dass sie ndmlich das
ist, was bleibt, nachdem wir die Symbolik
und die Botschaft eines Gebédudes ver-
standen haben, nachdem seine Funktion
bekannt ist. Was iibrig bleibt, ist die
Sprache der Architektur selbst. Archi-
tektur handelt von ebendieser Qualitéit:
der Schaffung von Kunst. So ist die Er-
schaffung von Architektur gleichsam
auch die Qualitit, die sich mit der dieser
Disziplin innewohnenden Sprache be-
fasst. Darin liegt nichts Esoterisches. Es
ist einfach.

R.V.: Esoterisch ist gleichbedeu-
tend mit «nur fiir wenige verstdndlich».
Im allgemeinen ist es eine gefdhrliche Ar-

(5)
“Signs of Life’, 1976, Venturi & Rauch

0
Thousand Oaks, Ciciv Center, 1969, Venturi & Rauch

49




Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

(7]

chitekturpolitik, wenn man versucht, ei-
ne Architektur zu schaffen, die fir eine
Gemeinschaft funktional richtig und ihr
angemessen sein soll. Die beste Kunst,
konnte man sagen, verfiigt innerhalb ih-
rer verschiedenen Kommunikationsebe-
nen auch iiber eine esoterische, ist aber
niemals ausschliesslich esoterisch. Dies
stimmt auch im Falle jener Architektur,
die die Leute im allgemeinen jeden Tag
vor Augen haben.

P.E.: Die Eigenschaft der Kunst
und die der Poesie, das, was nach Be-
kanntwerden der Bedeutung iibrigbleibt,
also nachdem deren Funktion bekannt
geworden ist, kann durchaus «Gutes» be-
wirken. Ich bin fast iiberzeugt, dass das,
was sie esoterisch nennen, diese poeti-
sche Eigenschaft, eigentlich gar nicht
wirklich esoterisch ist. Wenn {iberhaupt,
ist sie das wohl Verstéindlichste — auf ei-
ner emotionalen, instinktiven, sinnlichen
Ebene namlich - fiir die meisten Leute.

R.V.: Das ist nicht das, was ich da-

50

mit meinte. Die Architektur muss zu ei-
ner Vielfalt zeitgenossischer Gegeben-
heiten in ganz allgemeiner Art in Bezie-
hung stehen, ebenso auch zu einem gros-
sen Publikum; und in diesem Sinne kann
sie keinen esoterischen Charakter auf-
weisen. Natiirlich muss auch eine gewisse
Qualitdt gewahrt werden, wie ich bereits
betonte. Und es ist sicher die sinnliche
Bedeutungsebene, die am leichtesten
verstanden und vermittelt wird. Wenn
Sie eine Kathedrale betreten, sind Sie na-
tlirlich von ihrer schénen formalen und
raumlichen Ausdruckskraft beeindruckt
und nicht notwendigerweise von ihrer
Symbolik. Alles, was ich unter «esote-
risch» verstehe, ist ein unangemessener-
weise limitierter Bereich, der nur wenig
mit wundervollen Realititen zu tun hat.
Unsere Kunst kann nicht zu leicht sein.
P.E.: Wenn Sie Leute in Architek-
turschulen zu Designern machen, so miis-
sen sie die Disziplin, um die es sich dabei
handelt, verstehen lernen. Das Verstind-

nis fiir das, was Architektur letztlich aus-
macht, ist etwas, das man im allgemeinen
nicht zu wissen braucht. Leute jedoch,
die Architektur studieren wollen, miissen
das eben. Jemand, der Luigi Moretti an-
hand des Hauses Ihrer Mutter zu verste-
hen sucht, muss das, was ich die Disziplin
Architektur, das Fachgebiet Architektur
nenne, verstehen lernen. Dies muss klar-
gestellt werden, bevor noch ein Architekt
iiberhaupt dazu imstande ist, «hinauszu-
gehen» und Leuten zu gefallen. Deshalb
miissen Sie auch gestatten, dass ein Teil
jeder architektonischen Diskussion — wie
etwa die Komplexitit oder das Haus Ih-
rer Mutter — mit dem zu tun hat, was mit
einer gewissen esoterischen Natur ver-
bunden ist und auch so verstanden wird.
R.V.: Ich wiirde das nicht esote-
risch nennen, sondern bloss eine hohere
Ebene architektonischer Verfahrenswei-
se. Esoterisch ist etwas, was wir «weni-
gen, vom Gliick Begiinstigten» kennen,
und es ist oft nicht einmal unmittelbar

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

(c]
relevant in bezug auf die Probleme unse-
rer Zeit.

P.E.: Wie ist es dann aber moglich,
die Banalitdt des Alltagslebens mit Hilfe
von Bildern, Formen und Symbolen zu
zelebrieren, wenn es doch gerade das
Fehlen jeglichen Feierns ist, das der Ba-
nalitit Qualitdt gibt? Einmal aus dem
Kontext herausgerissen, wird die banale
Alltagswelt erst verzerrt.

R.V.: Wir schaffen ja nicht bloss
Banales. Wir beniitzen es und iiberh6hen
es, um so Kunst daraus entstehen zu las-
sen. So kann unser Alltagsleben bereich-
ert werden. Das, was wir tun, ist nicht
mehr alltdglich. Es bedeutet, das Alltag-
liche aussergewdhnlich werden zu lassen,
indem wir es in einen neuen Kontext hin-
einstellen — oft auch mit einer neuen
Grossenordnung versehen und modifi-
zierten Proportionen. Ja, es ist keines-
wegs mehr alltdglich, wenn wir damit fer-
tig sind.

P.E.: Wenn Robert Venturi, Deni-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985

se Scott Brown und John Rauch einmal
eine ganze Stadt zum Objekt hitten,
wiirde daraus eine ganz und gar uniibli-
che Stadt werden. Sie wiirde allerdings
jene Qualitiat, aus der sie Ihre Einfille
beziehen, verloren haben.

R.V.: Man miisste eine Stadt so
entwerfen, dass das Alltdgliche in ihr sei-
nen Platz hatte. Die Stadt wiirde zum
Hintergrund, und man wiirde sie so ent-
werfen, dass darin verschiedene Dinge
geschehen konnten und auch ganz ver-
schiedene Leute darin ihr Gliick zu fin-
den vermochten — Reiche wie Arme, In-
tellektuelle wie Nicht-Intellektuelle. Dies
alles macht ja eine Stadt erst aus. Auch
Leute, fiir die man nicht explizit plante,
konnten dort gliicklich werden oder zu-
mindest funktionieren — genau wie das
auch in den jetzt alt gewordenen italieni-
schen Stidten der Fall ist, die immer
noch ihren Zweck erfiillen und doch auch
fiir ihre Schonheit voller Inspirationen
aufgesucht werden.

Was wir im Grunde tun, ist der
Versuch, das Leben zu bereichern, nicht
es bloss zu vereinfachen, zu klaren. Es
gibt Zeiten, wo man vor allem versucht,
zu klaren, andere, wo man wiinscht, zu
einer Bereicherung beizutragen. Man
kann nicht genug kldrend wirken, weil
wir sehr unter Verwirrung zu leiden ha-
ben; es ist unsere Arbeit, die Umwelt zu
bereichern und Schoénes zu schaffen. Das
ist das Beste, was wir tun konnen.

In: «Skyline», July 1982 (excerpts)
Translation: lic. phil. Suzanne Leu

Princeton Memorial Park, 1966, Venturi & Rauch

2]

North Canton, Town Center, 1965, Venturi & Rauch

51



	Architektur auf der Suche nach dem "Zeitgeist" : ein Gespräch zwischen Peter Eisenmann und Robert Venturi

