
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 1/2: Positionen heute : Geschichte(n) für die Zukunft = Positions
d'aujourd'hui : histoire(s) pour l'avenir = Positions today : tomorrow's
(Hi)story

Artikel: Architektur auf der Suche nach dem "Zeitgeist" : ein Gespräch zwischen
Peter Eisenmann und Robert Venturi

Autor: Eisenmann, Peter / Venturi, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-54722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-54722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»
Ein Gespräch zwischen Peter Eisenman und Robert Venturi
Ausgehend von der Frage, ob der «Zeitgeist» ein Argument für die Architektur war und ist, diskutieren die beiden

amerikanischen Architekten mögliche historische, kulturelle und ideologische Bezugspunkte der Architektur der Gegenwart.
Peter Eisenman konfrontiert dabei seinen Interviewpartner mit Fragen nach der Esoterik und dem Symbolismus einer Architektur,

die die Heterogenität der Gesellschaft und des Alltagslebens zum Thema wählt. Seinem Zweifel an einer solchen
«Architektursprache» entspricht seine Definition der Architektur als Disziplin: «It just is.»

Un entretien entre Peter Eisenman et Robert Venturi
Se posant la question de savoir si «l'esprit du siecle» etait et reste un argument pour l'architecture, les deux architectes

americains discutent sur des points de reference historiques, culturels et ideologiques susceptibles de se rapporter ä l'architecture
contemporaine. Pour ce faire, Peter Eisenman confronte son interlocuteur ä des questions concernant l'esoterie et le symbolisme
d'une architecture choisissant pour theme l'heterogeneite de la societe et de la vie quotidienne. Sa defiance vis-ä-vis d'un tel
«langage architectural» correspond ä sa definition de l'architecture en tant que discipline: «It just is.»

An Interview with Robert Venturi by Peter Eisenman
On the basis of the question whether the "Zeitgeist" was and is an architectural argument, the two American architects are

discussing the possible historical culturäl and ideological points of reference of architecture today. Peter Eisenman then confronts
Robert Venturi with questions relating to the esoteric and symbolical aspects of an architecture choosing the heterogeneity of our
society and everyday life as a topic. His doubts as to such an architectural language compare to his definition of architecture as a
subject matter: "It just is."

P.E.: Sie sprechen oft von einer
«Architektur unserer Zeit». Man könnte
darin eine Parallele zu Mies van der Rohes

Argument vom «Zeitgeist» sehen:
«Architektur übersetzt den Willen einer
Epoche in Stahl und Glas.» Wer aber
definiert diesen Willen? Und falls diese
Aufgabe dem Architekten zufällt, heisst
dies dann auch, er sei zugleich deren Autor

und Richter?
Pop Art und Minimalismus, so

scheint es, waren beide anti-elitär. Sie
wandten sich beide gegen einen bereits
vorgezeichneten Inhalt und Symbolgehalt.

Man könnte sagen; Pop Art sei positiv,

Minimalismus jedoch negativ zu werten

gewesen. Und doch scheinen Sie in
neueren Diskussionen zum Thema
Symbolik (und dies im Kontrast zu Ihrer
mittleren Werkperiode, die von einem sehr
ironischen Pop-Art-Einfluss geprägt war)
den Standpunkt zu vertreten, die Symbolik

sei durchaus ernst zu nehmen.
Offensichtlich lehnen Sie die Idee der Symbolik

nicht, wie es damals die Pop Art und
der Minimalismus taten, völlig ab.

Meine Frage lautet nun: Glauben
Sie, dass zu jeder Zeit die ihr eigene
Architektur gehört? Ist dem Zeitgeist-Argument

also Validität zuzusprechen? Handelte

es sich bei der Tatsache, dass Sie
die Pop Art dem Minimalismus vorzogen,

um eine Ausklammerung des letzteren?

Bedeutet die Tatsache, dass Sie heu-

44

te von einer gültigeren, moralischeren
oder auch ethischen Symbolik sprechen,
dass Sie sich nun gegen die von der Pop
Art propagierte Einstellung wenden?

R.V.: Ich habe meine Ansicht
darüber keineswegs geändert. Die Pop Art
half uns, Denise und mir, die Symbolik
ganz allgemein näherzubringen. Dies half
uns besonders, unser Einfühlungsvermögen

derart zu verbessern, dass wir
kommerzielle Grafik und die das amerikanische

Alltagsleben so weitgehend
beherrschende kommerzielle Landschaft
anzuerkennen vermochten. Wir sagten uns:
«Es gibt diese Zeichen nun einmal! Auch
von ihnen geht eine gewisse ästhetische
Kraft aus; diese wie Enten aussehenden
Gebäude strahlen etwas aus. Du lieber
Gott, dies ist einfach Symbolik!» Natürlich

war es nicht ganz so einfach, aber es

war dennoch eine Möglichkeit, uns wieder

dem Symbolismus anzunähern. Dies
umschloss auch die dem Durchschnittlichen

und Konventionellen innewohnenden

Symbolik, die ich bereits in «Com-
plexity and Contradiction» analysiert hatte;

Konventionelles und Durchschnittliches

kann durchaus gut sein; nicht alles
muss einem hohen künstlerischen Standard

entsprechen. Und dies führt uns
auch wieder zu den verschiedenen Quellen

des heutigen Symbolismus.
Beim Zeitgeist handelt es sich

allerdings um etwas ganz anderes. Ich glaube

in dem Masse an den Zeitgeist, als ich
überzeugt bin, dass, ganz gleich, wie
authentisch ein Künstler auch sein mag,
immer auch ein Teil «Zeit» mit einfliesst.
Ich kann einen Stuhl oder auch ein Kleid,
das auf einem Frauenporträt von 1700 an
bis heute etwa wiedergegeben ist,
betrachten und es dann auf etwa 5-10 Jahre
genau datieren - sogar noch präziser,
wenn es sich um das 20. Jh. handelt. Und
obwohl wirkliche Künstler danach trachten,

zeitgemäss zu bleiben, stehen sie

morgens nicht auf und sagen «Mein Gott,
ich muss zeitgerecht bleiben» oder «Mein
Gott, heute werde ich ein Meisterwerk
schaffen.» Der Künstler sollte sich
vielmehr sagen «Lieber Gott, ich arbeite an
einem grossen Projekt und hoffe, heute
mein Bestes zu geben.» Das Paradoxon
besteht darin, dass der Künstler, der
seiner Zeit voraus ist und nicht gleich auf
Anerkennung stösst, später als typisch
für seine Zeit gesehen wird.

Dann gibt es Künstler, die esoterisch,

d.h. ihren eigenen Geheimnissen
verhaftet, sind; und auch jene, die recht
beliebt sind. Shakespeare und Verdi sind
beispielsweise zur letzteren Kategorie zu
zählen. Sie gehören zu den tiefgründigsten

Künstlern unserer Zivilisation und
erfreuten sich bereits zu Lebzeiten grosser

Beliebtheit. Die Kunst der Architektur
kann aber nicht zu esoterisch, also

ihren eigenen Mysterien verhaftet, sein -
Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

K

jedenfalls trifft dies auf öffentliche und
kommerzielle Bauten gleichermassen zu

- gerade weil diese Architektur für die
Öffentlichkeit gedacht ist.

P.E.: In einer kürzlich erschienenen

Nummer des «New Yorker» (26.

April 1982) wurde ein von Susan Sontag
geschriebener Artikel über Roland Barthes

publiziert, in dem sie sagt: «Barthes
versteht den <Nullpunkt aller Monu-
mente>, den Eiffelturm, als <ein reines -
recht eigentlich leeres - Zeichem, das <al-

les beinhaltete» Sie kommentiert: «Das
Grundsätzliche an Barthes auf einem
Paradoxon beruhenden Argument liegt in
seinem Versuch, so Objekte, die von keiner

Nutzanwendung belastet werden, zu
rechtfertigen: Es ist ja gerade die Nutzlosigkeit

des Eiffelturms, die ihn zum
durchaus nützlichen Symbol werden
lässt, ebenso wie es die Nutzlosigkeit echter

Literatur ist, die diese moralisch wichtig

werden lässt. Barthes schrieb einmal
über den Mythos: «Er ist eine Leerform,
wenngleich sie durchaus vorhanden ist;
die Bedeutung fehlt und ist doch vorhanden.»

Objekte nun ihrer vorherigen
Bedeutung zu entblössen, stellt eine der
Möglichkeit dar, ein Symbol zu schaffen,
das umfassender ist als zuvor und zum

Nullpunkt eines neuen Symbolismus
taugt, zu dessen Ausgangspunkt also. Es
ist ihm kein Nutzen zuzuschreiben, und
er war zuvor auch nicht öffentlich
bekannt; trotzdem übt er einen Einfluss auf
die Öffentlichkeit aus. Barthes spricht
hier von einem leeren Zeichen, nicht
aber (wie zu erwarten gewesen wäre) von
einem bedeutungsvollen Zeichen.

R.V.: Ich bin nicht sicher, dass ich
verstehe, was Sie und Barthes darunter
verstehen - ich habe Susan Sontags Artikel

nicht gelesen. Es ist interessant zu
wissen, dass der grossartige Eiffelturm
zunächst keineswegs Symbolcharakter
aufwies: zu Anfang war er doch recht
bedeutungsleer, da es für ihn keinen
Präzedenzfall gab. Jeglicher architektonische
Symbolismus muss sich naturgemäss auf
etwas bereits Bekanntes beziehen, also
Assoziationen enthalten. Der Eiffelturm
wurde erst äusserst symbolisch und
projizierte so erst das Essentielle seiner Zeit
in Form seiner industriell gefertigten
Elemente und seiner Prä-Jugendstil-Formen.

Interessanterweise wurde er auch

von vielen der führenden progressiv
orientierten Intellektuellen und Künstlern

seiner Zeit völlig abgelehnt, die
dann auch die berühmte, gegen ihn ge¬

richtete Proklamation verfassten.
So gibt es denn Zeiten, in denen

Teile des Zeitgeistes zu sein heisst, der
Zeit voraus zu sein. Es gibt Zeiten und
Gelegenheiten, in denen es einer neuen
Architekturform gemäss sein kann, eher
revolutionären denn evolutionären
Charakters (oder auch umgekehrt) zu sein.
Es ist dies eine Frage der Angemessenheit.

Ich glaube, wir tendieren dazu,
unseren Sinn für das Angemessene und für
die Perspektive in der Architektur zu
verlieren. Eines der Probleme in bezug auf
jede Ideologie besteht ja darin, dass sie

einer einengenden Kategorienbildung
Vorschub leistet.

Dies ist im Falle stark
politischideologisch engagierter Architekten der

Fall, aber auch in dem ästhetisch-ideologisch

orientierter Architekten. Letztere
tendieren dazu, den kulturellen Pluralismus,

der Teil unserer Epoche ist,
auszuklammern, die Möglichkeiten der Ge-
schmacksäusserung einzuengen, die Vielfalt

verschiedener kulturell determinierter

Geschmacksrichtungen zu ignorieren
und so auch den Reichtum der Architek-

House Falk II, 1970, P. Eisenman

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985 45



Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

,-'

fis

/
*

/te«

,te

f¦p /

/ ¦ ¦#"

V ,/ l^j.

tur zu vermindern. Erstere - die spezifisch

politisch orientierten Architekten,
vor allem in Europa - tendieren dazu,
den Leuten das zu geben, von dem sie
(die Architekten) glauben, dass es für sie

gut sei, nicht aber, was die Leute selbst
wollen oder mögen. Ich bin der Überzeugung,

dass Künstler sowohl folgen wie
führen sollten und dass dies der Weg zu
einer besseren Kunst sein wird.

P.E.: Da den Leuten das zu geben,
was sie sich wünschen, keine Garantie für
qualitative Güte darstellt, stellt sich hier
das Problem, wie dies zu verwirklichen

46

wäre. Wiederum stellt sich hier die Frage,

wer denn zum Richter berufen sei
und was diese Qualität denn ausmache.

R.V.: Sicher, dies ist auch der
Grund, wieso heute in der Kritik so wenig

über Qualität gesprochen wird; es ist
schwierig, dies zu tun. Viel schwieriger
eigentlich, als sich mit einer Ideologie
auseinanderzusetzen.

P.E.: Das Konzept der Qualität
mahnt oft an das Elitäre.

R.V.: Wenn Sie sich nicht echt
anstrengen, etwas gut zu tun, was tun Sie
dann? Die Geschichte erst wird sagen

können, ob das, was wir getan haben,
Zukunft hatte, ob wir alle überhaupt
noch Zukunft haben.

P.E.: Es ist völlig klar, dass sowohl
Sie wie auch Ihre Frau Denise von einer
stark moralischen Position ausgehen,
obwohl Sie sich nur selten über den Zustand
des heutigen Menschen äussern. Seit der
Zeit des Massenmordes und beim stetig
wachsenden Potential einer nuklearen
Katastrophe leben wir in einer Welt der
Erinnerung und der Imminenz, zugleich
in einer Welt des Vorher und des potentiellen

Nachher. Und während Sie zwar
eine Position in bezug auf die Erinnerung
einnehmen, so fehlt diese in bezug auf
die Imminenz und den neuen Menschen,
der nicht mehr vermag, das System, das
er einst schuf, zu kontrollieren. Mir
scheint, die Architektur könnte diesen
Zustand symbolisch ausdrücken -
beispielsweise die Idee des Menschen als
Überlebender im Kontrast zu der des
Menschen als Held des Modernismus. So
wie ihre Komplexität und ihr innerer
Widerspruch sich dann äussert, handelt es
sich dann aber mehr um ein Problem der
Erinnerung als der Imminenz. Es geht
hier um die Frage des Zustandes der
Menschheit. Sie kommentieren nur selten

das, was ich als den veränderten
Seinszustand des heutigen Menschen
betrachte.

R.V.: Ich spreche nicht gerne über
den Menschen schlechthin, wenn ich
doch eigentlich Männer und Frauen
sagen möchte. Dies entspricht einer
Teilantwort. Als Sohn einer Mutter, die
Quäkerin wurde, um die Idee des Pazifismus
zu unterstützen und sich öffentlich damit
zu solidarisieren, liegt es in meiner Natur,

gegenüber den moralischen Fragen,
die Sie erwähnten, empfänglich zu sein;
oder vielmehr, als Kind einer amerikanischen

ethnischen Minderheit ist es für
mich vielleicht natürlich, an ein Überleben

zu denken. Denises Erfahrungen
entsprachen hierin den meinen. Dies
kommt denn auch in unserem Konzept
des Künstlers als eines primär nützlichen
eher denn eines strategischen Wesens
zum Ausdruck. Aber auch in unserem
Glauben, man müsse mit realen und
unmittelbar wichtigen Problemen hier und
heute umgehen lernen und sich weniger

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

n i

z^
Q] äS

.¦:,.,-,

buk! 2 Mo»

/Wy^^rtq
[ZK—i'>

TI

VEK

¦. ..¦¦;¦¦¦

mit jenen ideellen Problemen, die noch
in der Zukunft liegen, befassen. Ich glaube

keineswegs visionär zu urteilen - oder
bloss zufällig und absichtslos visionär
oder unserer Zeit voraus zu sein. Wir
sind der Überzeugung, Architekten sollten

grundsätzlich «Macher» sein,
professionnelle und künstlerische Erschaffer,
die sich um wichtige, sich unmittelbar
aufdrängende Dinge kümmern. Die
Vision, die dies unterstützt, kann tragen
und Grösse ermöglichen, aber sie kann
auch verleiten, zwingend und anmassend
zu sein. Arroganz und Unrecht prägen
unseren Versuch, unser Leben dem der
Überlebenden des Zweiten Weltkrieges
gleichzusetzen. Man sollte aber beachten,

dass - obwohl jene, die überlebten,
eine gute Vision aus der Vergangenheit
mitbrachten und eine ebensolche für die
Zukunft hatten - sie dennoch Taktiken
zur Gegenwartsbewältigung ausdachten,
um durchzuhalten. Ich glaube, dass unsere

Beziehungen zu den wichtigen von
Ihnen erwähnten philosophischen
Fragestellungen gehören, die unser Leben als
Individuen beeinflussen, jedoch nur von
begrenzter Relevanz sind in bezug auf
das, was wir im Bereich der Kunst schaffen.

Als Architekt kann man bestimmte
Projekte ablehnen oder unterstützen,
aber man kann sich auch viele Probleme
schaffen, wenn man spezifische Anliegen
allzu wörtlich auffasst. Hinzu kommt,
dass dadurch eine keineswegs gute Architektur

zum Tragen kommt.
P.E.: Dies ist ja auch der Grund,

wieso jeglicher Symbolismus zum Pro-

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

blem werden kann.
R.V.: Dies stellt die Gefahr, aber

auch das notwendige Element des
Problems dar.

P.E.: Man könnte die Meinung
vertreten, dass die idealen Städte der
Renaissance symbolisch für die Idee des

anthropozentrischen und harmonischen
Menschen gelten können; dass die Städte
des 19. Jh. Symbol der neuen Idee des in
Harmonie mit der Natur lebenden
Menschen, des von den Bedingungen der
zuvor existierenden Städte befreiten
Menschen gelten möge. Heute, nach 1945,
steht der Mensch wiederum neuen
Seinsbedingungen gegenüber. Ich möchte
behaupten, dass keine Architektur diese

Veränderung der Situation zum Thema
hat. Das Bedürfnis nach Symbolen, das

Sie erwähnten, scheint besonders heutzutage

von Leere geprägt zu sein, gerade
weil es die veränderten Bedingungen
nicht zur Kenntnis nimmt. Viele Leute
sprechen, als ob die Welt von heute
immer noch der vor 1945 gleichzustellen sei.

R.V.: Ich stimme Ihnen hier durchaus

zu. Dennoch: Alles was wir geschrieben,

gesagt und getan haben, dreht sich
um das Jetzt. Wir beginnen auf einer
grundsätzlich ästhetischen Basis - im
weitesten Sinne dieses Begriffs, nicht im eng
gefassten, formalistischen des Hübschseins

und den eigenen Neigungen
nachzugehen - und auch auf der Basis der sich
stellenden Probleme. Dies ist unsere
hauptsächlichste Aufgabe. Unsere
Arbeit ist es, uns mit der Ambivalenz, ja
Agonie unserer Zeit im Hinblick auf die

Ästhetik und die Architektur
auseinanderzusetzen. Wir versuchen eine Ästhetik

zu schaffen, die der Veränderung und
dem Pluralismus standhält, der Tatsache,
dass es nicht nur eine Geschmacksrichtung,

eine Kultur, sondern vielmehr eine
Geschmacks- und Kulturvielfalt gibt. Es

gibt heute keine elitäre Kultur mehr, die
neben einer Handwerkskultur besteht.

Vergessen Sie bitte nicht, dass vieles

aus unserem Gedankengut auf dem
der sozialen Bewegungen der 60er Jahre
beruht, einer Aera, die der Postmodernismus

zu vergessen scheint. Einige unserer

Werke spiegeln die Agonie, von der
unsere Welt geschüttelt wird. Sie sahen
bereits vor der Wiederentdeckung des

Massenmordes so aus, dennoch ist und
bleibt die Realität des Bösen im Genozid
Teil unseres Zeitgeistes. Unsere Position
soll es nun sein, uns mit der Situation,
wie sie sich uns darstellt, auseinanderzusetzen.

Wir sind nur deshalb so verwirrt,
weil es unserer Position entspricht,
verwirrt zu sein. Wir verfassen keine
grossartigen Proklamationen, weil wir keine
politischen Ideologen sind: wir sind keine
Philosophen, wir sind Architekten. Sie

fragen uns, in welcher Weise wir dieser
Zeit angehören, die sich von 1945
unterscheidet. Mir scheint, wir versuchen
gerade das auszudrücken. Dies ist der
Grund, wieso unsere Architektur sich

weitgehend anders darbietet als jene vor

0
House X, 1975-1978, P. Eisenman

eo
"Signsof Life", 1976, Ventura Rauch

47



Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

V
¦»1-ü.i.ii.^^."*=
*%j? /¦"

*yr.
p- /^rj V- /'«'-v

i y 1\ ^ k

-

/ !'!¦¦¦¦¦¦
--:

^¦'#;"iMobilaas
- % i

Mobiloil
.>

z^--<3
1

1
*;•'.

-'

t.. h

_ iaB!!'*""" *"'"

3 t?
MI I

JM
r^Üi "^

1945. Wir versuchen relevant zu sein.
Wir versuchen aber auch Angemessenes
zu schaffen. In gewisser Weise ist dies
genau das, was unsere zwei Bücher
auszudrücken versuchten: lasst uns angemessen

sein; lasst uns jegliche Esoterik
vermeiden; lasst uns nicht abstrakt sein.
Lasst uns aber auch mit dem beginnen,
was wir bereits haben - lasst uns Las Vegas

genauso einbeziehen wie Rom. Lasst
uns von hier aus beginnen. In den 60er
und 70er Jahren, als Architekten unserer
Zeit und Epoche, führte uns dieses Konzept

zu einer neuen Empfänglichkeit
sozialer wie ästhetischer Art und auch zum
Manierismus und Symbolismus.

P.E.: Ein Thema, das Sie zwar nie
erwähnen, wenngleich Sie öfters darauf
anspielen, ist die Sprache. Sprache und
Textkonzept haben heute einen negativen

Beigeschmack bekommen, und
dennoch ist die Sprache alles, was wir haben,
wann immer die Gesellschaft sich verändert

und das Bauen als Text zur Quelle

von Historizismen wird.
Der Eklektizismus beispielsweise

ist eine Sprache, die nicht auf gewusste,
konventionelle, in sich übereinstimmende

oder rational gegründete Symbole
zurückgeht, sondern auf solche, die höchst
undurchsichtig und teilweise vielleicht
sogar auch elitär sind. Wer versteht denn
schon das Konzept des Eklektizismus?
Wer versteht letztlich auch den Symbolismus

der Ornamentik ausserhalb der rein
sinnlichen Objektebene - woher sie
stammt und was sie bedeutet.?

R.V.: Wir haben viel über eine
Bedeutung der Architektur geschrieben,
statt über eine eher ausdrucksgerichtete -
d.h. über eine Architektur, die mehr auf
einer symbolischen Formgebung als einer
abstrakten beruht. Wir sind auch in
bezug auf das allzu wörtliche Anwenden
von linguistischen Methoden auf die
Architektur misstrauisch eingestellt. Wir
möchten vielmehr Symbolismus wie
Vokabular der Architektur als ein System

von Symbolen oder Ornamenten
diskutieren.

In bezug auf das Verstehen einer
bestimmten Symbolgruppierung glaube
ich keineswegs, dass dieses Verstehen
universalen Charakter aufweisen muss.
Ich betrachte eine gotische Kathedrale
und bin sehr davon beeindruckt; ich
betrachte mir dabei auch ihre Symbolik und
mag auch die. Ich verstehe zwar nur etwa
ein Zehntel davon, weil ich kein Theologe

bin und auch nicht aus dem Mittelalter
stamme; ich bin nicht sehr gut informiert
über religiöse Symbole, aber ich mag sie
dennoch. Jedes Kunstwerk, speziell ein
gutes, besteht aus verschiedenen
Bedeutungsebenen, die verschieden interpretiert

werden können - die von verschiedenen

Leuten auch verschieden interpretiert

werden. Ich mag es, wenn jemand in
einem Gebäude etwas sieht, an das ich
zuvor nie gedacht habe. Die Antwort auf
Ihre Frage ist die, dass Architektur im
allgemeinen lesbar, interpretierbar sein
muss. Deshalb sage ich auch, dass sie
nicht grundsätzlich elitär sein kann. Aber
es gibt viele verschiedene Bedeutungsebenen

und somit auch einige, die von
manchen nicht erkannt werden können.
Es gibt viele Arten, ein Kunstwerk zu
betrachten - einige davon sind mehr oder
weniger formaler oder symbolischer Art,
sinnlich oder rational begründet und
umfassen eine Vielfalt von Botschaften.
Man muss gar nicht alle davon verstehen
können. Es gibt ja auch die Gefahr,
durch den Gebrauch einer allzu privaten
Symbolik auch allzu esoterisch zu werden.

Letztlich handelt es sich, wenn es
allzu unverständlich wird, schliesslich
auch gar nicht mehr um Symbolik, weil es

darüber keine Kommunikation mehr
geben kann.

P.E.: Da wir gerade über das
Problem, nicht allzu abstrakt zu werden,
sprechen, kommen wir auch zur Frage
der Ornamentik, die sie in ihren
Vorlesungen zur Sprache brachten. Eine der
Eigenschaften der bisherigen Ornamentik

lag in der Qualität einer Arbeit. Es
war gar nicht so wichtig, was sie eigentlich

symbolisierte; das, was uns gefiel und
uns Vergnügen machte, war die reine
Qualität eines Objektes. Wie kann man
sich heute noch dieses Vergnügen ver-

48 Werk. Bauen+Wohnen Nr. 1 2/1985



Architektur aut der Suche nach dem «Zeitgeist»

schaffen, in einer Welt, die keine echten
Handwerker mehr hat und Ornamente
industriell fertigt.

Leon Kriers Idee der Rückkehr
zum Handwerk, dem Bauen von Häusern
durch Steinmetze, scheint voller Nostalgie

und ein Traum von vergangenen
Zeiten.

R.V.: Wir alle lieben die alten
Steingebäude und ihre Ornamente. Aber
gerade weil wir sie lieben und respektieren,

sollten wir nicht versuchen, sie
nachzuahmen.

P.E.: Was aber ist dann noch wichtig

an der Ornamentik, wenn sie jeglicher
handwerklichen Qualität entbehrt, jener
Qualität, die sie einst erschuf. Und wenn,
wie Sie es im Falle der gotischen Kathedrale

betonen, deren Symbolismus heute
für uns jeglicher Symbolik entbehrt?
Welche Art von Monument meinen Sie
dann überhaupt noch?

R.V.: Ich spreche von zwei Arten
der Ornamentik: eine findet sich in einer
Wiederholung, die andere in der
Repräsentation. Die Wiederholungsornamentik,

jene eines Gesamtmusters, dem einer
Tapete beispielsweise, basiert auf einer
Standardisierung und einer minimalen
Anwendungsgeschicklichkeit, die dazu
noch nötig ist. Diese Art der Ornamentik
ist in ihrer Herstellung leicht zu standardisieren

und gänzlich unabhängig von
jeder Handwerkstechnik, so dass man unter

ihnen auswählen kann. Man kann sie
kaufen und braucht sie nicht mehr selber
zu entwerfen. Die Auswahl von für den
Handel hergestellten, massenproduzierten

und ausserordentlich repetitiven
Mustern ist heutzutage ein rationeller Weg,
sich Ornamente zu beschaffen. Das Muster

selbst ist nicht auf Bestellung
angefertigt worden. Die Blume wird, wenn sie

an den Türrahmen anstösst, in zwei
geteilt; das stört offensichtlich auch nicht.
Das Ornament wurde zwar angebracht,
aber seiner Natur nach bleibt es
oberflächlich.

Die Verwendung repräsentativer
Ornamentik ist das grosse Thema, das ich
ja auch in den Gropius-Vorlesungen
besprach. Ich glaube, dass unsere Anwendung

von Repräsentativem uns von jenen
anderen trennt, die heute historische
Ornamente verwenden. Wir verwenden nur

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

Tri frinr

historisch-ornamentale Elemente in der
Architektur, die unzweifelhaft repräsentativen

Charakters und weniger von
Aktuellem geprägt sind. Sie sind normalerweise

zweidimensional und zumeist
appliziert. Die flachen dorischen Pfeiler an
der Veranda von Haus Brant (1977) in
Bermuda sind nur ein Beispiel davon.

P.E.: Die Morgenzeitung ist ein
gutes Beispiel für öffentliche Kommunikation.

Wir lesen sie ihres Inhaltes
wegen; wir kümmern uns aber wenig um ihre

sinnliche Qualität, die Objektivität
ihrer Aussagen oder die poetische Qualität
ihrer Sprache. Das, was Poesie oder
Literatur ausmacht - im Gegensatz zur
Morgenzeitung also -, besteht in der Tatsache,

dass wir solche Werke wieder und
wieder lesen können. Aber wenn wir die
Nachrichten einer Morgenzeitung einmal
gelesen haben, werfen wir sie weg; Poesie

und Literatur hingegen können wir
des Tones ihrer Sprache und ihrer poetischen

Qualität wegen, die nichts mit de¬

ren Bedeutung zu tun haben, lesen. Paul

Valery sagt, dass Poesie das ist, was,
nachdem die Bedeutung bekannt ist,
noch übrigbleibt. Das gleiche gilt auch
für die Architektur. Dass sie nämlich das

ist, was bleibt, nachdem wir die Symbolik
und die Botschaft eines Gebäudes
verstanden haben, nachdem seine Funktion
bekannt ist. Was übrig bleibt, ist die

Sprache der Architektur selbst. Architektur

handelt von ebendieser Qualität:
der Schaffung von Kunst. So ist die
Erschaffung von Architektur gleichsam
auch die Qualität, die sich mit der dieser

Disziplin innewohnenden Sprache
befasst. Darin liegt nichts Esoterisches. Es

ist einfach.
R.V.: Esoterisch ist gleichbedeutend

mit «nur für wenige verständlich».
Im allgemeinen ist es eine gefährliche Ar-

©
"Signs of Life", 1976, Venturi & Rauch

Thousand Oaks, Ciciv Center, 1969, Venturi & Rauch

49



Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

(#

J^¦^1

&*

o
chitekturpolitik, wenn man versucht, eine

Architektur zu schaffen, die für eine
Gemeinschaft funktional richtig und ihr
angemessen sein soll. Die beste Kunst,
könnte man sagen, verfügt innerhalb
ihrer verschiedenen Kommunikationsebenen

auch über eine esoterische, ist aber
niemals ausschliesslich esoterisch. Dies
stimmt auch im Falle jener Architektur,
die die Leute im allgemeinen jeden Tag
vor Augen haben.

P.E.: Die Eigenschaft der Kunst
und die der Poesie, das, was nach
Bekanntwerden der Bedeutung übrigbleibt,
also nachdem deren Funktion bekannt
geworden ist, kann durchaus «Gutes»
bewirken. Ich bin fast überzeugt, dass das,
was sie esoterisch nennen, diese poetische

Eigenschaft, eigentlich gar nicht
wirklich esoterisch ist. Wenn überhaupt,
ist sie das wohl Verständlichste - auf
einer emotionalen, instinktiven, sinnlichen
Ebene nämlich - für die meisten Leute.

R.V.: Das ist nicht das, was ich da-

50

mit meinte. Die Architektur muss zu
einer Vielfalt zeitgenössischer Gegebenheiten

in ganz allgemeiner Art in Beziehung

stehen, ebenso auch zu einem grossen

Publikum; und in diesem Sinne kann
sie keinen esoterischen Charakter
aufweisen. Natürlich muss auch eine gewisse
Qualität gewahrt werden, wie ich bereits
betonte. Und es ist sicher die sinnliche
Bedeutungsebene, die am leichtesten
verstanden und vermittelt wird. Wenn
Sie eine Kathedrale betreten, sind Sie
natürlich von ihrer schönen formalen und
räumlichen Ausdruckskraft beeindruckt
und nicht notwendigerweise von ihrer
Symbolik. Alles, was ich unter «esoterisch»

verstehe, ist ein unangemessenerweise
limitierter Bereich, der nur wenig

mit wundervollen Realitäten zu tun hat.
Unsere Kunst kann nicht zu leicht sein.

P.E.: Wenn Sie Leute in
Architekturschulen zu Designern machen, so müssen

sie die Disziplin, um die es sich dabei
handelt, verstehen lernen. Das Verständ¬

nis für das, was Architektur letztlich
ausmacht, ist etwas, das man im allgemeinen
nicht zu wissen braucht. Leute jedoch,
die Architektur studieren wollen, müssen
das eben. Jemand, der Luigi Moretti
anhand des Hauses Ihrer Mutter zu verstehen

sucht, muss das, was ich die Disziplin
Architektur, das Fachgebiet Architektur
nenne, verstehen lernen. Dies muss
klargestellt werden, bevor noch ein Architekt
überhaupt dazu imstande ist, «hinauszugehen»

und Leuten zu gefallen. Deshalb
müssen Sie auch gestatten, dass ein Teil
jeder architektonischen Diskussion - wie
etwa die Komplexität oder das Haus
Ihrer Mutter - mit dem zu tun hat, was mit
einer gewissen esoterischen Natur
verbunden ist und auch so verstanden wird.

R.V.: Ich würde das nicht esoterisch

nennen, sondern bloss eine höhere
Ebene architektonischer Verfahrensweise.

Esoterisch ist etwas, was wir «wenigen,

vom Glück Begünstigten» kennen,
und es ist oft nicht einmal unmittelbar

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Architektur auf der Suche nach dem «Zeitgeist»

,\

ti

w M.
t ~~

rf
£
TT=^

T«±,T >fVr.«r =T

relevant in bezug auf die Probleme unserer

Zeit.
P.E.: Wie ist es dann aber möglich,

die Banalität des Alltagslebens mit Hilfe
von Bildern, Formen und Symbolen zu
zelebrieren, wenn es doch gerade das
Fehlen jeglichen Feierns ist, das der
Banalität Qualität gibt? Einmal aus dem
Kontext herausgerissen, wird die banale
Alltagswelt erst verzerrt.

R.V.: Wir schaffen ja nicht bloss
Banales. Wir benützen es und überhöhen
es, um so Kunst daraus entstehen zu
lassen. So kann unser Alltagsleben bereichert

werden. Das, was wir tun, ist nicht
mehr alltäglich. Es bedeutet, das Alltägliche

aussergewöhnlich werden zu lassen,
indem wir es in einen neuen Kontext
hineinstellen - oft auch mit einer neuen
Grössenordnung versehen und modifizierten

Proportionen. Ja, es ist keineswegs

mehr alltäglich, wenn wir damit fertig

sind.
P.E.: Wenn Robert Venturi, Deni¬

se Scott Brown und John Rauch einmal
eine ganze Stadt zum Objekt hätten,
würde daraus eine ganz und gar unübliche

Stadt werden. Sie würde allerdings
jene Qualität, aus der sie Ihre Einfälle
beziehen, verloren haben.

R.V.: Man musste eine Stadt so

entwerfen, dass das Alltägliche in ihr
seinen Platz hätte. Die Stadt würde zum
Hintergrund, und man würde sie so
entwerfen, dass darin verschiedene Dinge
geschehen könnten und auch ganz
verschiedene Leute darin ihr Glück zu
finden vermöchten - Reiche wie Arme,
Intellektuelle wie Nicht-Intellektuelle. Dies
alles macht ja eine Stadt erst aus. Auch
Leute, für die man nicht explizit plante,
könnten dort glücklich werden oder
zumindest funktionieren - genau wie das

auch in den jetzt alt gewordenen italienischen

Städten der Fall ist, die immer
noch ihren Zweck erfüllen und doch auch
für ihre Schönheit voller Inspirationen
aufgesucht werden.

Was wir im Grunde tun, ist der
Versuch, das Leben zu bereichern, nicht
es bloss zu vereinfachen, zu klären. Es

gibt Zeiten, wo man vor allem versucht,
zu klären, andere, wo man wünscht, zu
einer Bereicherung beizutragen. Man
kann nicht genug klärend wirken, weil
wir sehr unter Verwirrung zu leiden
haben; es ist unsere Arbeit, die Umwelt zu
bereichern und Schönes zu schaffen. Das
ist das Beste, was wir tun können.

In: «Skyline», July 1982 (excerpts)
Translation: lic. phil. Suzanne Leu

Princeton Memorial Park, 1966, Venturi & Rauch

North Canton, Town Center, 1965, Venturi & Rauch

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985 51


	Architektur auf der Suche nach dem "Zeitgeist" : ein Gespräch zwischen Peter Eisenmann und Robert Venturi

