Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 1/2: Positionen heute : Geschichte(n) fur die Zukunft = Positions
d'aujourd'hui : histoire(s) pour I'avenir = Positions today : tomorrow's
(Hi)story

Artikel: Avantgarde heute : eine Theorie der Interpretation? : zwischen
symbolischer Reflexion und Authentizitat

Autor: Hubeli, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-54719

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-54719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

Ernst Hubeli

Avantgarde heute —eine Theorie der Interpretation?

Zwischen symbolischer Reflexion und Authentizitit

Die Theorien der Avantgarde begleiten die Architektur der Avantgarden; mal hautnah, mal distanziert, als Schrittmacher in
eine Zukunft oder als letzter Schrei der Branche.

Sie existieren seit {iber hundert Jahren. Wo der moderne Boden unter den Fiissen zu schwanken droht, treten sie oft als
Heilslehre auf — grandiose kulturelle und &sthetische Konzepte. Dies gilt auch fiir Theorien, die den Tod der Avantgarde
verkiinden. An den Theorien gemeinsam sind die verwendeten Begriffe — Moderne, Kunst und Avantgarde. Sonst unterscheiden
sie sich schon in dem, was damit gemeint sein konnte, und vor allem in den Urteilen dariiber. Was bringen sie uns, die neuen
Theorien - eine Klarung, Verwirrung, eine kulturelle Perspektive — auch fiir die Architektur — oder bloss Papier?

Entre réflexion symbolique et authenticité

Les théories de I’avant-garde accompagnent I’architecture de I’avant-garde, parfois de tres pres, parfois a distance, conduc-
trices vers un avenir ou dernier cri de la spécialité.

Elles existent depuis plus de cent ans. La ou le terrain moderne risque de s’effondrer, elles servent souvent de planche de
salut — concepts politico-culturels et esthétiques grandioses. Cela vaut aussi pour les théories proclamant la mort de ’avant-garde.
Ces théories se ressemblent par les notions qu’elles emploient — moderne, art et avant-garde — mais se distinguent déja par le sens
que 'on pourrait donner a ces dernieres et avant tout par les jugements portés sur elles. Que nous apportent ces nouvelles théories
—une clarification, une confusion, une perspective culturelle — y compris pour ’architecture — ou seulement du papier?

Between Symbolical Reflexions and Authenticity

The theories of the avant-garde are accompanying the architecture of the avant-garde: once closely, once distantly, as pace-
makers of a future or as the latest rage of the profession.

They have been in existence for more than a hundred years. Wherever the modern ground under our feet starts to get shaky,
they appear in the guise of a messianic dogma, as magnificent cultural-political and aesthetical concepts. This also applies to
theories proclaiming the death of the avant-garde. Common to all these theories are the terms they are making use of —
modernism, art and avant-garde. Outside of this, they already differ in what might be meant by these terms, and in particular in
regard to their judgements about this. What then do these new theories provide us with — a clearing up or a bewilderment, a

cultural perspective — for our architecture, too — or a mere piece of paper?

Seit iiber hundert Jahren wenden
sie sich beharrlich gegen die Naturwiich-
sigkeit  traditioneller ~Lebensformen:
die kulturellen Aufbruchbewegungen,
schlicht Die Moderne genannt, reklamie-
ren die Emanzipation des Bewusstseins
liber die uralten Abhéngigkeiten. Die
Moderne der ersten Stunde hat der
Macht der Religion ihr Programm fiir ein
neues Leben entgegengestellt. Aufkli-
rungskonzepte, die Wissenschaften und
soziale Lernprozesse, sollten die kultu-
relle Entwicklung bestimmen und zu-
gleich die Gesellschaft als Ganzes zusam-
menhalten: die Vernunft als Versoh-
nung. Doch der Bourgeois, Citoyen und
Homme machten nicht mit; ihr Leben
verselbstdndigte sich in unverséhnte
Sphéren, die immer weiter auseinander-
traten. Die grandiosen Vernunftskonzep-
te koppelten sich vom Handeln ab. Der
Kritiker der ersten Stunde, Nietzsche,
bescheinigte die Folgenlosigkeit: «Das
Wissen, das im Ubermasse ohne Hunger,
ja wider das Bedirfnis aufgenommen

24

wird, wirkt jetzt nicht mehr als umgestal-
tendes, nach aussen treibendes Motiv
und bleibt in einer gewissen chaotischen
Innenwelt verborgen (...), und so ist die
ganze moderne Bildung innerlich: (...)
Handbuch innerlicher Bildung fiir dusser-
liche Barbaren.»

Die (zweiten) «Unzeitgeméssen
Betrachtungen» waren die erste Kritik,
die ein Programm der Moderne beim
Wort nimmt: Nietzsche besteht auf real-
politischer Erfiillung, so wie das sonst
nur erklarte Feinde der Moderne tun.

Fortan bewegt sich der Geist der
Emanzipation auf zwei Bahnen: Was ist
Rationalitdt? Und wie wird sie vermit-
telt, «abgebildet»? Letztere Frage ist
auch nicht neu, sie hat aber seit der Jahr-
hundertwende an Gewicht gewonnen,
vor allem fiir die Theorien der Avantgar-
de. Von Nietzsche bis Adorno reichen
die asthetischen Konzepte; sie sollen Ge-
schichte und Moderne versohnen, die
Bedingungen vermitteln, in denen wir le-
ben — als dsthetische Herausforderung.

Sie unterscheiden sich zunichst in den
Prémissen. Die eine will die Autonomie
der Kunst behaupten als ein Medium der
Erkenntnis und Erfahrung jenseits von
Wahr und Falsch, von Gut und Bdse,
jenseits von Vernunft und Ideologie.
Kunst wird auf die Ebene der Wissen-
schaften gestellt, etwa als Inthronisierung
des Geschmackes — «das Ja und Nein des
Gaumens» (Nietzsche) — oder des Bildes
—, «das Geheimnis der Welt ist das Sicht-
bare, nicht das Unsichtbare» (Oscar
Wilde). Die andere Pramisse, die etwa in
Adornos kulturkritischen Aufséitzen dar-
gelegt ist, misst dsthetische Werte an ih-
rer Kraft zum Widerstand, an «wahrer
Aufklirung», die blinde Herrschaft und
ihre amputierte Rationalitdt (der Pro-
duktion) denunziert. Solche Kritik am
I’art pour I'art, welche diese Position vor-
aussetzt, meint nicht die politisch-morali-
sche; sie meint vielmehr die «Unmoglich-
keit» kiinstlerischer Autonomie, die sich
aller werkexternen und sozialen Funk-
tionsbestimmungen entheben will. So be-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Avantgarde heute — eine Theorie der Interpretation?

stimme sich im Kampf um Autonomie
(nicht in ihrem Postulat) die Bedeutung
einer Asthetik und Kunst.

*

Was liegt nun Neues vor (oder ist
es Altes)? Fiir die einstige Avantgarde
mit «ihrem zwar erschiitterlichen, aber
hartnéckigen, im Wortsinn treuherzigen
Glauben an die Veridnderbarkeit der
Welt»' hat Arnold Gehlen schon in den
50er Jahren einen Fluchtpunkt dargebo-
ten: die Posthistorie.

In Anlehnung an Oswald Spenglers
Kulturpessimismus beschworte Gehlen
das epochale Gefiithl der Zeitlosigkeit
und Stabilitat, die Stille des ewigen Eises.
Spenglers «Untergang des Abendlandes»
beschreibt noch das Bild eines Fellachen-
volkes: «Mitten im Land liegen die alten
Weltstadte, leere Gehiduse einer erlo-
schenen Seele, in die sich geschichtslose
Menschheit einnistet.» Gehlens Posthi-
storie ist die unendlich ausgedehnte Zeit-
lupe des katastrophalen Augenblickes,
etwa als Atomkrieg oder Reaktorunfall.

‘Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

Der Avantgarde mit kulturrevolutiona-
ren Zielen wird das befiirchtete Ereignis
in einem neuen Salon der Kunst vorge-
fithrt, das der Stillstand der Posthistorie
unendlich lang aufhalten soll.

Die sich immer stirker ausbildende
Superstruktur aus Wissenschaft, Wirt-
schaft und Technik, sagt Gehlen, ist so
vielfaltig und kompliziert, dass sie fiir
den einzelnen vollig undurchschaubar ist.
Es gibt keinen Generalschliissel mehr,
keine Art von Einsicht mehr. Das Ende
von Schliisselattitiide und damit auch das
Ende von jeder Art Avantgardismus bah-
ne sich an. Denn die Avantgarde hitte
die Handschrift, den Stil der neuen Zeit
geschrieben, gleichsam eines epochalen,
einheitlich gestylten Gesamtkunstwer-
kes, bis die Kunsthistoriker den «Stilplu-
ralismus», die Heterogenitdt jeder Zeit
entdeckten. «Eine friedliche Koexistenz
aller moglichen Stile scheint bevorzuste-
hen, Posthistorie auch hier.»

Gehlens Diagnose von Kunst und
Wissenschaft prophezeit ihr Abstrakt-

werden, «(...) was zu einer Art Geheim-
besitz kleinster und oft einflussreicher
Minderheiten» — und zu einer «Entfrem-
dung beider Instanzen von der Religion
und gerade damit zu deren Restauration
auf dem eigentlich weltanschaulichen
Gebiet fithrt».

Solche oder dhnliche (auch neuere)
Thesen einer aufddmmernden Postira
verkiinden nicht das Ende der Moderne,
sondern ihre Altersschwiéche: Die einsti-
gen Errungenschaften, das meint die
Posthistorie im Kern, sind museal gewor-
den, Sammelstiicke, die nun als oberste
Schicht im Traditionsschatz glitzern.

Der Diagnose des kulturellen Still-
standes entsprechen die Macher, «die mit
den Bestinden rechnen» (Benn). Fiir sie
hat die Stunde der grossen Ausstellun-
gen, der musealen Spurensicherung, ei-
ner «Archiologie des Wissens» (Fou-
cault) geschlagen. Um die Last der

Leuchtfeuer des Fortschrittes, Vergleich von grossen Mo-
numenten der Welt, C.D. Despradelle, 1900




Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

Avantgarde erleichtert, wird die Moral
der Erfindung von der Freude am Déja-
vu eingeholt. Der «Eklektiker ohne
schlechtes Gewissen» sammelt. In seinen
Nippes hiufen sich Sammelbénde, keine
Enzyklopédien. Jeder ist sein Historiker,
ein Spezialist, ohne Interesse an grosse-
ren geschichtlichen Regenbogen. Aus
der Trennung von Kunst und Wissen-
schaft hat er die Konsequenz gezogen: er
wird Dilettant, «ein Bastler mit wildem
Denken» (Lévi-Strauss). Er sucht nach
Bruchstiicken, nach Gebrauchtem — es
entsteht die Bricolage, nicht die traditio-
nell eklektische, sondern die individuali-
stische, die fragmentarische. «Sie hat ih-
ren festen Sitz in der Wohnstube als
Collage fiir jeden einzelnen: die Televi-
sion.»”

%
Ist der neue Eklektiker modern?
Oder kollaboriert er mit dem «Aufstand
reaktiver Krifte»? Oder 6ffnet die Be-

26

freiung der Kiinste und Wissenschaften
von ihrem Innovationszwang und Fort-
schrittsglauben noch unentdeckte Wege?
Habermas hilt am «Projekt der Moder-
ne» fest und beschreibt die Folgen seiner
Preisgabe: «Mit der definitiven Eingren-
zung von Wissenschaft, Moral und Kunst
in den autonomen, von der Lebenswelt
abgespaltenen, spezialistisch verwalteten
Sphéren bleibt von der kulturellen Mo-
derne nur noch zuriick, was von ihr unter
Verzicht auf das Projekt der Moderne zu
haben ist.» Wihrend Habermas die post-
historischen «Haltungen» in die neokon-
servative Ecke schiebt, ist fiir Daniel Bell
dasselbe ein ibles Programm, das die
biirgerliche Gesellschaft bedrohe. Was
Gehlen an der «Suspension» der Kiinste
so bezaubert, «weil sie jenseits aller mo-
ralischen Problematik und aller dumpfen
sozialen Luft etwas vor Augen fiihren
(...)», untergrébt laut Bell die biirgerli-
che Moral und Disziplin. Jenes Projekt

der Moderne, «die erklarten Gegner der
herrschenden Klasse (...) und der biir-
gerlichen Ordnung», sei gar nicht ge-
scheitert, sondern im Begriff, die «kultu-
relle Hegemonie» zu erobern. Die Ver-
bindung von Kunst und Leben finde nicht
mehr nur programmatisch, sondern nun
tatsdachlich statt. «Nicht mehr die Arbeit,
sondern der <Lebensstil> wird zur Quelle
der Befriedigung» und zur Legitimation
fiir das gesellschaftliche Verhalten, eine
Legitimation, «die nicht linger von der
Religion, sondern von der modernisti-
schen Kultur herstammt.» Wer den «Le-
bensstil» vorfiihre, sei der Kiinstler, der
mit dusserster Sensibilisierung, Subjekti-
vierung und Déamonisierung den Sitten-
zerfall einleite.

Karl Heinz Bohrer, weit davon ent-
fernt, «moral majority» oder moderne
Heilslehren zu predigen, verzichtet auch
auf Spekulationen tber die Bedeutung
neuerer kultureller Phdnomene. Er be-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Avantgarde heute - eine Theorie der Interpretation?

gniigt sich nicht mit Absichten und Anlie-
gen, er besteht auf Erfilllung (was inso-
fern an Nietzsches Kritik der Moderne
erinnert). Ob etwa Beuys’ Einkochglas in
der Kunstgalerie das Medium Kunst pro-
voziere und das «Leben» einhole oder ob
das gefiilllte Einkochglas im Kiichen-
schrank sich nur durch den Preis unter-
scheide, interessiert ihn weniger als die
Birne darin. Er verfolgt die Neo-Avant-
garde und ihre Produkte auf Schritt und
Tritt und entdeckt etwa, wie sich Pop-,
Concept- und Schock-Art ins Archaische
retten, Kunst- und Filmindustrie dem
Mythos verfallen — kurz: die «Neue Kul-
tur» mit der alten Utopie der auslosen-
den oder begleitenden Revolutionierung
des Lebens erstickt in der Symbolsprache
— die Birne verfault, und zwar in der
Sammlung Stréher. Ausser- oder unter-
halb der etablierten und privatisierten
Kulturinstitutionen aber, so Bohrer,
«racht» sich das «Alltagsleben», authen-

‘Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985

tische Actions gegen symbolische Refle-
xion.?
*

Ist dies die Bestatigung der kultu-
rellen Heterogenitit, die Zersplitterung
in eine elitdre (symbolische) und populé-
re (authentische) Bewegung? So einfach
ist es nicht. Doch Bohrer hat den Diskurs
zugespitzt. Die Avantgarden (-theorien)
konnen sich nicht mehr mit dem Be-
kenntnis begniigen, fiir oder gegen Auf-
klarung Partei zu ergreifen. Es stellt sich
vielmehr die Frage, wie Aufkldrung noch
zu retten wire. Das haben Habermas bis
Sloterdijk versucht. Der eine mit der ra-
tionalen Theorie des kommunikativen
Handelns, der andere mit einem Buch-
staben: statt Zynismus Kynismus, will
heissen: wenn man die Menschen liebt,
gibt es nur eines zu tun — sie iiber Wahr-
heiten zum Lachen zu bringen. Doch das
findet sowieso statt, ob z- oder k-ynisch
stellt lediglich die Frage: «Ist der Zyniker

ein Pappkamerad und der Kyniker ein
Phantom?»*.

Weiter bringt uns aber anderes.
Uber die Wirklichkeit etwas lernen,
schrieb schon Philippe Sollers, bedeute
nicht (mehr) einen Sinn, eine Botschaft
vermitteln. Kunst, Asthetik konnen nicht
reprasentieren. Vielmehr gehe es darum,
«ausserhalb des Spiegels» die Wirklich-
keit in ihren Grenzbereichen aufzuspii-
ren, Formen ohne Bedeutung zu finden,
eine &sthetische Sprache zu entwickeln,
die verwirrt, um die Wirklichkeit neu zu
sehen. Dies meint auch Umberto Eco,
mit anderen Worten: «Bevor es einen
Spiegel der Welt gibt, muss es ein Bild
der Welt geben»..., und das gibt es in
der Tat nicht. Und Marcuse hat darauf
hingewiesen, dass kulturelle asthetische

(2]
Engel, in Wolken schwebend, 1834 (?), C.D. Friedrich

(3)
Die sieben Todsiinden, 1981, M. Koeppel

27




Positionen heute: Geschichte(n) fiir die Zukunft

Phinomene, waren sie einmal Zeichen
des Protestes, einer Wirklichkeit aufge-
16st werden. Alle «Stile» werden einge-
holt, verbraucht und schliesslich verding-
licht, durch ihre Kommerzialisierung ih-
rer urspriinglichen Bedeutung beraubt.
So wurde auch, im heissen Sommer 1976
in London, «(...) ein neuer Stil geboren
(...), das ganze bunte Durcheinander
(...) wurde zu einem gefeierten und
iberaus fotogenen, als Punk bekannten
Phinomen, das im gesamten darauffol-
genden Jahr die Boulevardzeitungen mit
einem Fundus kalkulierbar sensationeller
Auflagen und die bessere Presse mit ei-
nem willkommenen Katalog wundervoll
gebrochener Kodes versorgte»®.

Die Kurzlebigkeit von Zeichen und
Bedeutungen, die Schwierigkeit, Wahr-
heiten und Wirklichkeit abzubilden oder
zu vermitteln, haben schon Mallarmé
und die Surrealisten veranlasst, die Logik
des Denkens programmatisch durch die
Willkiir des Zufalls zu ersetzen. Foucault
hat (spiter) in seiner «Archiologie des
Wissens» aufgezeigt, dass wir der Wirk-
lichkeit ein Denken und eine Vernunft
aufstillpen — sie beherrschen nicht nur
unsere Erkenntnisse, sondern auch die
Wirklichkeit selbst. Die «Diskurse» (das
jeweils giiltige Denken und die jeweils
giiltige Vernunft), in die wir hineingebo-
ren wurden, laufen nach eigenen Regeln
ab; sie begriinden den Raum der Freihei-
ten, der Verbote, schaffen die «Mikro-
struktur der Macht», die als Zwinge und
Ideologien funktionieren. Zusammen mit
Lacans Suche nach Ausdrucksformen,
die nicht von Kodes und Doktrinen ver-
einnahmbar sind, verlingerten sich die
Thesen Foucaults in kulturpolitische Kri-
tik und Theorien der Asthetik.

Das sind freilich erst Denkfiguren.
Zu iibertragen versuchten sie alle, Boh-
rer, Habermas und Susan Sontag. «Au-
thentizitdt» heisst das Schlagwort, ge-
meint ist damit (selbstverstindlich) Ver-
schiedenes. In Kiirze: Bohrer meint die
Aufhebung der «Institution Kunst», die
Auflosung der Symbolsprache, das Ein-
tauchen des asthetischen Anarchismus in
die Alltagswelt. Habermas: «(...) das
Gliick einer kommunikativen Erfahrung,
die den Imperativen der Zweckrationali-
tit enthoben ist und der Phantasie

28

ebenso Spielraum ldsst wie der Sponta-
neitdt des Verhaltens.»® Und Susan Son-
tag die «Schocktherapie, durch die unse-
re Sinne verwirrt und zugleich gedffnet
(werden), (...) die Auflésung traditio-
neller Grenzen zwischen Form und In-
halt, <hoher> und iederer> Kultur». Ver-
schiedenes ist auch gemeint, wenn es um
die Frage geht, in welchen Diensten denn
«Authentizitat» steht. Habermas
winscht sie im Interesse des Projektes
der Moderne, und zwar innerhalb der
kulturellen Institutionen, gibt aber
gleichzeitig zu bedenken, dass die Tren-
nung von Kunst und Wissenschaft ein
Vorwand fiir neokonservatives «Verhal-
ten» sein konne, Bohrer bescheinigt Au-
thentizitat als etwas Neues, das nur aus-
serhalb der Institutionen stattfinden
kann, und Sontag erblickt darin die Mog-
lichkeit, der Interpretation zu entgehen,
die «Manipulation ésthetischer Wahrneh-
mung» zu vermeiden.

«Authentizitit» liefert den Stoff
der neuen Avantgardetheorien, die sich
im alten Topos finden: Was bedeutet es,
die Kunst mit dem Leben zu verbinden?
Die ideologische Klassifikation tut sich
schwer, das tat sie sich riickblickend aber
schon je — Alfred Déblin oder Georg Lu-
kés mit Marinettis Programm etwa. Auch
heute bilden sich aus den Interpretatio-
nen iiber das, was avantgardistisch sei,
unheilige Allianzen. Der amerikanische
Wortfiihrer des Neokonservatismus, Da-
niel Bell, etwa mit Michail Lifschitz, der
aus entgegengesetzter Richtung, aus dem
Osten, einen ideologischen Generalan-
griff auf die neuere westliche Avantgarde
(-theorien) lancierte. Gemeinsam erblik-
ken sie in der Flucht vor der Vernunft in
die finstere Welt der Triebe eine Ver-
herrlichung des Selbst. Fiir Bell bedeutet
sie aber die Untergrabung der biirgerli-
chen Moral und Disziplin, fiir Lifschitz
die «Ambivalenz des biirgerlichen Be-
wusstseins, das iiber ultralinke, anarch-
dekadente Formen der Spaltung mit der
Umwelt zu sich selbst, zu seiner Banalitit
zurlickgekehrt ist».

Dieselben (westlichen) kulturellen
Phdnomene wiren demnach «progressiv»
und «reaktiondr». Die Konvergenz in der
Intepretation muss selbstverstindlich
nicht Konvergenz der Politik und der

Realititen bedeuten. Darauf kommen
wir spéter zuriick.

*

Vorerst aber stehen wir staunend
vor den zeitgendssischen Erzeugnissen
der Kulturproduktion, wo das Neuste
vom Tage ohne Ubergang schon bei der
Nachhut landet. Da jagten sich Pop-,
Concept-, Minimal-, Land-Art, Graffiti-
und Molli-Kultur. Irgendwann mal ver-
sammelten sich die Vielheiten in einem
grossen Nest — zur schlagenden Stunde
des Selbstausdruckes: die Bewusstseins-
wurden von Bauchspriingen iiberholt.
Die Aufklarung hat die Welt zerstort,
den Menschen nicht gebessert — Descar-
tes’ «<Homme machine» hat versagt, sieche
Capras «Wendezeit». Aber — das hat sich
Manfred Frank in seinen Vortrigen «Der
kommende Gott» gefragt — muss Ratio-
nalitdtsmiidigkeit und Sinnkrise «ins Ar-
chaische des Mythos regredieren»? Selb-
sterfahrung scheint das Andere der
Uberforderung zu sein, nachdem Ver-
nunft und Aufklirung an ihre Grenzen
stiessen. Ahnliches hat Richard Sennett
diagnostiziert in seinem Buch «Verfall
und Ende des offentlichen Lebens — Die
Tyrannei der Intimitét»: «Sich selbst ken-
nenzulernen (...) ist nicht linger ein Mit-
tel, die Welt kennenzulernen. (...) Das
liberméssige Interesse an Personen auf
Kosten der gesellschaftlichen Beziehun-
gen wirkt wie ein Filter, der unser ratio-
nales Gesellschaftsverstindnis verfirbt
(...), wie sich herausgestellt hat, war das
Interesse eine Falle; in die Freiheit fithrt
es nicht.» Eine Falle, wenn auch anders
konstruiert, ist auch Gehlens posthistori-
scher Fluchtpunkt: «Ubersicht gewinnt
nur, wer vieles iibersieht.»

Solche «Authentizitit» als kulturel-
les Medium der Meditation ist vielleicht
Halbheit, so wie wenn Probleme zwar er-
fihlt, aber nicht begriffen werden.
Selbsterfahrung jedenfalls reguliert sich
nicht selbst, sowenig wie das Ich auto-
nom ist. Zwischen Kulturprozess (-pro-
dukt) und dem Publikum steht der Dis-
kurs, wiirde Foucault sagen, und Adorno
die Interpretation. Wenn Asthetik und
Kunst nicht mehr als Medium der Erkli-
rung wirken, sind sie ein Phinomen, das
sich von anderen vor allem dadurch un-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985



Avantgarde heute — eine Theorie der Interpretation?

terscheidet, dass man von ihm nicht
weiss, «was das Ganze bedeuten» soll
und «(...) dass es dunkler bleibt als der
ibrige, nur allzu erklirliche Rest der
Welt»'.

Die Kunst objektiviert sich durch
ihre Interpretation, meint Adorno mit
dem schréigen Blick auf den Philosophen,
der sie leisten soll. An diesem Satz hat
Karl Markus Michel etwas geriittelt: Die
Interpretation ist heute die Kunst. Die
Produktion von Kunst durch Urteil und
Interpretation «ist eine Setzung». Das
wire auch Michels Schliissel zur soge-
nannten Authentizitit: «Authentisch ist,
was ich als authentisch interpretiere. Au-
thentisch ist der Diskurs, der den Wer-
ken, die gemeinhin irgend etwas sind,
aber nichts sagen (trotz aller ihrer modi-
schen Geschwitzigkeit), iibergestiilpt
wird als ein Appell...» Ubertrigt man
solches auf den Kulturbetrieb, so ist da-
mit nicht die philosophische, nicht die hi-
storisch-wissenschaftliche Interpretation
gemeint, sondern diejenige der Massen-
medien. «(...) die Medien konnen alles
geben, weil sie den Ehrgeiz der Philoso-
phie, das Gegebene auch zu verstehen,
restlos haben fallenlassen.» Sachliche
Gleichwertigkeit und subjektive Gleich-
giiltigkeit, fahrt Sloterdijk in seiner Ana-
lyse des «Wissenzynismus» fort, geben
sich die Hand: «Eine Sache ist eine Sa-
che, und mehr lasst das Medium nicht zu.
Zusammenhinge zwischen «Sachen> her-
zustellen, das hiesse ja Ideologie zu be-
treiben.» Und die Interpretationen, die
uns in die Wohnstube flimmern, sind eine
Boom-Branche: in den letzten zehn Jah-
ren sind die Ausgaben der Privathaushal-
te im «audiovisuellen Bereich» um 40
Prozent gestiegen.

Der Meinungsmarkt ist an die Kul-
turindustrie gebunden, die einer Mecha-
nisierung der dsthetischen Leistung un-
terworfen ist, so wie das Proust schon in
seinen «Recherches» vorgezeichnet hat.
Zehn Jahre Produktionszeit fiir ein
Werk, wie das einstmals Joyce seinem
«Ulysses» schenkte, sind ein fernes,
«produktionsfremdes» Mass geworden.
«Dem Tag, der die kiinstlerische Produk-
tion diktiert» (Martin Meyer), ist auch
die Interpretation von kulturellen, &sthe-
tischen. Tagesereignissen unterworfen.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/ 1985

Die Fragen und Appelle stellen sich dem
Augenblick oder beugen sich ihm.

«Der Banause von einst, der ze-
ternd den Regenschirm vor ihm unver-
standlichen Bildern schwang, hat dem In-
formierten Platz gemacht, den die Infor-
mation férmlich betdubt. Nicht die Wahl
von Kunstwerken bestimmt sein Interes-
se, sondern die Wahl von Informationen
dariiber, was Kunst sein soll» (Hans Plat-
schek). Susan Sontag hat in ihrem
«Against Interpretation» zum grossen
Schlag gegen die Interpretation ausge-
holt: «Sie (die Interpretation) ist die Ra-
che des Intellekts an der Welt. Interpre-
tieren heisst die Welt arm und leer ma-
chen — um eine Schattenwelt der <Bedeu-
tungen> zu errichten. (...) Die Interpre-
tation macht die Kunst manipulierbar,
bequem (...)» Wire, so miisste man dar-
aus schliessen, die wahre Kunst und
Asthetik einer Interpretation nicht zu-
ginglich? Doch Sontag selbst kann nicht
Interpretationen und Ideologien entbeh-
ren, auch wenn sie den «Stil» als Prinzip

des Urteils und die Riickkehr zur sinnli-
chen Erfahrung proklamiert. Der Ver-
zicht auf Interpretation bleibt ein Ver-
sprechen, eine Versagung: «Happenings
— sie sind eigentlich erst durch Susan
schick geworden und satt von Bedeu-
tung.»® Und Authentizitdt, will heissen
eine von Interpretation und Ideologie be-
freite Asthetik, ist Kult.

Der Interpretation entgeht man
nicht; sie wird im Gegenteil zur «Institu-
tion», ob in Form einer Rezeptionsasthe-
tik, als strukturalistische oder dialekti-
sche Hermeneutik oder «bloss» als Mei-
nung — sie objektivieren «Werke, Stile
(...), sie leben nur von diesem Urteil»®.

e

Wo trifft sich nun jene Authentizi-
tit, etwa im Habermasschen Sinn, mit In-
terpretation? Oder, anders gefragt: Ist
Aufklarung durch Interpretation zu ret-
ten? Was wére ihr Gegenstand?

o
Gli Archeologi, Bronze, G. de Chirico

29



Positi heute: G

hichte(n) fiir die Zukunft

Die Sondersphére grosser Kultur
und Kunst lasst ihre Grenzen zwischen
Kunst und Alltag fliessend werden. Tri-
viale Gebrauchsgegenstinde erobern
auch vereinzelt die heiligen Hallen des
Schonen, vor allem aber treffen wir sie an
— die Reklame, die Mode, das Design
wirken in unserer Umwelt (auch) ésthe-
tisch. Ob als Kunstgegenstinde, als
Warenisthetik oder bloss als Gegenstén-
de deklariert, den Dingen des Alltags
wird zu Leibe geriickt; sie sind keines-
wegs «authentisch», sie sind bloss. Aber:
kann ihre Interpretation authentisch
sein?

Sich mit den Dingen des Alltags zu
beschiftigen ist nicht neu. Heute jedoch,
wo die «moderne» Moral der Erneuerung
kaum Echo findet, wo aus Utopia nur
dinne Gase stromen, ist die Gegenwart
sozusagen aktuell. «Wenn es bleibt, wie
es ist», hort man, «dann ist es uns gutge-
gangen»: wenn die Gewisser nicht noch
mehr vergiftet werden, wenn nicht alle
Wailder absterben, wenn die Bomben ru-
hen, dann haben wir Gliick gehabt, wenn
der Alltag so bleibt, wie er ist, dann diir-
fen wir zufrieden sein. Im gegebenen Zu-
stand ein Wunschbild zu erblicken, das
war einst Teil eines Herrschaftsbewusst-
seins. Das muss heute nicht unbedingt
gelten. Der Widerstand gegen einen
Fortschritt, der mehr Nachteile als Vor-
teile bringt, ist ein Abwehrkampf gegen
Herrschaft. Aber findet er iiberhaupt
statt? Taucht er, zumindest auf kulturpo-
litischer Ebene, nicht eher als Riickzug
von der Wirklichkeit auf? Ist die Kunst
des Alltags individuelle Uberlebens-
kunst? Oder gilt das, was Giuseppe To-
masi di Lampedusa einst festhielt:
«Wenn wir wollen, dass alles bleibt, wie
es ist, muss sich alles dndern»?

Die Geschichte des Alltags hat ein-
mal ganz gescheit angefangen, mit Ro-
land Barthes; sie schuf Distanz zu den
Dingen, die um uns lagern, und nahm ih-
nen ihr «starres Sosein». Diese Art von
Intepretation kultureller Phdnomene, ih-
re Entmystifizierung, ohne Mythen zu
klischieren, schien Zukunft zu haben —
als eine Moglichkeit, dem Alltag nicht
ohnmaéchtig ausgeliefert zu sein, etwas
neu zu entdecken: die Wirklichkeit.
Doch die Geschichte des Alltags ist

30

grosstenteils zu Geschichten des Alltags
geworden, so wie sich etwa Prousts Ge-
schichtsschreibung von Handkes Ge-
schichtchen von «meinem ganzen We-
sen» unterscheidet. Benjamin noch blieb
einer beinahe asketischen Analyse treu;
sie ermoglichte, «besetzte» Bilder, Din-
ge, Personen und Klassen einer Wirklich-
keit anzundhern und das Geflecht von
Ideologien zu entwirren. Aber: «Was
dieser selber — meist — vermied, kam mit
der spiten Rezeption seiner Schriften zu
grosser Bliite: die Bedeutungshuberei.
(...) Die Adepten waren vor allem von

. -
984 @, Januar 1985
e Pradlv ke et St Ziner
don s

15235 .
So 017 13 e

der Patina angetan, von der Gelbstichig-
keit der Texte.»’ Die rithrende Liebe
zum Kleinen, das mit aufgeputzter Ge-
fithligkeit interpretiert wird, ersetzte die
alten grossen Ziele und Inhalte. «Fort-
schritt, Endziel gibt es nicht», heisst es
bei Rolf Hochhuth, «Leben ist Fahren im
Kreis» bei Thomas Brasch, «Wire tod-
lich gewesen, eine Bewegung» bei Jiirgen
Becker, und Wolfgang Hildesheimer will
«gar keine Zeile mehr schreiben» — ist
solches ungebandigte Trauer oder
Schwanengesang der Angepassten? Mit
einem solchen Abschied der Aufklarung
jedenfalls ist nichts gewonnen, ebenso-
wenig wie mit der ersatzlosen Preisgabe
von Erkenntnis. Der Alltag, seine Dinge,

die uns fremd sind, konnten das Rohma-
terial sein — nicht fiir «die Kunst», son-
dern fiir «die Kunst von morgen — die
Interpretation»™.

Sie konnte der Schrittmacher einer
Theorie sein. Ob sie sich moderner, post-
historischer oder neopopuldrer Gegen-
stdnde bedient — sie wird sich von der II-
lusion befreien, auf Zusammenhinge,
Ideologien und Wertungen verzichten zu
konnen. Dies als eine Primisse, deren
Notwendigkeit uns alltégliche Kulturer-
eignisse bestatigen. Jiingstes Beispiel:
Der Stadtprdsident von Ziirich und
selbsterkorner ~ Kulturprogrammatiker
zensurierte ein Alltagsbild der Stadt Zi-
rich, ein Plakat der «Kunstszene Ziirich»
— das gewohnliche Stadtbild, dekoriert
mit Farbklecksen, «provoziere etwas in
seiner Art». Lokale Kulturorganisatio-
nen reagierten in einem Protestbrief:
«Kleckse kennt man in der Kunst seit gut
30 Jahren. Glauben Sie wirklich, dass
Ziirich seine Unschuld erst durch dieses
Plakat verloren hat? ... Sie greifen zur
Zensur, ein Machtmittel der Schwéche.»
In der Tat: die prasidiale Interpretation

machte das Plakat «schuldig» und
«stark». E.H.
Hinweise:

1 Dolf Oehler in: Antworten auf Peter Biirgers Bestim-
mungen von Kunst und biirgerlicher Gesellschaft,
Frankfurt 1976.

2 Hans Bohringer: Die Ruine in der Posthistorie, in
«Merkur» 4/1982.

3 Vgl. dazu: Karl Markus Michels: Abschied von der Mo-
derne?, in «Kursbuch» 73/1983.

4 Frank Helmut Lucht: Lockerungsiibungen der Philoso-
phie, in «Merkur» 7/1983.

5 Dick Hebdige, zit. nach K.M. Michels.

6 Siehe Hinw. 3. Michels verweist auf einen Benjamin-
Aufsatz (1972) von Habermas.

7 PeterSloterdijk: Kritik der zynischen Vernunft,Band 2,
sv, Frankfurt 1983.

8 Siehe Hinw. 3.

9 Thomas Schmid: Kein Kommentar, in «Merkur» 5/1984.

10 Siehe Hinw. 3

Weitere zitierte Literatur:

Daniel Bell: Kapitalismus und Kultur. Vom Ende des Mo-
dernismus, in «Der Monat», 288/1983, und: Die Zukunft
der westlichen Welt, 1979.

Karl Heinz Bohrer: Die drei Kulturen, Frankfurt 1979.
Arnold Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter, Ham-
burg 1957.

Jiirgen Habermas: Die Moderne — ein unvollendetes Pro-
jekt, in: Kleine Politische Schriften, Frankfurt 1981, und:
Der Eintritt in die Postmoderne, in «Merkur» 7/1983.
Michail Lifschitz: Krise des Hasslichen. Vom Kubismus zur
Pop-Art, Dresden 1972. .

Hans Platschek: Faust, der ein Idiot ist. Uber den Dilet-
tantismus, in: «TransAtlantik», November 1982.

Susan Sontag: Kunst und Antikunst, Miinchen 1980.

«Kunstszene Ziirich», 1984, zensuriertes Plakat von Peter
Konig

‘Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



	Avantgarde heute : eine Theorie der Interpretation? : zwischen symbolischer Reflexion und Authentizität

