
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 72 (1985)

Heft: 1/2: Positionen heute : Geschichte(n) für die Zukunft = Positions
d'aujourd'hui : histoire(s) pour l'avenir = Positions today : tomorrow's
(Hi)story

Artikel: Avantgarde heute : eine Theorie der Interpretation? : zwischen
symbolischer Reflexion und Authentizität

Autor: Hubeli, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-54719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-54719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

Ernst Hubeli

Avantgarde heute - eine Theorie der Interpretation?
Zwischen symbolischer Reflexion und Authentizität
Die Theorien der Avantgarde begleiten die Architektur der Avantgarden; mal hautnah, mal distanziert, als Schrittmacher in

eine Zukunft oder als letzter Schrei der Branche.
Sie existieren seit über hundert Jahren. Wo der moderne Boden unter den Füssen zu schwanken droht, treten sie oft als

Heilslehre auf - grandiose kulturelle und ästhetische Konzepte. Dies gilt auch für Theorien, die den Tod der Avantgarde
verkünden. An den Theorien gemeinsam sind die verwendeten Begriffe - Moderne, Kunst und Avantgarde. Sonst unterscheiden
sie sich schon in dem, was damit gemeint sein könnte, und vor allem in den Urteilen darüber. Was bringen sie uns, die neuen
Theorien - eine Klärung, Verwirrung, eine kulturelle Perspektive - auch für die Architektur - oder bloss Papier?

Entre reflexion symbolique et authenticite
Les theories de l'avant-garde accompagnent l'architecture de l'avant-garde, parfois de tres pres, parfois ä distance, conduc-

trices vers un avenir ou dernier cri de la specialite.
Elles existent depuis plus de cent ans. Lä oü le terrain moderne risque de s'effondrer, elles servent souvent de planche de

salut - coneepts politico-culturels et esthetiques grandioses. Cela vaut aussi pour les theories proclamant la mort de l'avant-garde.
Ces theories se ressemblent par les notions qu'elles emploient - moderne, art et avant-garde - mais se distinguent dejä par le sens

que l'on pourrait donner ä ces dernieres et avant tout par les jugements portes sur elles. Que nous apportent ces nouvelles theories

- une clarification, une confusion, une perspective culturelle - y compris pour l'architecture - ou seulement du papier?

Between Symbolical Reflexions and Authenticity
The theories of the avant-garde are accompanying the architecture ofthe avant-garde: once closely, once distantly, as pace-

makers of a future or as the latest rage of the profession.
They have been in existence for more than a hundred years. Wherever the modern ground under our feet Starts to get shaky,

they appear in the guise of a messianic dogma, as magnificent cultural-political and aesthetical coneepts. This also applies to
theories proclaiming the death of the avant-garde. Common to all these theories are the terms they are making use of -
modernism, art and avant-garde. Outside of this, they already differ in what might be meant by these terms, and in particular in
regard to their judgements about this. What then do these new theories provide us with - a Clearing up or a bewilderment, a
culturäl perspective - for our architecture, too -ora mere piece of paper?

Seit über hundert Jahren wenden
sie sich behar-riieh gegen die Naturwüchsigkeit

traditioneller Lebensformen:
die kulturellen Aufbruchbewegungen,
schlicht Die Moderne genannt, reklamieren

die Emanzipation des Bewusstseins
über die uralten Abhängigkeiten. Die
Moderne der ersten Stunde hat der
Macht der Religion ihr Programm für ein
neues Leben entgegengestellt.
Aufklärungskonzepte, die Wissenschaften und
soziale Lernprozesse, sollten die kulturelle

Entwicklung bestimmen und
zugleich die Gesellschaft als Ganzes
zusammenhalten: die Vernunft als Versöhnung.

Doch der Bourgeois, Citoyen und
Homme machten nicht mit; ihr Leben
verselbständigte sich in unversöhnte
Sphären, die immer weiter auseinandertraten.

Die grandiosen Vernunftskonzepte
koppelten sich vom Handeln ab. Der

Kritiker der ersten Stunde, Nietzsche,
bescheinigte die Folgenlosigkeit: «Das
Wissen, das im Übermasse ohne Hunger,
ja wider das Bedürfnis aufgenommen

wird, wirkt jetzt nicht mehr als umgestaltendes,

nach aussen treibendes Motiv
und bleibt in einer gewissen chaotischen
Innenwelt verborgen und so ist die

ganze moderne Bildung innerlich:
Handbuch innerlicher Bildung für äusser-
liche Barbaren.»

Die (zweiten) «Unzeitgemässen
Betrachtungen» waren die erste Kritik,
die ein Programm der Moderne beim
Wort nimmt: Nietzsche besteht auf
realpolitischer Erfüllung, so wie das sonst
nur erklärte Feinde der Moderne tun.

Fortan bewegt sich der Geist der
Emanzipation auf zwei Bahnen: Was ist
Rationalität? Und wie wird sie vermittelt,

«abgebildet»? Letztere Frage ist
auch nicht neu, sie hat aber seit der
Jahrhundertwende an Gewicht gewonnen,
vor allem für die Theorien der Avantgarde.

Von Nietzsche bis Adorno reichen
die ästhetischen Konzepte; sie sollen
Geschichte und Moderne versöhnen, die
Bedingungen vermitteln, in denen wir
leben - als ästhetische Herausforderung.

Sie unterscheiden sich zunächst in den
Prämissen. Die eine will die Autonomie
der Kunst behaupten als ein Medium der
Erkenntnis und Erfahrung jenseits von
Wahr und Falsch, von Gut und Böse,
jenseits von Vernunft und Ideologie.
Kunst wird auf die Ebene der
Wissenschaften gestellt, etwa als Inthronisierung
des Geschmackes - «das Ja und Nein des
Gaumens» (Nietzsche) - oder des Bildes

-, «das Geheimnis der Welt ist das Sichtbare,

nicht das Unsichtbare» (Oscar
Wilde). Die andere Prämisse, die etwa in
Adornos kulturkritischen Aufsätzen
dargelegt ist, misst ästhetische Werte an
ihrer Kraft zum Widerstand, an «wahrer
Aufklärung», die blinde Herrschaft und
ihre amputierte Rationalität (der
Produktion) denunziert. Solche Kritik am
l'art pour l'art, welche diese Position
voraussetzt, meint nicht die politisch-moralische;

sie meint vielmehr die «Unmöglichkeit»

künstlerischer Autonomie, die sich
aller werkexternen und sozialen
Funktionsbestimmungen entheben will. So be-

24 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Avantgarde heute - eine Theorie der Interpretation?

«

¦\
bt.4

Hmmp.<*/.

fsm

»^'PZg
Wm *- «-*>»

>

<

*

im mW

stimme sich im Kampf um Autonomie
(nicht in ihrem Postulat) die Bedeutung
einer Ästhetik und Kunst.

*
Was liegt nun Neues vor (oder ist

es Altes)? Für die einstige Avantgarde
mit «ihrem zwar erschütterlichen, aber
hartnäckigen, im Wortsinn treuherzigen
Glauben an die Veränderbarkeit der
Welt»1 hat Arnold Gehlen schon in den
50er Jahren einen Fluchtpunkt dargeboten:

die Posthistorie.
In Anlehnung an Oswald Spenglers

Kulturpessimismus beschwörte Gehlen
das epochale Gefühl der Zeitlosigkeit
und Stabilität, die Stille des ewigen Eises.
Spenglers «Untergang des Abendlandes»
beschreibt noch das Bild eines Fellachenvolkes:

«Mitten im Land liegen die alten
Weltstädte, leere Gehäuse einer
erloschenen Seele, in die sich geschichtslose
Menschheit einnistet.» Gehlens Posthistorie

ist die unendlich ausgedehnte Zeitlupe

des katastrophalen Augenblickes,
etwa als Atomkrieg oder Reaktorunfall.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

Der Avantgarde mit kulturrevolutionären
Zielen wird das befürchtete Ereignis

in einem neuen Salon der Kunst vorgeführt,

das der Stillstand der Posthistorie
unendlich lang aufhalten soll.

Die sich immer stärker ausbildende
Superstruktur aus Wissenschaft,
Wirtschaft und Technik, sagt Gehlen, ist so

vielfältig und kompliziert, dass sie für
den einzelnen völlig undurchschaubar ist.
Es gibt keinen Generalschlüssel mehr,
keine Art von Einsicht mehr. Das Ende
von Schlüsselattitüde und damit auch das

Ende von jeder Art Avantgardismus bahne

sich an. Denn die Avantgarde hätte
die Handschrift, den Stil der neuen Zeit
geschrieben, gleichsam eines epochalen,
einheitlich gestylten Gesamtkunstwerkes,

bis die Kunsthistoriker den
«Stilpluralismus», die Heterogenität jeder Zeit
entdeckten. «Eine friedliche Koexistenz
aller möglichen Stile scheint bevorzustehen,

Posthistorie auch hier.»
Gehlens Diagnose von Kunst und

Wissenschaft prophezeit ihr Abstrakt¬

werden, «(...) was zu einer Art Geheimbesitz

kleinster und oft einflussreicher
Minderheiten» - und zu einer «Entfremdung

beider Instanzen von der Religion
und gerade damit zu deren Restauration
auf dem eigentlich weltanschaulichen
Gebiet führt».

Solche oder ähnliche (auch neuere)
Thesen einer aufdämmernden Postära
verkünden nicht das Ende der Moderne,
sondern ihre Altersschwäche: Die einstigen

Errungenschaften, das meint die
Posthistorie im Kern, sind museal geworden,

Sammelstücke, die nun als oberste
Schicht im Traditionsschatz glitzern.

Der Diagnose des kulturellen
Stillstandes entsprechen die Macher, «die mit
den Beständen rechnen» (Benn). Für sie

hat die Stunde der grossen Ausstellungen,

der musealen Spurensicherung,
einer «Archäologie des Wissens»
(Foucault) geschlagen. Um die Last der

Leuchtfeuer des Fortschrittes, Vergleich von grossen
Monumenten der Welt, CD. Despradelle, 1900

25



Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

J
W

^iZp:r

#:

Avantgarde erleichtert, wird die Moral
der Erfindung von der Freude am Dejä-
vu eingeholt. Der «Eklektiker ohne
schlechtes Gewissen» sammelt. In seinen
Nippes häufen sich Sammelbände, keine
Enzyklopädien. Jeder ist sein Historiker,
ein Spezialist, ohne Interesse an grösseren

geschichtlichen Regenbögen. Aus
der Trennung von Kunst und Wissenschaft

hat er die Konsequenz gezogen: er
wird Dilettant, «ein Bastler mit wildem
Denken» (Levi-Strauss). Er sucht nach
Bruchstücken, nach Gebrauchtem - es
entsteht die Bricolage, nicht die traditionell

eklektische, sondern die individualistische,

die fragmentarische. «Sie hat
ihren festen Sitz in der Wohnstube als

Collage für jeden einzelnen: die Television.»2

*
Ist der neue Eklektiker modern?

Oder kollaboriert er mit dem «Aufstand
reaktiver Kräfte»? Oder öffnet die Be¬

freiung der Künste und Wissenschaften
von ihrem Innovationszwang und
Fortschrittsglauben noch unentdeckte Wege?
Habermas hält am «Projekt der Moderne»

fest und beschreibt die Folgen seiner
Preisgabe: «Mit der definitiven Eingrenzung

von Wissenschaft, Moral und Kunst
in den autonomen, von der Lebenswelt
abgespaltenen, spezialistisch verwalteten
Sphären bleibt von der kulturellen
Moderne nur noch zurück, was von ihr unter
Verzicht auf das Projekt der Moderne zu
haben ist.» Während Habermas die
posthistorischen «Haltungen» in die
neokonservative Ecke schiebt, ist für Daniel Bell
dasselbe ein übles Programm, das die
bürgerliche Gesellschaft bedrohe. Was
Gehlen an der «Suspension» der Künste
so bezaubert, «weil sie jenseits aller
moralischen Problematik und aller dumpfen
sozialen Luft etwas vor Augen führen
(...)», untergräbt laut Bell die bürgerliche

Moral und Disziplin. Jenes Projekt

der Moderne, «die erklärten Gegner der
herrschenden Klasse und der
bürgerlichen Ordnung», sei gar nicht
gescheitert, sondern im Begriff, die «kulturelle

Hegemonie» zu erobern. Die
Verbindung von Kunst und Leben finde nicht
mehr nur programmatisch, sondern nun
tatsächlich statt. «Nicht mehr die Arbeit,
sondern der <Lebensstil> wird zur Quelle
der Befriedigung» und zur Legitimation
für das gesellschaftliche Verhalten, eine
Legitimation, «die nicht länger von der
Religion, sondern von der modernistischen

Kultur herstammt.» Wer den
«Lebensstil» vorführe, sei der Künstler, der
mit äusserster Sensibilisierung, Subjekti-
vierung und Dämonisierung den Sittenzerfall

einleite.
Karl Heinz Bohrer, weit davon

entfernt, «moral majority» oder moderne
Heilslehren zu predigen, verzichtet auch
auf Spekulationen über die Bedeutung
neuerer kultureller Phänomene. Er be-

26 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Avantgarde heute - eine Theorie der Interpretation?

.*

te *; '
9II

H
¦

.««

Sr HH

as

3T

—

gnügt sich nicht mit Absichten und Anliegen,

er besteht auf Erfüllung (was insofern

an Nietzsches Kritik der Moderne
erinnert). Ob etwa Beuys' Einkochglas in
der Kunstgalerie das Medium Kunst
provoziere und das «Leben» einhole oder ob
das gefüllte Einkochglas im Küchen-
schrank sich nur durch den Preis
unterscheide, interessiert ihn weniger als die
Birne darin. Er verfolgt die Neo-Avantgarde

und ihre Produkte auf Schritt und
Tritt und entdeckt etwa, wie sich Pop-,
Concept- und Schock-Art ins Archaische
retten, Kunst- und Filmindustrie dem
Mythos verfallen - kurz: die «Neue Kultur»

mit der alten Utopie der auslösenden

oder begleitenden Revolutionierung
des Lebens erstickt in der Symbolsprache

- die Birne verfault, und zwar in der
Sammlung Ströher. Ausser- oder unterhalb

der etablierten und privatisierten
Kulturinstitutionen aber, so Bohrer,
«rächt» sich das «Alltagsleben», authen-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

tische Actions gegen symbolische Reflexion.3

*

Ist dies die Bestätigung der kulturellen

Heterogenität, die Zersplitterung
in eine elitäre (symbolische) und populäre

(authentische) Bewegung? So einfach
ist es nicht. Doch Bohrer hat den Diskurs
zugespitzt. Die Avantgarden (-theorien)
können sich nicht mehr mit dem
Bekenntnis begnügen, für oder gegen
Aufklärung Partei zu ergreifen. Es stellt sich
vielmehr die Frage, wie Aufklärung noch
zu retten wäre. Das haben Habermas bis

Sloterdijk versucht. Der eine mit der
rationalen Theorie des kommunikativen
Handelns, der andere mit einem
Buchstaben: statt Zynismus Kynismus, will
heissen: wenn man die Menschen liebt,
gibt es nur eines zu tun - sie über Wahrheiten

zum Lachen zu bringen. Doch das

findet sowieso statt, ob z- oder k-ynisch
stellt lediglich die Frage: «Ist der Zyniker

ein Pappkamerad und der Kyniker ein
Phantom?»4.

Weiter bringt uns aber anderes.
Über die Wirklichkeit etwas lernen,
schrieb schon Philippe Sollers, bedeute
nicht (mehr) einen Sinn, eine Botschaft
vermitteln. Kunst, Ästhetik können nicht
repräsentieren. Vielmehr gehe es darum,
«ausserhalb des Spiegels» die Wirklichkeit

in ihren Grenzbereichen aufzuspüren,

Formen ohne Bedeutung zu finden,
eine ästhetische Sprache zu entwickeln,
die verwirrt, um die Wirklichkeit neu zu
sehen. Dies meint auch Umberto Eco,
mit anderen Worten: «Bevor es einen
Spiegel der Welt gibt, muss es ein Bild
der Welt geben»..., und das gibt es in
der Tat nicht. Und Marcuse hat darauf
hingewiesen, dass kulturelle ästhetische
_
Engel, in Wolken schwebend, 1834 CD. Friedrich

©
Die sieben Todsünden, 1981, M. Koeppel

27



Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

Phänomene, waren sie einmal Zeichen
des Protestes, einer Wirklichkeit aufgelöst

werden. Alle «Stile» werden eingeholt,

verbraucht und schliesslich verdinglicht,

durch ihre Kommerzialisierung
ihrer ursprünglichen Bedeutung beraubt.
So wurde auch, im heissen Sommer 1976
in London, «(...) ein neuer Stil geboren

das ganze bunte Durcheinander
wurde zu einem gefeierten und

überaus fotogenen, als Punk bekannten
Phänomen, das im gesamten darauffolgenden

Jahr die Boulevardzeitungen mit
einem Fundus kalkulierbar sensationeller
Auflagen und die bessere Presse mit
einem willkommenen Katalog wundervoll
gebrochener Kodes versorgte»5.

Die Kurzlebigkeit von Zeichen und
Bedeutungen, die Schwierigkeit, Wahrheiten

und Wirklichkeit abzubilden oder
zu vermitteln, haben schon Mallarme
und die Surrealisten veranlasst, die Logik
des Denkens programmatisch durch die
Willkür des Zufalls zu ersetzen. Foucault
hat (später) in seiner «Archäologie des
Wissens» aufgezeigt, dass wir der
Wirklichkeit ein Denken und eine Vernunft
aufstülpen - sie beherrschen nicht nur
unsere Erkenntnisse, sondern auch die
Wirklichkeit selbst. Die «Diskurse» (das
jeweils gültige Denken und die jeweils
gültige Vernunft), in die wir hineingeboren

wurden, laufen nach eigenen Regeln
ab; sie begründen den Raum der Freiheiten,

der Verbote, schaffen die «Mikrostruktur

der Macht», die als Zwänge und
Ideologien funktionieren. Zusammen mit
Lacans Suche nach Ausdrucksformen,
die nicht von Kodes und Doktrinen
vereinnahmbar sind, verlängerten sich die
Thesen Foucaults in kulturpolitische Kritik

und Theorien der Ästhetik.
Das sind freilich erst Denkfiguren.

Zu übertragen versuchten sie alle, Bohrer,

Habermas und Susan Sontag.
«Authentizität» heisst das Schlagwort,
gemeint ist damit (selbstverständlich)
Verschiedenes. In Kürze: Bohrer meint die
Aufhebung der «Institution Kunst», die
Auflösung der Symbolsprache, das
Eintauchen des ästhetischen Anarchismus in
die Alltagswelt. Habermas: «(...) das
Glück einer kommunikativen Erfahrung,
die den Imperativen der Zweckrationalität

enthoben ist und der Phantasie

28

ebenso Spielraum lässt wie der Spontaneität

des Verhaltens.»6 Und Susan Sontag

die «Schocktherapie, durch die unsere
Sinne verwirrt und zugleich geöffnet

(werden), die Auflösung traditioneller

Grenzen zwischen Form und
Inhalt, <hoher> und <niederer> Kultur».
Verschiedenes ist auch gemeint, wenn es um
die Frage geht, in welchen Diensten denn
«Authentizität» steht. Habermas
wünscht sie im Interesse des Projektes
der Moderne, und zwar innerhalb der
kulturellen Institutionen, gibt aber
gleichzeitig zu bedenken, dass die Trennung

von Kunst und Wissenschaft ein
Vorwand für neokonservatives «Verhalten»

sein könne, Bohrer bescheinigt
Authentizität als etwas Neues, das nur
ausserhalb der Institutionen stattfinden
kann, und Sontag erblickt darin die
Möglichkeit, der Interpretation zu entgehen,
die «Manipulation ästhetischer Wahrnehmung»

zu vermeiden.
«Authentizität» liefert den Stoff

der neuen Avantgardetheorien, die sich
im alten Topos finden: Was bedeutet es,
die Kunst mit dem Leben zu verbinden?
Die ideologische Klassifikation tut sich
schwer, das tat sie sich rückblickend aber
schon je - Alfred Döblin oder Georg Lukas

mit Marinettis Programm etwa. Auch
heute bilden sich aus den Interpretationen

über das, was avantgardistisch sei,
unheilige Allianzen. Der amerikanische
Wortführer des Neokonservatismus, Daniel

Bell, etwa mit Michail Lifschitz, der
aus entgegengesetzter Richtung, aus dem
Osten, einen ideologischen Generalangriff

auf die neuere westliche Avantgarde
(-theorien) lancierte. Gemeinsam erblik-
ken sie in der Flucht vor der Vernunft in
die finstere Welt der Triebe eine
Verherrlichung des Selbst. Für Bell bedeutet
sie aber die Untergrabung der bürgerlichen

Moral und Disziplin, für Lifschitz
die «Ambivalenz des bürgerlichen
Bewusstseins, das über ultralinke, anarch-
dekadente Formen der Spaltung mit der
Umwelt zu sich selbst, zu seiner Banalität
zurückgekehrt ist».

Dieselben (westlichen) kulturellen
Phänomene wären demnach «progressiv»
und «reaktionär». Die Konvergenz in der
Intepretation muss selbstverständlich
nicht Konvergenz der Politik und der

Realitäten bedeuten. Darauf kommen
wir später zurück.

Vorerst aber stehen wir staunend
vor den zeitgenössischen Erzeugnissen
der Kulturproduktion, wo das Neuste
vom Tage ohne Übergang schon bei der
Nachhut landet. Da jagten sich Pop-,
Concept-, Minimal-, Land-Art, Graffiti-
und Molli-Kultur. Irgendwann mal
versammelten sich die Vielheiten in einem
grossen Nest - zur schlagenden Stunde
des Selbstausdruckes: die Bewusstseins-
wurden von Bauchsprüngen überholt.
Die Aufklärung hat die Welt zerstört,
den Menschen nicht gebessert - Descartes'

«Homme machine» hat versagt, siehe
Capras «Wendezeit». Aber - das hat sich
Manfred Frank in seinen Vorträgen «Der
kommende Gott» gefragt - muss
Rationalitätsmüdigkeit und Sinnkrise «ins
Archaische des Mythos regredieren»?
Selbsterfahrung scheint das Andere der
Überforderung zu sem, nachdem
Vernunft und Aufklärung an ihre Grenzen
stiessen. Ähnliches hat Richard Sennett
diagnostiziert in seinem Buch «Verfall
und Ende des öffentlichen Lebens - Die
Tyrannei der Intimität»: «Sich selbst
kennenzulernen ist nicht länger ein Mittel,

die Welt kennenzulernen. Das
übermässige Interesse an Personen auf
Kosten der gesellschaftlichen Beziehungen

wirkt wie ein Filter, der unser rationales

Gesellschaftsverständnis verfärbt
wie sich herausgestellt hat, war das

Interesse eine Falle; in die Freiheit führt
es nicht.» Eine Falle, wenn auch anders
konstruiert, ist auch Gehlens posthistorischer

Fluchtpunkt: «Übersicht gewinnt
nur, wer vieles übersieht.»

Solche «Authentizität» als kulturelles
Medium der Meditation ist vielleicht

Halbheit, so wie wenn Probleme zwar
erfühlt, aber nicht begriffen werden.
Selbsterfahrung jedenfalls reguliert sich
nicht selbst, sowenig wie das Ich autonom

ist. Zwischen Kulturprozess (-pro-
dukt) und dem Publikum steht der
Diskurs, würde Foucault sagen, und Adorno
die Interpretation. Wenn Ästhetik und
Kunst nicht mehr als Medium der Erklärung

wirken, sind sie ein Phänomen, das
sich von anderen vor allem dadurch un-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985



Avantgarde heute - eine Theorie der Interpretation?

terscheidet, dass man von ihm nicht
weiss, «was das Ganze bedeuten» soll
und «(...) dass es dunkler bleibt als der
übrige, nur allzu erklärliche Rest der
Welt»7.

Die Kunst objektiviert sich durch
ihre Interpretation, meint Adorno mit
dem schrägen Blick auf den Philosophen,
der sie leisten soll. An diesem Satz hat
Karl Markus Michel etwas gerüttelt: Die
Interpretation ist heute die Kunst. Die
Produktion von Kunst durch Urteil und
Interpretation «ist eine Setzung». Das
wäre auch Michels Schlüssel zur
sogenannten Authentizität: «Authentisch ist,
was ich als authentisch interpretiere.
Authentisch ist der Diskurs, der den Werken,

die gemeinhin irgend etwas sind,
aber nichts sagen (trotz aller ihrer modischen

Geschwätzigkeit), übergestülpt
wird als ein Appell...» Überträgt man
solches auf den Kulturbetrieb, so ist
damit nicht die philosophische, nicht die
historisch-wissenschaftliche Interpretation
gemeint, sondern diejenige der Massenmedien.

«(...) die Medien können alles
geben, weil sie den Ehrgeiz der Philosophie,

das Gegebene auch zu verstehen,
restlos haben fallenlassen.» Sachliche
Gleichwertigkeit und subjektive
Gleichgültigkeit, fährt Sloterdijk in seiner Analyse

des «Wissenzynismus» fort, geben
sich die Hand: «Eine Sache ist eine
Sache, und mehr lässt das Medium nicht zu.
Zusammenhänge zwischen <Sachen>

herzustellen, das hiesse ja Ideologie zu
betreiben.» Und die Interpretationen, die
uns in die Wohnstube flimmern, sind eine
Boom-Branche: in den letzten zehn Jahren

sind die Ausgaben der Privathaushalte
im «audiovisuellen Bereich» um 40

Prozent gestiegen.
Der Meinungsmarkt ist an die

Kulturindustrie gebunden, die einer
Mechanisierung der ästhetischen Leistung
unterworfen ist, so wie das Proust schon in
seinen «Recherches» vorgezeichnet hat.
Zehn Jahre Produktionszeit für ein
Werk, wie das einstmals Joyce seinem
«Ulysses» schenkte, sind ein fernes,
«produktionsfremdes» Mass geworden.
«Dem Tag, der die künstlerische Produktion

diktiert» (Martin Meyer), ist auch
die Interpretation von kulturellen,
ästhetischen Tagesereignissen unterworfen.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985

Die Fragen und Appelle stellen sich dem
Augenblick oder beugen sich ihm.

«Der Banause von einst, der
zeternd den Regenschirm vor ihm
unverständlichen Bildern schwang, hat dem
Informierten Platz gemacht, den die
Information förmlich betäubt. Nicht die Wahl
von Kunstwerken bestimmt sein Interesse,

sondern die Wahl von Informationen
darüber, was Kunst sein soll» (Hans Plat-
schek). Susan Sontag hat in ihrem
«Against Interpretation» zum grossen
Schlag gegen die Interpretation ausgeholt:

«Sie (die Interpretation) ist die Rache

des Intellekts an der Welt. Interpretieren

heisst die Welt arm und leer
machen - um eine Schattenwelt der <Bedeu-

tungen> zu errichten. Die Interpretation

macht die Kunst manipulierbar,
bequem (...)» Wäre, so musste man daraus

schliessen, die wahre Kunst und
Ästhetik einer Interpretation nicht
zugänglich? Doch Sontag selbst kann nicht
Interpretationen und Ideologien entbehren,

auch wenn sie den «Stil» als Prinzip

des Urteils und die Rückkehr zur sinnlichen

Erfahrung proklamiert. Der
Verzicht auf Interpretation bleibt ein
Versprechen, eine Versagung: «Happenings

- sie sind eigentlich erst durch Susan
schick geworden und satt von Bedeutung.»8

Und Authentizität, will heissen
eine von Interpretation und Ideologie
befreite Ästhetik, ist Kult.

Der Interpretation entgeht man
nicht; sie wird im Gegenteil zur «Institution»,

ob in Form einer Rezeptionsästhetik,
als strukturalistische oder dialektische

Hermeneutik oder «bloss» als

Meinung - sie objektivieren «Werke, Stile
sie leben nur von diesem Urteil»9.

*

Wo trifft sich nun jene Authentizität,

etwa im Habermasschen Sinn, mit
Interpretation? Oder, anders gefragt: Ist
Aufklärung durch Interpretation zu
retten? Was wäre ihr Gegenstand?

Gli Archeologi, Bronze, G. de Chirico

29



Positionen heute: Geschichte(n) für die Zukunft

Die Sondersphäre grosser Kultur
und Kunst lässt ihre Grenzen zwischen
Kunst und Alltag fliessend werden.
Triviale Gebrauchsgegenstände erobern
auch vereinzelt die heiligen Hallen des
Schönen, vor allem aber treffen wir sie an

- die Reklame, die Mode, das Design
wirken in unserer Umwelt (auch) ästhetisch.

Ob als Kunstgegenstände, als
Warenästhetik oder bloss als Gegenstände

deklariert, den Dingen des Alltags
wird zu Leibe gerückt; sie sind keineswegs

«authentisch», sie sind bloss. Aber:
kann ihre Interpretation authentisch
sein?

Sich mit den Dingen des Alltags zu
beschäftigen ist nicht neu. Heute jedoch,
wo die «moderne» Moral der Erneuerung
kaum Echo findet, wo aus Utopia nur
dünne Gase strömen, ist die Gegenwart
sozusagen aktuell. «Wenn es bleibt, wie
es ist», hört man, «dann ist es uns
gutgegangen»: wenn die Gewässer nicht noch
mehr vergiftet werden, wenn nicht alle
Wälder absterben, wenn die Bomben
ruhen, dann haben wir Glück gehabt, wenn
der Alltag so bleibt, wie er ist, dann dürfen

wir zufrieden sein. Im gegebenen
Zustand ein Wunschbild zu erblicken, das

war einst Teil eines Herrschaftsbewusst-
seins. Das muss heute nicht unbedingt
gelten. Der Widerstand gegen einen
Fortschritt, der mehr Nachteile als Vorteile

bringt, ist ein Abwehrkampf gegen
Herrschaft. Aber findet er überhaupt
statt? Taucht er, zumindest auf kulturpolitischer

Ebene, nicht eher als Rückzug
von der Wirklichkeit auf? Ist die Kunst
des Alltags individuelle Überlebenskunst?

Oder gilt das, was Giuseppe To-
masi di Lampedusa einst festhielt:
«Wenn wir wollen, dass alles bleibt, wie
es ist, muss sich alles ändern»?

Die Geschichte des Alltags hat einmal

ganz gescheit angefangen, mit
Roland Barthes; sie schuf Distanz zu den
Dingen, die um uns lagern, und nahm
ihnen ihr «starres Sosein». Diese Art von
Intepretation kultureller Phänomene, ihre

Entmystifizierung, ohne Mythen zu
klischieren, schien Zukunft zu haben -
als eine Möglichkeit, dem Alltag nicht
ohnmächtig ausgeliefert zu sein, etwas
neu zu entdecken: die Wirklichkeit.
Doch die Geschichte des Alltags ist

30

grösstenteils zu Geschichten des Alltags
geworden, so wie sich etwa Prousts
Geschichtsschreibung von Handkes
Geschichtchen von «meinem ganzen
Wesen» unterscheidet. Benjamin noch blieb
einer beinahe asketischen Analyse treu;
sie ermöglichte, «besetzte» Bilder, Dinge,

Personen und Klassen einer Wirklichkeit

anzunähern und das Geflecht von
Ideologien zu entwirren. Aber: «Was
dieser selber - meist - vermied, kam mit
der späten Rezeption seiner Schriften zu
grosser Blüte: die Bedeutungshuberei.

Die Adepten waren vor allem von

WW5B
ZUM,

r ¦:

; &, »

vp -y
¦ ¦

.,¦

y r;:

:.;<¦¦-

-

©

der Patina angetan, von der Gelbstichigkeit
der Texte.»9 Die rührende Liebe

zum Kleinen, das mit aufgeputzter Ge-
fühligkeit interpretiert wird, ersetzte die
alten grossen Ziele und Inhalte.
«Fortschritt, Endziel gibt es nicht», heisst es
bei Rolf Hochhuth, «Leben ist Fahren im
Kreis» bei Thomas Brasch, «Wäre tödlich

gewesen, eine Bewegung» bei Jürgen
Becker, und Wolfgang Hildesheimer will
«gar keine Zeile mehr schreiben» - ist
solches ungebändigte Trauer oder
Schwanengesang der Angepassten? Mit
einem solchen Abschied der Aufklärung
jedenfalls ist nichts gewonnen, ebensowenig

wie mit der ersatzlosen Preisgabe
von Erkenntnis. Der Alltag, seine Dinge,

die uns fremd sind, könnten das Rohmaterial

sein - nicht für «die Kunst»,
sondern für «die Kunst von morgen - die
Interpretation»10.

Sie könnte der Schrittmacher einer
Theorie sein. Ob sie sich moderner,
posthistorischer oder neopopulärer Gegenstände

bedient - sie wird sich von der
Illusion befreien, auf Zusammenhänge,
Ideologien und Wertungen verzichten zu
können. Dies als eine Prämisse, deren
Notwendigkeit uns alltägliche Kulturereignisse

bestätigen. Jüngstes Beispiel:
Der Stadtpräsident von Zürich und
selbsterkorner Kulturprogrammatiker
zensurierte ein Alltagsbild der Stadt
Zürich, ein Plakat der «Kunstszene Zürich»

- das gewöhnliche Stadtbild, dekoriert
mit Farbklecksen, «provoziere etwas in
seiner Art». Lokale Kulturorganisationen

reagierten in einem Protestbrief:
«Kleckse kennt man in der Kunst seit gut
30 Jahren. Glauben Sie wirklich, dass

Zürich seine Unschuld erst durch dieses
Plakat verloren hat? Sie greifen zur
Zensur, ein Machtmittel der Schwäche.»
In der Tat: die präsidiale Interpretation
machte das Plakat «schuldig» und
«stark». E. H.

Hinweise:
1 Dolf Oehler in: Antworten auf Peter Bürgers

Bestimmungen von Kunst und bürgerlicher Gesellschaft,
Frankfurt 1976.

2 Hans Böhringer: Die Ruine in der Posthistorie, in
«Merkur» 4/1982.

3 Vgl. dazu: Karl Markus Michels: Abschied von der
Moderne?, in «Kursbuch» 73/1983.

4 Frank Helmut Lucht: Lockerungsübungen der Philosophie,

in «Merkur» 7/1983.
5 Dick Hebdige, zit. nach K.M. Michels.
6 Siehe Hinw. 3. Michels verweist auf einen Benjamin-

Aufsatz (1972) von Habermas.
7 PeterSloterdijk: Kritik der zynischen Vernunft, Band 2,

sv, Frankfurt 1983.
8 Siehe Hinw. 3.
9 Thomas Schmid: KeinKommentar, in «Merkur» 5/1984.

10 Siehe Hinw. 3

Weitere zitierte Literatur:
Daniel Bell: Kapitalismus und Kultur. Vom Ende des
Modernismus, in «Der Monat», 288/1983, und: Die Zukunft
der westlichen Welt, 1979.
Karl Heinz Bohrer: Die drei Kulturen, Frankfurt 1979.
Arnold Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter, Hamburg

1957.
Jürgen Habermas: Die Moderne - ein unvollendetes
Projekt, in: Kleine Politische Schriften, Frankfurt 1981, und:
Der Eintritt in die Postmoderne, in «Merkur» 7/1983.
Michail Lifschitz: Krise des Hässlichen. Vom Kubismus zur
Pop-Art, Dresden 1972.
Hans Platschek: Faust, der ein Idiot ist. Über den
Dilettantismus, in: «TransAtlantik», November 1982.
Susan Sontag: Kunst und Antikunst, München 1980.

«Kunstszene Zürich», 1984, zensuriertes Plakat von Peter
König

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/2/1985


	Avantgarde heute : eine Theorie der Interpretation? : zwischen symbolischer Reflexion und Authentizität

