
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 71 (1984)

Heft: 6: Spiegel und Licht im Raum = Miroir et lumière dans l'espace =
Mirrors and lights within space

Artikel: Reflektierte Spiegelungen

Autor: Eco, Umberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-54260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-54260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Standpunkt

:

fr-;-:- >

48 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984



Reflektierte Spiegelungen

Umberto Eco

Reflektierte Spiegelungen
Zur Semiotik der Spiegel- und Lichtbilder
Nicht der Spiegel, sondern seine Fähigkeiten, Wahrheiten zu erzählen, zu täuschen, zu lügen, zu zaubern, haben ihn seit

Jahrhunderten zum Synonym für semiotische und literarische Bilddeutungen gemacht. Das vergebliche Streben nach «flüchtigen
Scheinbildern», das Ovid an Narcissus' Leichtgläubigkeit entdeckt, das «Blickwispern» der Spiegel, dem der Passageraum sein
Echo leiht (Walter Benjamin), und Umberto Ecos «Katoptrik versus Semiotik» thematisierten die (oft widersprüchlichen)
Zusammenhänge von Sprache, Bewusstsein und (Spiegel-)Bild: Hinweise und Anregungen, die die Architektur des Spiegels als semioti-
sches System ergänzen.

Sur la semantique des reflets et des images lumineuses
Non pas le miroir mais sa propriete de raconter des verites, de tromper, de mentir, de metamorphoser en a fait depuis des

siecles le synonyme de la semantique et de la metaphore. La vaine recherche de «mirages ephemeres» qu'Ovide decouvre dans la
nai'vete de Narcisse, la «clin d'oeil» du miroir, celui qui confere son echo au passage (Walter Benjamin) et la «Katoptrik versus
Semiotik» d'Umberto Eco thematisent les rapports (souvent contradictoires) qui relient la langue, la conscience et les reflets:
indications et impulsions qui analysent l'architecture du miroir comme Systeme semantique.

On the Semiotics of Mirror and Light Images
Not the mirror itself but his ability to teil the truth, to deceive and to lie as well as to east spells have made it for centuries

already into a synonym of semiotic and literary interpretations of images. The vain attempt of reaching out for "fleeting illusions"
that Ovid saw in Narcissus' gullibility, the "whispering images" of mirrors lent an echo by a passage-way (Walter Benjamin) and
Umberto Eco's "Catoptrics versus Semiotics", all have at their topic the (more often than not self-contradictory) relationship
between language, awareness and (mirror) image: cues and Stimuli analysing the architecture of mirrors as a semiotic System.

Katoptrik versus Semiotik
Wir wissen uns normalerweise

eines Spiegels zu bedienen. Dies bedeutet
aber auch, dass wir die Regeln der katop-
trischen Interaktion verinnerlicht haben.
Das Problem besteht eigentlich darin,
dass wir - um einen Spiegel richtig
verwenden zu können - erst einmal wissen
sollten, dass wir überhaupt einem Spiegel
gegenüberstehen (was auch in Lacans
Untersuchung die ausschlaggebende Bedingung

darstellt, dass nämlich der Spiegel
keineswegs eine reine Illusion noch eine
halluzinatorische Erfahrung vermittelt).

Haben wir einmal erkannt, dass
das, was wir erblicken, ein Spiegelbild
ist, gehen wir immer von dem Prinzip
aus, dass uns der Spiegel die «Wahrheit
sagt». Tatsächlich ist dieses Spiegelbild
derart echt und wahr, dass es sich nicht
einmal bemüht, sein Bild umzudrehen,
ähnlich wie das auf einer entwickelten
Fotografie geschieht, um uns die Illusion
der Realität zu vermitteln. Der Spiegel
erlaubt uns nicht einmal, ihm diese kleine
Schwäche vorzuwerfen. Ein Spiegel
«übersetzt» nicht, er gibt wieder, was auf
ihn auftrifft, genau so, wie er es «sieht».
Er erzählt uns mit einer nachgerade un-

Verbotene Reproduktion, 1937, Rene Magritte
Reproduction interdite
Reproduction illicit

menschlichen Präzision die Wahrheit,
wie das alle bestätigen können, die -
einem Spiegel gegenüberstehend - sich
nicht mehr länger über ihre eigenen
Jugendfrische zu täuschen vermögen. Unser

Gehirn interpretiert die auf der Retina

auftreffenden Daten, ein Spiegel
hingegen interpretiert ein Objekt niemals.

Gerade diese olympische, tierische
und unmenschliche Natur des Spiegels
erlaubt uns aber, ihm zu vertrauen. Wir
vertrauen im Endeffekt einem Spiegel im
gleichen Masse, wie - unter normalen
Bedingungen - unseren eigenen
Sinnesorganen.

Freaks: Zerrspiegel
Spiegelbilder sind keine Zeichen,

und Zeichen sind keine Spiegelbilder.
Und doch können Spiegel zur Produktion
von Vorgängen benutzt werden, die man
als semiotische zu definieren vermag.
Der erste dieser Ausnahmefälle ist das

Zerrspiegelbild, dessen erstaunliche
Wirkung bereits von arabischen Physikern
beobachtet wurde und auch im Roman de
la Rose Erwähnung fand. Einer Art
seltsamer Prothese gleichend, vergrössert
der Zerrspiegel und verzerrt die Funktion

eines Organs, ähnlich einem Hörgerät,
das die empfangenen Laute in

Popsongs verwandeln würde. Wenn wir Hal-
luzinogene einnehmen, nehmen wir auch

weiterhin Formen, Farben, Töne und
Gerüche wahr, wenn auch in veränderter
Art und Weise. Unsere Sinnesorgane
funktionieren unter ihrem Einfluss
normabweichend. Und doch wissen wir, dass

es sich dabei immer noch um unsere eigenen

Sinnesorgane handelt, denen wir
gewohnt sind zu vertrauen. Falls uns dabei
nicht bekannt sein sollte, dass wir in
Wirklichkeit unter Drogeneinfluss
stehen, vertrauen wir ihnen auch weiterhin,
wenn auch mit völlig unvorhersehbarer
Wirkung; falls wir uns dessen aber
bewusst sein sollten, also immer noch fähig
sind, unsere Reaktionen zu kontrollieren,

zwingen wir uns automatisch, die
erhaltenen Sinnesdaten zu interpretieren
und zu übersetzen, um so die «richtigen»
Wahrnehmungen rekonstruieren zu können

(oder vielleicht genauer: solche, die
denen der meisten menschlichen Wesen
möglichst analog sind). Das gleiche
geschieht im Falle des Zerrspiegels. Wenn
wir weder wissen, dass es sich um einen
Spiegel handelt, noch, dass er eine
Zerrwirkung beinhaltet, werden wir uns in
einer typischen Situation von
Wahrnehmungstäuschung befinden.

Wenn wir allerdings darüber orientiert

sind, dass wir einen Zerrspiegel vor
uns haben, zum Beispiel auf einem
Jahrmarkt, so wird der Fall für uns erst recht
interessant. Unsere Reaktion ist eine

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984 49



Standpunkt

zweifache: auf der einen Seite finden wir
es unterhaltend, das heisst, wir geniessen
die halluzinatorischen Charakteristika
dieses Mediums. Wir entschliessen uns
deshalb (das heisst um des Spielens
willen), die Tatsache, dass wir plötzlich drei
Augen, einen enormen Bauch oder sehr
kurze Beine zu haben scheinen, zu
akzeptieren; etwa so, wie wir das bei einem
Märchen tun. In Wirklichkeit verschaffen
wir uns aber auf diese Weise eine Art
Urlaub von der pragmatischen Seite des
Lebens: wir akzeptieren, dass der Spiegel,

der uns normalerweise die Wahrheit
erzählt, für einmal lügt. Doch die Tatsache,

dass unser Unglaube kurzzeitig ignoriert

wird, betrifft mehr die verzerrende
Prothese als das Bild selbst. Es handelt
sich hier um ein äusserst komplexes
Spiel: auf der einen Seite benehme ich
mich, als ob ich mich vor einem planen
Normalspiegel befände, der unzweifelhaft

die Wahrheit wiedergibt, und nun
plötzlich herausfände, dass er mir ein
«unwirkliches» Bild vorgaukelt (eines,
das mich nicht wirklich darstellt). Falls
ich nun dieses Bild akzeptiere, helfe ich
sozusagen dem Spiegel bei seiner Lüge.
Das Vergnügen, das mir dieses Spiel
bereitet, ist zwar nicht völlig semiotischer
Natur, jedoch von ästhetischer Bedeutung.

Ich verhalte mich auch anderen
«Prothesen» gegenüber in ähnlicher Weise,

zum Beispiel wenn ich die Welt durch
farbige Linsen hindurch betrachte. Doch
ist dieses Spiel nicht allzu verschieden
von jenem, das ich spiele, wenn ich mitten

in einem unglaublichen Stimmengewirr
meine Handflächen auf die Ohren

drücke, sie aber in rhythmischen
Zeitabständen immer wieder davon wegziehe,
um auf diese Art ein «unwirkliches», also
verfremdetes Geräusch zu erzeugen.

Gleichzeitig, oder jedenfalls unmittelbar

danach, kommt jedoch auch noch
eine andere Haltung ins Spiel: da ich
weiss, dass ich mich vor einem Spiegel
befinde, bilde ich mir ein, dass dieser auf
die eine oder andere Weise immer die
Wahrheit erzählt, weil er, wenn auch
schlecht und recht, die von meinem Körper

ausgehenden einfallenden Strahlen
reflektiert. (Natürlich gilt das gleiche
auch, falls ich jemanden anderen im
Zerrspiegel betrachte; es gibt jedoch kei¬

nen Zweifel daran, dass die ganze
Geschichte, psychologisch und von einem
narzisstischen Standpunkt aus betrachtet,
weitaus interessanter wird, wenn es sich
dabei um meinen eigenen Körper
handelt.)

Unter diesen Umständen interpretiere

ich die vom Spiegel her kommenden
Daten gleich, wie ich - in bezug auf die
Refraktionsphänomene - einen scheinbar

durch Wasser in zwei Teile zerbrochenen

Stab trotzdem als ungebrochen
interpretiere. Interpretationsregeln, die
der Enträtselung optischer Illusionen
dienen, existieren durchaus (wenn nicht auf
der Ebene der Wahrnehmung selbst, so
doch auf jener intellektueller Urteile).
Vor einem Zerrspiegel stehend, prüfe ich
einige der existierenden Projektionsregeln,

die besagen, dass eine gegebene
Länge oder Breite eines virtuellen Bildes
notwendigerweise in einer bestimmten
Beziehung zu den verschiedenen Längen
und Breiten des reflektierten Bildes
stehen müssen. Ich gehe nun so vor, als ob
ich einen Typus kartographischer Projektion

in die Charakteristika eines jeweils

Ein Blick in den Spiegel, 1930/31, Raoul Hausmann / Un
regard dans le miroir / Looking into the morror

anderen umsetzen musste. Diese
Projektionsregeln unterscheiden sich nicht von
denen, die ich dazu verwende, um in
einer stilisierten oder karikierenden Zeichnung

die Charakteristika eines Objekts
oder einer Objektklasse, die darauf
dargestellt wurde, zu erkennen. In diesem
Sinne stellt die Erfahrung des verzerrten
Bildes ein weiteres Schwellenphänomen
dar, das die Grenzen zwischen Katoptrik
und Semiosis verschiebt. Wäre das Zerrbild

in bezug auf seinen Referenten nicht
auch noch parasitär, würden wir zugeben
müssen, dass es viele semiotische
Charakteristika aufweist, wenn diese auch
ziemlich vage, unpräzise und unstabil
sein mögen. Ich bin in dieser Beziehung
(die immer eine von einem Wert zu
einem anderen Wert ist) zum Beispiel
gezwungen, mich als etwas anderes zu
sehen, als ich in Wirklichkeit bin (als einen
Zwerg, einen Riesen oder ein Monster
nämlich); dies gleicht dem Beginn eines

Generalisierungsprozesses, einer
Vernachlässigung des Referenten also, um so

um so besser den Wahrnehmungsgehalt
der Phantasie überlassen zu können -
selbst wenn dazu eine konstante
Unterdrückung nötig wird, die durch die
Einzigartigkeit des Phänomens kontrolliert
wird, das heisst einer kaltblütigen Evaluierung

der halluzinatorischen Situation.
Da gibt es dieses Zusatzwissen in bezug
auf das, was ich bin oder sein könnte, das

Heraufdämmern einer den Tatsachen
entgegenlaufenden «Wirklichkeit» - den
Beginn der Semiosis also.

Vielleicht, theoretisch durch diese

Möglichkeit stimuliert, verbannen wir
aber den Zerrspiegel auch in den Bereich
verzauberter Schlösser, um so die Grenzen

zwischen Katoptrik und Semiosis, die
wir instinktiv so gut abgegrenzt haben,
nicht in Frage zu stellen.

Prokatoptrische Inszenierung
Betrachten wir nun einen

beunruhigenderen Vorgang. Ich befinde mich in
einem Raum, vor mir steht ein vertikaler
Spiegel, der aber in bezug auf die von
meinem Körper ausgehenden Strahlen
schräg steht. In Wirklichkeit kann ich
selbst mich nicht sehen, jedoch jemanden
im angrenzenden Raum, der wiederum
nicht weiss, dass ihn jemand beobachtet.

50 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984



Reflektierte Spiegelungen

Dies gleicht dem Fall eines Sheriffs, der
einen Banditen, der einen Raum betritt,
nur deshalb erblickt, weil er in den Spiegel

oberhalb der Theke schaut. Solche
Fälle sind weiter ja nicht verwirrend. Wir
betonten ja bereits, dass der Spiegel eine
Art Prothese sei und manchmal auch die
gleichen Funktionen wie, sagen wir, ein
Periskop besitze. Aber stellen wir uns
nun vor, im angrenzenden Raum befinde
sich ein Subjekt S_, das sich der Tatsache,

dass ein Subjekt S2 es beobachtet,
zwar bewusst ist, gleichzeitig aber auch
richtigerweise annimmt, dass S2 dies
nicht realisiert. Nun will Su im Wissen
um die Unwissenheit von S2, dieses glauben

machen, es (S:) tue etwas Lobenswertes.

Sj benimmt sich deshalb in einer
Weise, die S2 als spontan interpretieren
muss, obwohl sein Verhalten sich in
Wahrheit bloss in bezug auf oder gegen
S2 ausrichtet. Sx inszeniert also eine
Theaterszene, deren Differenz zum echten

Theater allerdings darin besteht, dass
die Zuschauer das Theater für Realität
halten sollen. So benutzt Sj also das
Spiegelbild, um zu lügen. Beinhaltet nun eine
solche Situation etwas Semiotisches? Alles

darin ist semiotisch und doch nichts,
was das Spiegelbild als solches direkt
betrifft. Selbst in der Verbalsprache kann
ich ja eine durchaus wahre Erklärung
abgeben und dennoch meinen Zuhörer (in
bezug auf meine Ideen, Gefühle etc.)
etwas anderes glauben machen. Das gleiche

geschieht im vorliegenden Falle. Das
Spiegelbild enthält nach wie vor jedes
Charakteristikum langweiliger Bildtreue,
die es, falls S_ ehrlich handeln würde,
auch aufwiese; es gibt exakt das wieder,
was S_ tut. Nur dass das, was S_ tut,
bereits eine Inszenierung, eine Aufführung,
ist. Eine solche Mise en scene ist also ein
semiotisches Täuschungsmanöver.

Es gibt auch prokatoptrische
Inszenierungen für Filmzwecke. Unser
Vertrauen in die Bildtreue einer Kamera hat
normalerweise nichts mit unserem Glauben

an die «Wahrheit» der von der
Kamera erfassten Szene zu tun. Wenn ein
Film die Geschichte einer Fee und ihrer
sieben Zwerge mitsamt einer fliegenden
Kutsche erzählt, wissen wir sehr wohl,
dass es sich hierbei um eine fiktive Szene
handelt, obwohl wir der Aufnahmetreue

der Kamera, die die Szene auf Film
bannt, weiterhin vertrauen. Nur Kinder
betrachten eine solche Mise en scene als
Realität. Aber ihr Manko an
Wahrnehmungsreife fusst einerseits auf ihrer
fehlerhaften Kompetenz im Bereich der
Semiotik dieser Inszenierung und andererseits

möglicherweise auch auf der fehlenden

Kompetenz, die semiotischen
Aspekte des Filmens überhaupt zu
verstehen. Gleichzeitig gibt es aber auch ein
prokatoptrisches «Staging», das zu überaus

täuschenden Situationen führen
kann. Aber in diesem Falle sollte die
semiotische Analyse sich vom Spiegelbild
weg auf das «Staging», die Inszenierung,
hin verschieben, da die Spiegelbilder ja
blosse Übermittlungskanäle prokatoptri-
scher Mitteilungen sind. Diese Überlegungen

legen uns auch nahe, dass es
neben dem prokatoptrischen Inszenieren
auch noch eine Grammatik der einzelnen
Aufnahmen sowie eine spezifische Syntax

katoptrischen Redigierens gibt. S1

kann beispielsweise den Spiegel derart in
seinem Neigungsgrad verändern, dass S2

bloss einige der möglichen Szenen, die im

Mein Raum, 1966, Vasco Bendini / Mon espace / My room

angrenzenden Raum vor sich gehen,
sehen kann (unabhängig davon, ob die Szene

real oder bloss gespielt ist). Spiegel
sind immer Rahmen, Bestimmtes umfassende,

anderes ausklammernde Dinge.
Sie in einem bestimmten Neigungswinkel
zu plazieren heisst bloss, dieses ihr
Charakteristikum auszunützen. Einmal mehr
betrifft dieser semiotische Vorgang nicht
das Spiegelbild als solches, das ja bloss

wiedergibt, was der Spiegel «sieht»,
sondern eine Manipulation des
Übermittlungskanals.

Stellen wir uns nun vor, Sj verfüge
über eine Fernsteuerung, die ihm erlaube,

den Spiegel nach Gutdünken in
seinem Neigungswinkel zu verändern.
Wenn der Spiegel nun in einer bestimmten

Winkeleinstellung ein bestimmtes
Objekt zeigt und in einer anderen
Einstellung jemanden, der mit leerem
Gesichtsausdruck vor sich hin starrt, so

vermag S2 seinerseits katoptrische Bilder zu
schaffen, die jenen, die man in der
Filmredaktion mit dem Begriff des Kuleshov-
Effekts bezeichnet, gleich sind. Je nach
der von Sx nun durchgeführten Bearbeitung

der Bilder vermag es S2 glauben zu
machen, der Mann im angrenzenden
Raum betrachte die verschiedenen
gezeigten Objekte mit Gefühlen der Wut,
der Lust oder der Überraschung. Ein
rasches Spiel mit dem Neigungswinkel, und
der Spiegel kann S2 dazu verführen, die
wirklich bestehenden Raumverhältnisse
zwischen den einzelnen Objekten falsch
zu interpretieren. In diesem Falle vermögen

die sich bewegenden Spiegel eine
echt semiotische Situation, eine
Geschichte, eine Fiktion, ein doxastisches
Gemisch zu erzeugen.

Katoptrisches Theater
Gerade durch Phänomene wie etwa

eine Fata Morgana werden wir dazu
angeregt, uns mit anderen Spiegelspielen
abzugeben, die im Verlauf der Jahrhunderte

unter dem Namen des Theatrum
catoptricum, Theatron polydictium,
Theatrum Protei, Speculum heterodictum,
Multividium, Speculum multiplex, Tabula
scalata etc. bekannt wurden (siehe Bal-
trusaitis, 1978). All diese Dinge können
in drei Hauptklassen unterteilt werden:

A. Spiegel multiplizieren und ver-

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984 51



Standpunkt

ändern das virtuelle Bild eines Objektes,
das, irgendwie theatralisch präsentiert,
vom Beobachter als vom Spiegel reflektiertes

Bild erkannt wird.
B. Ausgehend von einem theatralisch

präsentierten Objekt, schafft ein
geeignetes Zusammenspiel verschiedener
gewölbter Spiegelflächen echte Bilder,
die dem Zuschauer als Wunder
erscheinen.

C. In geeigneter Weise angeordnete
plane Spiegel schaffen auf einer Spie-

geloberfläche das Bild mehrerer übereinander

plazierter, einander entgegengesetzter

oder miteinander verschmolzener
Objekte, so dass der Betrachter, im Un-
wissen über das katoptrische Spiel, den
Eindruck gewaltiger und beeindruckender

Erscheinungen erhält.
Im ersten Fall ist der Betrachter

sich des katoptrischen Spieles bewusst, so
dass er sich in der gleichen Position befindet

wie der, der persönlich ein Set von
Spiegeln kontrolliert, die sich in verschiedenen

Winkelgraden gegenüberstehen.
Er mag dabei die Manipulation der
Übermittlungskanäle von einem ästhetischen
Gesichtspunkt aus geniessen. Wenn er
das Entstehen eines Schauspiels mit Hilfe
eines Binokels (Mikroskop für beide
Augen) beobachtet, kann er seine Wahrnehmung,

sein optisches Erkennungsvermögen
dieser Manipulation verbessern. Im

Gegensatz dazu soll die Inszenierung
selbst die ästhetische Wahrnehmung der
von der Prothese (dem Kanal) offerierten
Möglichkeiten verbessern. Jeder ästhetisch

genossene Vorfall beinhaltet eine
Selbstreflexion; unsere Aufmerksamkeit
konzentriert sich nicht bloss auf die Form
der Nachricht, sondern auch auf die Art
und Weise, wie die verschiedenen Kanäle
benutzt werden. So wird auch die
Leistung eines Orchesters nicht allein in
bezug auf die Melodie (die als solche vom
Kanal unabhängig ist) geschätzt, sondern
auch wegen der Art und Weise, in der die
Möglichkeiten eines jeweiligen Instruments

ausgenützt werden.
In den Fällen B und C finden wir

uns wieder in der Situation der Fata Mor-
gana und anderer optischer Illusionen.
Spiegel dienen einmal mehr als Kanäle,
auf die der Beobachter seine Aufmerksamkeit

nicht richten kann, da ihre Prä-

52

r|B**"

Y

•vft
\

-,-.¦¦

^y:f$^-^y^m£.

Mondavisione, 1982, Air Studio

Flipperkasten mit Spiegel, 1983, Ficalbi, Banomi, Bozetti,
Carama, Gemmani / Jeu electrique avec miroir / Pin-ball
machine with mirror

senz ihm unbekannt bleibt. Im äussersten
Fall geniesst er die Ästhetik einer Mise
en scene, von deren Natur er nichts
weiss. Und falls er der Meinung sein sollte,

er stünde einem Wunder gegenüber,
nimmt er dieselbe Position ein, die ein
Beobachter innehat, der, sich selber im
Spiegel erblickend, einen Eindringling
wahrzunehmen meint: eine reine
Wahrnehmungstäuschung also statt einem
Spiegelbild, das auch als solches erkannt
wird.

Aus: Catottria versus semiotica
(Auszüge), «Rassegna» 13/1983
Übersetzung: Susanne Leu

Narcissus und Echo
Publius Ovidius Naso

Alles bewundert er selbst, was wert ihn
macht der Bewundrung;
Sich ersehnt er betört; der preist, wird
selber gepriesen,
Der da strebt, erstrebt, und zugleich
entzündet und brennt er.
Wie oft naht er umsonst mit Küssen dem
trügenden Borne!
Wie oft mitten hinein, den gesehenen
Hals zu ergreifen,
Taucht er die Arm' in die Flut und fasst
sich nicht in den Wellen!
Unwissend, was er erblickt, glüht für das

Erblickte der Jüngling:
Der sein Auge betrügt, der Wahn auch
hält es gefesselt.

Der Mythos vom Narcissus oder
die andere Version vom Sündenfall
Georg Brunold
Das 3. Buch von Ovids Metamorphosen

und Moses 1, 3 (Die Vertreibung
aus dem Paradies), zwei prononcierte
Texte, handeln von ein und demselben
eminenten Stoff: der Geburt der Art im
ersten Akt der Selbsterkenntnis. Was im
einen Falle ein Apfel über uns brachte,
brachte im andern Falle der Spiegel. Die
Geschichte vom Schicksal des Narcissus
verteidigt bedingungslos die Souveränität
des Ästhetischen im Widerstand gegen
das biblische Auslieferungsbegehren unter

die Exklusivhoheit der Moral, die mit
der Verdammung zur Arbeit in die
Geschichte trat.

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 6/1984



Reflektierte Spiegelungen

Si se non noverit*
Echo, die Nymphe, war vormals zu

schwatzhaft und gibt, seit dafür drakonisch

bestraft, lakonisch die letzten Worte

zurück. Sie traf auf Narcissus; der
wollte sie nicht. Ihr Kummer nahm ihr
den Leib. Das war vor dem Sündenfall
des Narcissus. Ein Spiegel tat not. Ob
seiner Schmähungen - nicht nur Echos -
führte Nemesis den Narcissus zum Teich.
Dort spiegelte er sich zum erstenmal, und
es zog ihn, der sich nicht kannte, zu sich.
Was lag da vor? Geöffnete Augen! - wie
drüben in Eden. Doch der Schönheit war
Narcissus innegeworden, der Schönheit
und darum Begehrlichkeit, nicht einer
Nacktheit, wie die biblischen Zeuger des

Menschengeschlechts. Liebe war das am
Teich, und weil Liebe Verlangen, nicht
Laster und Scham wie drüben in Eden.

Über die Liebe aber gebietet nicht
das erste Gebot des Geschöpfs, seine
Erhaltung. In den Apfel ein Biss, in der
Schöpfung ein Riss. Und fortan ins
Angesicht Schweiss! - donnerte es drüben in
Eden. Das drang nicht herüber bis zu
Narcissus. Narcissus verbarg sich nicht.
In den Spiegel ein Blick, für ihn kein
Zurück. Und dem Erwerb, dem Bann über
den Endlichen, entfloh er im Hungertod.
«Leb wohl!» rief er jenem im Teiche zu,
«leb wohl!» vernahm er zurück - denn
Echo war treu geblieben. Seitdem spiegelt

Narcissus sich als eine Blume im
Teich. Während wir ackern.

Spiegel
Walter Benjamin

Blickwispern füllt die Passagen.

Da ist kein Ding, das nicht ein kurzes

Auge, wo man es am wenigsten
vermutet, aufschlägt, blinzelnd schliesst,
siehst du aber näher hin, ist es
verschwunden. Dem Wispern dieser Blicke
leiht der Raum sein Echo. «Was mag in
mir, so blinzelt er, sich wohl ereignet
haben?» Wir stutzen. «Ja, was mag in dir
sich wohl ereignet haben?» So fragen wir
ihn leise zurück.

Die Frauen sehen sich hier

Der greise Seher Teiresias gab auf die Frage, ob Narcissus

das Alter der Reife erreichen werde, zur Antwort:
«Wenn er sich nicht kennen wird.»

* Wahrheit und Trug sind nämlich Adam und Eva, Vater
und Mutter von Gut und Bös, von Abel und...

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984

-

P j

mehr als anderswo, daraus ist die
bestimmte Schönheit der Pariserinnen
entsprungen. Ehe ein Mann sie anblickt,
sehen sie sich schon zehnmal gespiegelt.
Aber auch der Mann sieht sich physio-
gnomisch aufblitzen. Er gewinnt schneller

sein Bild als anderswo und sieht sich
auch mit diesem seinem Bilde sch(n)eller
einig werden. Sogar die Augen der
Passanten sind verhängte Spiegel.

Blicken zwei Spiegel einander an,
so spielt der Satan seinen liebsten Trick
und öffnet hier auf seine Weise (wie sein

Narciso, 1600, Caravaggio

Narciso 1976,1982, Roberto Barni

Partner in den Blicken der Liebenden
tut) die Perspektive ins Unendliche. Sei

es nun göttlich, sei es satanisch: Paris hat
die Passion der spiegelgleichen Perspektiven.

Der Are de Triomphe, Sacre

Coeur, selbst das Pantheon erscheinen
von weitem wie Bilder, die niedrig
schweben, öffnen die Fata Morgana
architektonisch.

Aus: Das Passagen-Werk, 1927—

1940, Suhrkamp, Frankfurt a.M., 1982,
zweiter Band

Ein Blick in den Spiegel
Georg Brunold
Einst fiel Licht auf die Welt, und es

fiel uns ins Auge. Er, der Spiegel, rückte
die Welt und ihr Licht ins Licht unserer
selbst, das wir, unser Auge erblickend, in
ihm erblickten. Seit dem Sündenfall und
seit Narcissus bevölkert der Spiegel mit
uns das Reich von Wahrheit und Trug.**
Dort ist er, der Spiegel, der Ort unserer
Begegnung mit uns selbst. Doch wir
begegnen im Spiegel auch ihm, seinem
Eigensinn, den Geheimnissen seines
Geschäfts: des Spiegeins. Schenkt der Spiegel

ein Bild? Oder gar ein Zeichen? Kol-
laboriert er mit der Semiose, der
opportunistischen? Irrtum, der Spiegel spiegelt
wohl Signifikanz, ihr Schöpfer war er
indessen nie. Sein Gesetz nämlich ist nicht
Konvention, seine Verfassung ist die Optik.

Könnte er auch, wie die Zeichen,
lügen? Nur ihr, der Optik gehorcht er, und
sie lässt ihn teilhaben an ihrer
Unbestechlichkeit. Sie entscheidet, ob er zerre
oder ob nicht. Und von ihr können auch
wir es erfahren, wenn er uns manchmal
im Zweifel lässt, wenn wir sie kennen
und wenn wir sie fragen. Gebaut aber hat
den Spiegel nicht sie, die Unbestechliche.
Das war unsere Mutter, Natur, oder oft
auch, seit längerem, waren es wir. Natur
half sich öfters beim Zufall aus, und wir
verdingten den Vorbedacht. Er selbst,
der Spiegel, bleibt ein unschuldiges
Früchtchen, wie auch Natur. Aber wir?
Wenn wir in ihm uns wiederfinden,
finden wir in ihm oft keine Spur von Optik.
Sie schläft dann hinter ihm tief. Oft ist es

nicht Rücksicht auf sie, wenn wir nicht
fragen, ob er ein bisschen auch zerre oder

gar nicht. Wenn wir uns darüber im
Unklaren lassen. Wer ausserdem, der sich

53



Standpunkt

im Spiegel beguckt, kennte die Optik
auch gut genug, ihr die treffende Frage
zu stellen? Wir sprachen vom Spiegel
schon hin und wieder als «wahrem Bild».
Doch wenn wir ihn irgendwo finden oder
ihn bauen - wollen wir von ihm das wahre

Bild? Oder gilt unser Vorzug hin und
wieder dem Trug? Mögen wir beides sauber

getrennt? Oder setzen wir auf
Verschnitte?

In aller Frühe war auch das Licht
schon hinzugetreten. Trunken war es
dabei auf den Spiegel gefallen, das Licht,
und dabei auch auf das Bild. Oft schon ist
unter dem Aufprall des Lichts, des herrlich

trügerischen, die Wahrheit des Bildes

k.o. gegangen und nicht wieder
aufrecht ins Licht getreten.

Hätte also uns Baumeister des
Spiegels nicht immer und überall das Projekt

des wahren Bildes gereizt? Hätten
wir gerne geschminkt, dem Spiegel insgeheim

Töne verpasst? Wir fragen für einmal

nicht nach dem Motiv. Vielleicht
war, was wir wollten, Spass, nicht bloss
Ernst? Und wollten dabei überhaupt
nicht das Bild, denn vielleicht macht das
Bild nicht den grossen Spass? Lang
vordem wuchs aus dem Spiegel schon unsere
Ahnung: Der Spiegel, der spiegelt,
begnügt sich nicht mit dem Bild. Das Bild,
bei weitem ist es nicht vom Format der
Taten des Spiegels. Die nämlich spielen
mit anderen Dimensionen. Wir sahen im
Spiegel: Der Spiegel kann zaubern! Wir
Wessen ihn also zaubern! Das machte
Spass! Aus dem Spiegel bauten wir ganze
Gärten, zuerst, um uns darin ganz gut zu
sehen, später dann aber auch, um uns
darin ganz zu verlieren. Und auch, um
uns ganz woanders wiederzufinden, als

wo wir sind. Da gab nun wirklich das eine
das andere. Der Spiegel machte kleine
Räume zu grossen und zauberte sie an
die Stelle, wo er die Mauer weggezaubert
hatte. Aus dem Boden zauberte er Höhen

und in ihnen die Gesetze der Schwere

hinweg. Er zauberte Tiefe in die Fläche

und in sie auch Kontur um Kontur.
Das löste ihn auf, den Block. Wo nichts
war, schaffte er etwas herbei, und gefiel
ihm ein Etwas, machte er es zu vielen
und streute sie aus, liess sie schwärmen.
Er tat das sogar mit den Sonnen. Und
manchesmal brachte er Stücke vom Blau

des Himmels mit sich herunter. Manches,
nicht nur Links und Rechts, brachte er
durcheinander, wie er es wollte. Wo
Licht nicht eintrat, zauberte es der Spiegel

ins Dunkel. Zuletzt aber zauberte er
Bewegung ins Starre und in die Bewegung

grosse Offenheit.
Ein grosser Zauberer wahrlich -

nur am Bild war ihm länger schon nicht
mehr so sehr gelegen -, ein grosser
Zauberer war er, der Spiegel. Spielerisch
ging er zu Werk. Und spielerisch wiederholte

er alles, wenn es gefiel, wiederholte
es, jedesmals anders, wieder und wieder.
Überall, wo und wann er Einlass fand in
die Varietes aller Städte und Dörfer, tat
er's. Und er wird es weiter tun, wo und
wann immer man ihn liebt. Er aber liebt
am meisten das Licht, das stürmische
Licht.

Exkurs: Nachtleben
Wolfgang Schivelbusch
Im 17. Jahrhundert wurde die

Nacht, die bis dahin Terra incognita
gewesen war, gleich von zwei Seiten her
entdeckt und erschlossen. Wir sahen, wie
die Polizei sie in der Strassenbeleuchtung
überschaubar und kontrollierbar machte.
Gleichzeitig mit dieser Ordnungsbeleuchtung

entwickelte sich als deren
Gegenstück die Festbeleuchtung der barok-
ken Illuminationen und Feuerwerke. «Es
gibt kein glanzvolleres Schauspiel und
keines, das bei öffentlichen Festen
allgemeiner beliebt ist», heisst in Michel de
Pures «Idee des Spectacles Anciens et
Nouveaux» (1688) über diese
Lichtdarbietungen: «Bei fast allen Nationen dient
es dazu, der Freude über einen grossen
Erfolg Ausdruck zu verleihen.»

Die Verwendung des Feuers als
Ausdruck der Freude ist uralt. Seine älteste

Form ist das Freudenfeuer. Es
bestand gewöhnlich aus einem Scheiterhaufen,

der in wilder Lohe niederbrannte.
Dabei war es nicht nur die hell leuchtende

Flamme, von der die Wirkung
ausging, sondern das komplexe Gesamterlebnis

von Brand, Zerstörung und
Beleuchtung. Man möchte das archaische
Freudenfeuer als das Saturnalienfest des
Herdfeuers bezeichnen, die Aufhebung
der Schranken des Alltags, die Ekstase,
die aus solcher plötzlichen Befreiung ent¬

steht. Illumination und Feuerwerk traten
die Nachfolge des Freudenfeuers an.
Noch im 17. Jahrhundert wurden sie in
Frankreich als «Feux de Joye»
zusammengefasst. Sie kultivierten, ordneten
und disziplinierten dessen ungezügelte
Gewalt. Sie übertrugen gleichsam das
Hofzeremoniell in Feuerschrift. Stellten
die Tausenden von Kerzenlichtern einer
Illumination und die Figurationen eines
Feuerwerks im nächtlichen Himmel aufs

genaueste kalkulierte geometrische
Ordnung dar, so erhielt sich in ihnen doch
gleichzeitig etwas von der Pyromanie des

ursprünglichen Freudenfeuers. War das
barocke Feuerwerk einerseits blosse
Ausführung der Partitur des Feuerwerksmeisters

im Dienste des Herrschers, so

war es doch zugleich auch Funkenregen,
Aufsteigen und wunderbares Zerplatzen
von Raketen, Leuchtkugeln und Schwärmern,

also ein dauernd sich veränderndes
Spiel feurigen Lichts, ganz wie im
Freudenfeuer. Ja sogar noch zu einer Zeit, da
Illumination und Feuerwerk bereits äs-
thetisiert waren, gab es gelegentliches
Aufleuchten der alten Urgewalt des Feuers

in einem Feuerwerk, das eigentlich
noch keines war. «Als im Jahre 1515 die
Nachricht von dem Siege Franz I. über
die Schweizer bei Marignano nach Rom
kommt, erwirbt ein Orsini einen ganzen
Block von Häusern, die er mit brennbaren

Stoffen und Pulver vollstopft und als
Freudenfeuer beinahe neronischen Aus-
masses anzündet.»

Die Lichtdarbietungen des Barock
waren Teil seiner Festkultur. Sie erleuchteten

das nächtliche Fest, die wohl
bedeutsamste Innovation der höfischen
Kultur des Barock. Im Mittelalter und
noch in der Renaissance waren die Feste
im hellen Tageslicht gefeiert worden.
Nun begannen sie nach Sonnenuntergang.

«Um acht oder neun Uhr ist Theater,

um Mitternacht ein Souper..., und
danach ist Tanz bis zum Morgengrauen.
Und wenn in der Dämmerung die Karossen

vom Hofe heimkehren, begegnen sie
in den Gassen den Bürgern, die sich an
ihre Arbeit begeben.» Diese Beschreibung

von Richard Alewyn deutet bereits
die Motive an, die hinter der Verlagerung

des Festes in die Nacht lagen. Zu
feiern, während die arbeitende Bevölke-

54 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984



Reflektierte Spiegelungen

rung ruhte - und sich zur Ruhe begeben,
wenn die Handwerker und Bürger ihren
Arbeitstag begannen -, das war eine
Umkehrung der gewöhnlichen Ordnung und
ein soziales Privileg, durch die das Fest
einen erhöhten Reiz erhielt. Dazu kamen
die Eigenschaften und Zustände, die seit
alters her mit der Nacht als der Gegenwelt

zum Tage verbunden wurden: Die
Nacht öffnete dem Menschen Bereiche,
die ihm tagsüber verschlossen blieben;
sie brachte ihn in eine direktere Beziehung

zum Kosmos; sie löste die festen
Formen auf und verwischte die Übergänge

zwischen Wirklichkeit und Einbildung.

Erstrahlte diese Nacht in einer
zauberhaften Festbeleuchtung, so war - wie
durch eine Droge - die Entrückung von
der Tagesrealität vollendet, der «Schauplatz

eines zweiten, symbolischen
Lebens» (Alewyn) geschaffen.

Das Nachtleben, das sich seit dem
18. Jahrhundert in den europäischen
Metropolen herausbildete und zu einer der
charakteristischen Erscheinungen der
modernen städtischen Zivilisation wurde,
hat seinen Ursprung in dieser Nachtkultur

des Barock. Es begann um 1700 in
England mit den Vergnügungsparks
(Pleasure Gardens) vom Typ Vauxhall
und Ranelagh. Diese lassen sich am
besten als kommerzielle Nachahmungen
der höfischen Festkultur definieren. Die
Darbietungen, die man gegen Eintrittsgeld

besichtigen konnte, bestanden aus
Konzerten, Illuminationen und
Feuerwerken, dazu wurden Speisen und
Getränke serviert und gelegentlich getanzt.
Obwohl diese Parks auch tagsüber geöffnet

waren, begann das eigentliche Leben
doch erst abends, in Vauxhall zwischen
sechs und acht Uhr, und verlagerte sich
im Laufe der Jahre immer weiter in die
Nacht hinein. «Die neueste Mode ist das

Zu-spät-Kommen», bemerkt Horace
Walpole 1777: «Jedermann sucht sich
durch Zu-spät-Kommen hervorzutun,
und das führt natürlich dazu, dass
niemand wirklich zu spät kommt. Zur Zeit
ist es üblich, Ranelagh zwei Stunden
nach der <regulären> Zeit aufzusuchen.»
Diese Art der Verspätung war im 18.

Jahrhundert nicht eine yorübergehende
Mode, sondern Teil einer allgemeineren
Entwicklung.

- ¦• •

feMb aS

-

S

Ät ¦ i riV '^"" •

y

Wie sich der Hof durch die Einhaltung

demonstrativ später Tages- und
Nachtzeiten vom Bürgertum distanziert
hatte, so suchte dieses sich nun von den

Kleinbürgern und Handwerkern abzusetzen.

Je später der Tag begonnen wurde,
um so höher der soziale Rang. Die Folge
war eine Verschiebung sämtlicher Tageszeiten

immer näher zum Abend hin. Früh
aufstehen, frühzeitig die jeweilige Mahlzeit

einnehmen, früh zu Bett gehen, das

wird seitdem das Erkennungszeichen der
einfachen Leute. Spät aufstehen, spät ins
Kontor sich begeben (unter Umständen
auch bis spät in den Abend dort bleiben),
spät die Mahlzeiten einnehmen und nach
einer ausgedehnten Soiree (anstelle des

Feierabends der unteren Bevölkerungsschichten)

zu Bett zu gehen, daran
erkennt man seitdem die besseren

Projekt einer Stadtbeleuchtung (1882). Nach dem «System
Partz» sollte Paris mit Hilfe von Lichttürmen beleuchtet
werden, die gleichmässig über das Stadtgebiet verteilt
waren. Die Lichtquelle - eine starke Bogenlampe - lag unter
dem Strassenpflaster. Mittels eines grossen, an der Spitze
des Turms angebrachten Reflektors wurde Helligkeit
verteilt / Projet d'eclairage urbain (1882). Selon le «Systeme
Partz», Paris devait etre eclaire ä l'aide de tours lumineuses
regulierement reparties dans toute la ville. La source lumi-
neuse - une lampe ä are de forte puissance - etait noyee
dans le pavage de la Chaussee. Un grand reflecteur monte
au sommet de la tour repartissait la lumiere / A Town
Illumination Project (1882). According to the "Partz
System", Paris was to be illumined by towers of light, spread
evenly all over the urban area. The source of light - a

streng are lamp - was placed below the pavement. Light
was spread by a big reflector, fixed to the tip of each tower

Kreise..
Diese neue Tages- oder vielmehr

Nachtordnung kennzeichnete nicht nur
den sozialen Abstand zwischen der Lei-
sure Class und der arbeitenden Bevölkerung,

sondern ebenso die Differenz
zwischen Metropole und Provinz. Deutsche
Reisende, und zwar Fürsten und
Handwerker gleichermassen, zeigten sich im
frühen 19. Jahrhundert immer wieder
davon überrascht, wie spät in die Nacht hinein

Paris und London lebendig blieben.
«Die Oper dauert bis nach ein Uhr...»,
berichtet Fürst Pückler aus London in die
sächsische Heimat, «man kommt selten

vor drei oder vier nach Hause... Vor
zwei Uhr nachmittags wird dafür auch die

grosse Welt nicht lebendig...»
Es ist dieses nächtliche Geschäfts-,

Vergnügungs- und Beleuchtungsleben
der Grossstadt, das wir im folgenden als

Nachtleben bezeichnen wollen. Seine

eigentümliche Stimmung erhält es durch
das Licht, das aus den Geschäfts- und
Vergnügungslokalen - Cafes, Restaurants

und vor allem: Luxusgeschäften -
aufs Trottoir und die Strasse fällt. Dies
Licht soll Passanten und potentielle Käufer

anziehen, es ist Reklamelicht oder
kommerzialisierte Festbeleuchtung, im
Unterschied zur polizeilichen
Ordnungsbeleuchtung der Strassenlaternen. Die
Sphäre des kommerziellen Lichts verhält
sich zu der des polizeilichen wie die
bürgerliche Gesellschaft zum Staat. Wie der
Staat - dessen Bezeichnung als
Nachtwächter in diesem Kontext ganz besonders

trefflich klingt - die Sicherheit
garantiert, in der die bürgerliche Gesellschaft

ihren Geschäften nachgehen kann,
so stellt die öffentliche Beleuchtung den
Sicherheitsrahmen her, in dem sich die
kommerzielle Beleuchtung entfalten
kann. Wenn nach Geschäftsschluss die
kommerzielle Beleuchtung verlöscht,
dann werden die Strassenlaternen -
deren schwacher Lichtschein im «Lichtermeer»

der Reklamebeleuchtung untergegangen

war - wieder sichtbar und treten
in Aktion als die Hüter der Ordnung, die
sie immer waren.

Aus: Lichtblicke, Zur Geschichte
der künstlichen Helligkeit im 19.

Jahrhundert, Carl Hauser Verlag, München,
Wien 1983

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 6/1984 55


	Reflektierte Spiegelungen

