
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 70 (1983)

Heft: 11: Modell : ein architektonisches Medium = La maquette : un milieu
architectural = Model : an architectural medium

Artikel: Irrlichternde Moderne

Autor: Brunold, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-53539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-53539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum

Irrlichternde
Moderne

Grundfragen der Architektur
in der kulturkritischen Optik Adornos.

Programmatisches aus Anlass
des 80. Geburtstags von Theodor W.
Adorno

Georg Brunold, der Autor des

folgenden Essays, war mehrere Jahre
in Forschung und Lehre am
Philosophischen Seminar der Universität
Zürich und nebenbei als freier Feuilletonist

tätig. Er lebt zurzeit in Kairo. EH

«Wird dem Gedanken eilends
die Legitimation abverlangt, wozu er
nun gut sei, so stellt man ihn meist an
dem Punkt still, an dem er Einsichten
zeitigt, die eines Tages, unvorhergesehen.

..» So oder andersrum, ohne
ein verlegenes Wort der Entschuldigung

betreten Philosophen nun schon
seit längerem kein fachfremdes
Terrain.

Die flächendeckende
Verödung der zeitgenössischen baulichen
Realitäten bildet nicht mehr als ein
Verdachtsmoment, die ästhetische
Orientierung der Architektur stehe
nicht zum besten. Zu weit hat sich die
ästhetisch-theoretische Grundsatzdiskussion

von den realen
Umsetzungsmöglichkeiten emanzipiert, als dass

man in den ökonomischen und
technologischen Gaps die massgeblichen
Ursachen einer ästhetischen
Desorientierung vermuten möchte.
Ebensowenig wird jemand die
Verantwortung fürs städtebauliche Desaster

in einem Defizit an Besinnung
aufs ästhetisch Grundsätzliche
suchen. Nicht die Sonntagsschule
desozialisiert die Kinder. Erhält man
indessen unter dem neoornamentalen
Torbogen zur Postmoderne auch die
ideelle Krise alsbald bescheinigt, hat
man zu Recht theorieeigene Gründe
gewittert. Wo driftet das heute hin?
Tastet die Hypersachlichkeit ihren
Weg zurück ins Menschengerechte,
oder schlingert die Errungenschaft
der Moderne am havarierten
Fallschirm dem umweltzerstörenden
Formenchaos entgegen? Nicht erst die
Frage, ob ästhetisch hinan oder hinab,

schüfe Verwirrung. Es ist das
Malaise der Verständigung darüber, was
denn es näherhin sei und gewesen sei,
dessen prekäre Entwicklung die
Diskussionen in Aufruhr hält. Die ästhetische

Verständigung darüber
verlangt nach ästhetischer Reflexion,
und dort, wo krankende Verständigung

an ihrer Begrifflichkeit krankt,

ist der Einsatz fach- und sachüber-
greifender theoretischer Erörterung
indiziert. Dass die neuere theoretische

Ästhetik gegen verschwisterte
Disziplinen durch Stoffnähe absticht,
stiftet allein keine grosse Zuversicht.
Zur Architektur zeigte sie sich kaum
hingezogen, zuwenig Raum liess der
Eifer auf Suche nach Schlüsseln zur
Esoterik der avantgardistischen
zweckfreien Künste, zur Atonalität,
zum Ungegenständlichen, zum
Absurden; die Problematik lag jedem
Zweckprodukt zu weit ab. Komplementär

hielt sich die Architektur in
ästhetischen Belangen für autark. So
fällig heute die Befruchtungsversuche,

so ungewiss noch sind die
Aussichten.

Adorno?
Was suggeriert Hoffnung auf

Orientierungshilfe bei Adorno?
Adorno hat zu ästhetischen Problemen

in der Architektur sich nur ganz
marginal und mit Betonung seiner
Inkompetenz geäussert. Dieser
Umstand entscheidet nichts, wo eingangs
die Diagnose Ungenügen der fachinternen

Erörterung konstatiert.
Bestimmend ist, dass Adornos Kulturkritik

die eindringlichste Sensibilität
für die heute beherrschenden Probleme

ausgebildet hat, dass Adornos
Reflexion den avanciertesten Stand
des ästhetischen Bewusstseins
repräsentiert. Seine Ästhetik enthält - und
das hat Gewicht - die tiefst
durchdachte Theorie der Moderne. Adornos

rastloser Sorge ums ungesicherte
Wahre unterm Überdruck des dingfesten

Halbwahren verdanken wir das
meiste der gebliebenen Kraft in der
Resistenz gegen gedankliche Regression

auf jedwelche unter den handlichen

Doktrinen des Stands unserer
heutigen kulturellen Dinge.

Theoretische Attraktivität -
und das zumal für die Problematik
der Architektur - sichert der Ästhetik

Adornos ihr Materialismus: Sie
sucht sich den Weg zum Kunstwerk
über deren Produktion, das Werk
entschlüsselt sich ihr, wenn irgendwie,

als Reaktion auf die
historischmateriellen Bedingungen seiner
Produktion. Kaum ein Kunstwerk
bezeugt das in stärkerer Evidenz als der
Bau.

Wie für Adornos Werke
insgesamt, gilt in besonderem Masse für
seine Ästhetik1, dass sie keinerlei
Resümee erlaubt, so wenig als ihr Stoff,
denn nur an ihm - auch wenn sie über
ihn hinausmuss - kommt und ist sie in
Gang. Das Folgende setzt sich, dem
Rahmen entsprechend, bescheidene

Ziele: Kein Zitatenbandwurm soll
das werden, kein Resümee von Teilen

der Theorie Adornos und auch
nicht die Paraphrase einer Sammlung
einschlägiger Äusserungen. Die Folge

locker gruppierter Bemerkungen
verdichtet sehr frei einige - und zwar
rein programmatische - kulturkritische

Reflexionen über die Kunst am
problematischen Fall des modernen
Bauens und seiner ästhetischen
Selbstverständigung. In Denkweise
und im Inhaltlichen durch die kritische

Theorie Adornos angeleitet und
ihr verpflichtet, möchten sie zeigen,
dass von ihr weiter zu lernen wäre.

Bau und Kunst - Autonomie
und Fait social
Dass allgemein sich nicht

sagen lässt, was ein Kunstwerk sei, dafür

sorgen seit je die Kunstwerke
selbst. Was sie zu Kunstwerken
macht, wäre nur inhaltlich herzuleiten:

aus der stofflichen und formalen
Auseinandersetzung, welche die
Werke in sich vollbringen; situiert in
einer Welt, die sie entweder positiv
repräsentieren oder im Namen einer
besseren ihrer Falschheit zu überführen

trachten. Kunstwerke können sie

nur in dem Masse sein, als das, was
sich in ihnen Ausdruck schafft, an der
Wahrheit über die Welt teil hat.
Kunstwerke, wie alles Gemachte,
sind Faits sociaux, doch in aller Regel
solche, heisst es, ohne Zweck. Das
führt bereits irre: Weder Musik, Bild,
Dichtung, kein Kunstwerk hat
schlechterdings ohne Zweck zu sein,
die sekundären Zwecke sind
zahlreich. «Ohne Zweck» ist zu lesen:
Die Schöpfung des Werks orientiert
sich an keinem Zweck, der dem
Werk von aussen verschrieben wäre;
oder schwächer: sie subordiniert sich
nicht den Erfordernissen eines sol¬

chen Zwecks. So viel postuliert das

Prinzip der künstlerischen Autonomie,

das die Kunst aller werkexternen

sozialen Funktionsbestimmung
entheben will. Es postuliert, konstatieren

kann es nicht, denn Kunst ist
nur so weit autonom, als künstlerische

Autonomie ihrerseits als Fait
social sich behauptet und der
Kunstschöpfer autonomes Subjekt ist.
Autonomie ist utopischer Fluchtpunkt.
Sie in der Kunstschöpfung als Dominante

zu verabsolutieren, bildet auto-
nomistische Ideologie, welche die
reale Unfreiheit künstlerischer
Produktivität verdrängt. Mit der Gesellschaft

reicht solches in die Gebilde
hinein, das nicht Kunst ist. Das ist
Adornos Kritik an der Ideologie des
«l'art pour l'art», nicht die
politischmoralische, vermeintlich autonome
Kunst drücke sich um Optionen.
Kunst kennt keine diktierte Funktion,

keine fremdbestimmte Notwendigkeit,

«weil die Notwendigkeit von
Kunst, wenn es denn durchaus sein
soll, wo es ums Reich der Freiheit
geht, ihre Nicht-Notwendigkeit ist.»
Bauen ist notwendig, das Bauwerk
primär zweckgebundene Schöpfung.
Bringt sie Kunstwerke hervor, dann
nichtsdestoweniger nach Mass ihrer
Autonomie. Das wirft Grundfragen
auf hinsichtlich des Verhältnisses von
ästhetisch Autonomem und Zweckge-
bundemen. Die These des radikalen
Gegensatzes zwischen beidem war
Prämisse der Architekturtheorien der
Moderne, wenn auch kaum der
Schöpfungen der modernen
Architektur. Diese allzu schlichte Antithese

war Piece de resistance in den
zahlreichen Missverständnissen der
Diskussionen des Jahrhunderts, entsprechend

lange Hessen Korrekturen an
ihr auf sich warten. In ihrer rabiaten
Reaktion auf die architektonische

16

e-mmtmmß,HB

ff ¦ ¦ |J
mi i

4

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 11/1983



Zum 80. Geburtstag T.W. Adornos

Misere des Fin de siecle liegen ihre
Motive und mithin die richtig und
falsch verstandenen Motive der
architektonischen Moderne.

Moderne: Rationalität,
Konstruktion und Funktion
Die konstruktive Kompetenz

für den grossen Bau, für den Bau der
Dimensionen seiner industriegerechten

Nutzung, war an den Ingenieur
aus der Ecole polytechnique
übergegangen. Die Architektur war in der
Ecole des beaux arts hängengeblieben,

ihr Metier der Gestaltung zum
Dekor ausgehöhlt. War einst der
grosse Bau als ein Ganzes eins mit
dem Ausdruck des Lebens, das ihn
zum Zeichen sich schuf und beseelte,
was zuletzt und illusionär der Scool of
Chicago noch gelten sollte, so hatte
er nun einen Betrieb nur mehr
unterzubringen, der für Repräsentanz weder

Energie noch Geist übrig hatte.
Die industrielle Revolution hatte die
Entwicklung des Bauens ihren eigenen

Determinanten unterworfen. Die
Freiheit des künstlerischen
Ausdrucks sank zum Belieben der reinen
Äusserlichkeit, in welcher der Zierart
aller symbolischen Kraft verlustig
ging. Von den Wänden faulten die
Ornamente. Dem Gestalterischen als

Überflüssigem war nicht zu helfen,
und gegen das Überflüssige zog die
Strenge der bauenden Moderne unter
dem Banner der Funktion ins Feld.

«Funktionalismus»: Im Auftritt

schon verzerrte dieses Schlagwort

das Gesichtsfeld der theoretischen

Orientierung des modernen
Bauens. Man deklarierte falsch den
absoluten Gegensatz zwischen dem
Überflüssigen und dem Funktionellen

der praktischen Nützlichkeit.
Demgegenüber waren die treibenden
Motive der Moderne viel mannigfaltiger.

Ihr gemeinsames Element war
Rationalität, und Rationalität in der
Entfaltung ihrer realen architektonischen

Wirksamkeit war nicht vorweg
zu Zweckrationalität halbiert. Dem
Überflüssigen setzte sie nicht
unvermittelt das schlicht nur Praktische,
die schmerzhafte kahle Kiste, entgegen,

vielmehr die konstruktive
Notwendigkeit nach Massgaben der
konstruktiven Stimmigkeit und der
konstruktiven Transparenz. Form war

Adolf Loos: Haus für Josephine Baker in
Paris, Modell, 1928

Otto Rieth: Entwurf für eine Wandmalerei
(aus: O. Rieth, Skizzen, Leipzig, 1899)

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 11/1983

V %®r. WAA &*

»PiS^ JS. 9 f
m»____«__

V-m M-w

u-
^WCTSKr i n
}¥,A

WsMh-r ¦*?&
r A

Q i
Cf >:äxc-c^

dem rationalen Bau nicht in erster
Linie Ausdruck seiner Funktion, Form
gab ihm die schlüssige konstruktive
Antwort auf sein konstruktives
Problem. Das Verhältnis der Form zur
Funktion war nicht eines der
Unterordnung unter den praktischen
Zweck, sondern, richtig verstanden,
immer eines der Zweckadäquanz.
Statt dessen eine eindeutige Zuordnung

von Form und Zweck anzusetzen,

ist die Liederlichkeit einer
begrifflich unbedarften Doktrin, die
erst im reimportierten Funktionalismus

des Wiederaufbaus triste
städtebauliche Realität wurde. Die
konstruktive Zweckadäquanz der
Schwerplattenkasten beschied sich da
zu Finanzadäquanz, in der die
Sachlichkeit den kulturfeindlichen Anteil
ihres Begriffs weit genug ausbreitete.
Gegen das bezeichnete
Selbstmissverständnis des funktionellen Bauens,

von dem Adorno selbst nicht
ganz frei war - «Die Frage des
Funktionalismus ist die nach der Subordination

unter die Nützlichkeit» -
schrieb er als einer der ersten, als er
gegen Loos geltend machte: «Die
zweckfreien und die zweckgebundenen

Künste bilden nicht den radikalen

Gegensatz, derf er unterstellte.
Der Unterschied zwischen Notwendigem

und Überflüssigem wohnt den
Gebilden inne, erschöpft sich nicht in
ihrer Bezogenheit auf ein ihnen
Auswendiges oder deren Abwesenheit.»

Der Neueinsatz der Reflexion darauf
war Adornos triftige Forderung.

Das, was der frühen Moderne
Funktion hiess, war ihrerseits nicht
einfach Gegebenes, war zu oft kühnes

Konstrukt sozialreformerischer
Fiktionen, bei Gropius wie auch im
CIAM. Ungebrochene Gläubigkeit
in den technisch industriellen
Fortschritt entwarf die Visionen vom
Gartenstadtleben der genormten und
vom Trust umfassend versorgten Be-
dürfnisbefriediger. Fraglos waren die
Motive lauter emanzipatorische, und
die Prämisse, zum industriellen Bauen

gäbe es keine Alternative, hatte
starke Evidenz. Hinter den neuen
Horizonten der Metropole und ihrer
verheissungsvollen Kapazitäten
verbargen sich ihre Bedrohlichkeiten
noch leicht, ohne Schatten auf die
Pläne der Ville Radieuse zu werfen.
Genauere Aufmerksamkeit auf die
Vorgabe des Zwecks mag unterdessen

eine lapidare Weisheit in Erinnerung

rufen: dass Zweckadäquanz für
Rationalität bestenfalls dann
mitbürgt, wenn der Zweck rational ist;
dass rational nur für rationale
Nutzung gebaut werden kann. Dadurch
sieht sich das moderne Ideengut an
die Frage nach seinem Begriff von
Moderne und von Rationalität
zurückverwiesen.

Was als Rationalität gelten
könnte, wäre Resultat gelungener
Aufklärung. Leitend ist ihr die Idee

vom guten Leben, und dieses, so wenig

sich von ihm positiv sagen lässt,
setzt die Mündigkeit der Subjekte
voraus, ihre Freiheit von Herrschaft.
Die Emanzipation des Menschen von
den Zwängen seiner naturgegebenen
Bedürftigkeit verlangte von ihm
Beherrschung der materiellen
Bedingungen seiner Produktivität, primär
Naturbeherrschung. Die Dialektik
der Aufklärung, deren Theorie Adorno

und Horkheimer im amerikanischen

Exil skizzierten, bestimmt den
gattungsgeschichtlichen Preis dieser
Emanzipation von der unbeherrschten

Natur. Die Herrschaft, welche
die Menschen über die Bedingungen
ihres materiellen Lebens erlangten,
unterwirft sie selbst den Bedingungen
dieser ihrer Herrschaft, und Aufklärung

schlägt zugleich in Blindheit dafür

zurück. Rationalität wird amputiert

zu Rationalität der Produktion,
und die Produktionsverhältnisse
diktieren fortan, worüber der Mensch
Selbstbestimmung erstrebte: sein
materielles und kulturelles Leben.
Beherrschung als Ausbeutung der Natur
wird zur Ausbeutung des Menschen
selbst. Die Lebensbedingungen ihrer
Kultur werden zum höhnenden Kehrbild

der Ziele einer mit sich selbst
vollends entzweiten Gesellschaft. Im
Kampf um Autonomie bestimmt sich
auch die Bedeutung der Kunst: sie

hält die Idee wahrer Autonomie fest.
Indem sie gegen die repressive Ge-

17



Forum

walt ihrer eigenen Bedingungen
standhält, denunziert sie Herrschaft.
An ihrer Kraft zur Verweigerung
gegenüber dem Falschen ihrer Welt be-
misst sich letztlich ihr ästhetischer
Wert. So will sie teilhaben an einer
wahren Aufklärung, welche die
Rationalität aus ihrer repressiven
Verstrickung in blinde Herrschaft lösen
möchte.

Nicht das frühe moderne Bauen,

doch die ideologischen Simplifi-
kationen der funktionalistischen
Doktrin sind von doppelter Blindheit
zu kurieren: von der Devise der
Unterordnung von Gestaltung und
Konstruktion unter die Funktion und von
der ungetrübten Zuversicht betreffs
der Möglichkeit dekretorischer
Vorgabe rationaler Zwecke. Beide
Vertrauensseligkeiten erfuhren in der
jüngeren Zeit ohnehin gründliche
Erschütterungen. Was man heute «Zeit-
flucht» nennt: die enorme Beschleunigung

des sozialen Wandels, lässt
die Leitidee zweckgebundenen Bauens

hinfällig werden, wenn die
Wandelbarkeit des Zwecks selbst aus
jedem Verhältnis mit der Trägheit der
baulichen Substanz fällt. Kann im
Fluchtpunkt solcher Entwicklungen
als Zweck nur einfach mehr
«Unterbringung» feststehen, taugt diese
Funktion nicht länger als Mittel der
konstruktiven Formfindung. Freiheit
durch den flexiblen Bau wird
Programm. Dieser Befund, zwingender
noch als die Depression über der
schier praktischen und billigen
Klotzreihenwüste, zwingt zu neuer formaler

Orientierung. Die Konzepte bieten

sich nicht mehr aus funktioneller
Rationalität an. Was wären neue
oder erneuerte alte Quellen?
Zugleich hat die sozialkritische
Aufmerksamkeit für den Zweck wieder
deutlicher gemacht, dass die Frage
nach dessen Rationalität um den Nutzer

eigentlich nicht herumkommen
kann. Gebaut wird unter anderem für
ihn. Welches Gewicht hat sein -
architektonisch inkompetentes - Wort?
Beide Fragen sind virulent in den
gegenwärtigen Selbstverständigungsbemühungen

der Architektur, die nach
ihrem Bruch mit den Leitsätzen der
schlecht verstandenen Moderne nun,
in höchster Unbestimmtheit, mit dem
Etikett «Postmoderne» belegt wird.
Die skizzierten grundsätzlicheren
Überlegungen aus dem Fundus von
Adornos Theorie der Moderne erlauben

ein paar abschliessende
Bemerkungen im Ausblick auf Trends dieser

bereits nicht mehr so ganz taufrischen

Gegenwart.

T

•

7 7

r

¦AAmC::A,

Postmoderne: «Kien ne va
plus» "Anything goes"
Gegen Hejduks Nachdruck in

der polemischen Abfertigung des

postmodernen "Anything goes"
versetzte Eisenmann, er gemahne ihn an
die Vorstellung der Erde als einer
Scheibe. Darauf Hejduk: "I belief it
to be flat!" Formfindung heute hat es

schwer, wenn sie Instanzen angeben
soll, die ihr Geltung, das heisst
wiederum Rationalität - und nun berichtigte!

- verleihen. Der Blick - etwa
Rossis - schweift neu klassifizierend
zurück übers Gehabte und entdeckt,
wo nicht gleich den Archetyp, historisch

etwas bewusster: den bewährten
Typ. Bewährt nicht so sehr in der
Nutzung, es «bewährte» sich
vielmehr, was sich sozial und historisch
kraftvoll behauptete. Beansprucht der
bewährte Typ Rationalität aufgrund
seiner «Bewährung», dann paktiert
er mit der zwielichtigen Autorität der
Tradition. Das ruft unverzüglich
Konservatismusverdacht auf den
Plan. «Historismus», ruft er - siehe
Habermas -, «was erlaubt ihr euch im
Kostüm eurer geliehenen Identität?!»
Gewiss ist jedes Verhältnis autori-
tätserheischenden Rückbezugs aufs
Vergangene vergiftet, doch erlaubt
zugleich kein aufgeklärtes Bewusstsein

den Kehraus alles Vergangenen
als Müll. Die Schwierigkeit mit der

Tradition liegt darin, dass nicht
einfach noch einmal «Tradition» sagen
kann, wer sagen soll, was an ihr für
die Gegenwart gilt. Eine Vorstellung
vom Kontextgerechten schleppt sich
mühsam zu Hilfe, neuerdings unter
Berufung aufs soziale Ganze einer
Lebenswelt, die von den Zwängen
ihrer bauwirtschaftlichen Kolonisierung

befreit wäre. Nur bleibt diese
Lebenswelt Entwurf des Sozialreformers,

solange ihre Bewohner nicht
unmissverständlich kundtun, wie sie

zu leben wünschten und solange sie

nicht, kollektiv verbindlich, dies
kundzutun vermögen. Das sozialre-
formerische Leitbild hätte den Eintrag

praktisch politischer Aufklärung,

vollzogener Bewusstseinsbil-
dung der Nutzerschaft abzuwarten.
Es muss aber vordem weitergebaut
werden.

Die Vorstellungen des Kon-
texts entsinnen sich, zu Zeiten des

neuen Ökobewusstseins, der Natur:
Die bauliche Selbstgestaltung unserer
Kultur betreibt sich als Gestaltung
einer Kulturlandschaft. Wohl kaum
etwas ist verkommener als ästhetische
Neoromantizismen. Darunter litt seit
Aufzug der Moderne die Kategorie
des Naturschönen schwer. Adornos
Ästhetik rehabilitiert sie gegen den
ästhetischen Idealismus der reinen
Vergeistigung wie gegen die Sachlich-

18

keit. Kein versöhnlerisches Geflunker

mit der malträtierten Scholle heilt
die Wunde, welche die Verdrängung
des Naturschönen allem Schönen
schlug. Doch hätte das Schöne der
Kunst in sich die Spur davon zu
retten, dass Schönes nicht nur gemacht
sein kann, schon seiner Idee nach aus
Regionen jenseits aller Verfügungsgewalt

gespiesen bleibt. Van de Vel-
des Diktum, die Blume des 20.
Jahrhunderts sei die Glühbirne, mag ins
Schwarze treffen, doch die Architektur

fügt ihre Gebilde der Landschaft
ein, und die Landschaft ist, wieweit
auch kulturell vermittelt, herkünftig
Natur. Wo daraus sich heute Doktrinen

nähren, sind sie freilich sogleich
ideologisch befallen. Man schöpft
den Stil, die Heimat zu ehren. Der
kosmopolitische Ökofreak, der findet
sein Heil im Eskapismus aufs Land.
Dort pellt er sein Village aus dem Ei,
nennt es Seldwyla, und das räkelt sich
da nun pseudoorganisch im Ziergrünen.

Im Regal steht der Bildband
Gaudi, dort neben dem Cheminee,
unter der mediterranen Sonderfertigung,

die als Lampe fungiert. Niveau
bezieht man wieder mal aus dem kul-

©
Nüs-Ole Lund: Die Zukunft der Architektur

(aus: Jahrbuch der Architektur 1983,
Vieweg, Braunschweig/Wiesbaden, 1983)

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 11/1983



Zum 80. Geburtstag T.W. Adornos/Tagtäglich

tivierten Sinn für das Material, und
man versteht etwas von Handwerk.
Die Hemdsärmelarchaik der eigenen
Karotten aus bester Migrossaat kümmert

die irreversible Fehlentwicklung
der Stadt nicht länger. Auch dort will
man dieweil mehr Sonne. Man mag
wieder Erker, möglichst die lichtsatten,

und die Immobilien von gegenüber

bauen auf Spiegelung. Doch
vom Stahl-Glas-Turm gleisst, statt
die Sonne, seine Blindheit.

Endlich tut sich, noch
zaghaft, ein neuer Ausdruckswillen
kund. Während die Semiotik den
nächsten und den entlegensten
Bereich unserer Lebenswelt
durchkämmt, steht, nach langem Säumen,
der Sinn nach Aufforstung der
Zeichen. Nun gebricht es der okzidenta-

len Welt unserer Tage an nichts so
sehr als an gesellschaftlicher Kraft zu
verbindlichem Ausdruck. Birst
demnächst, in unsrer Lage eines umfassend

fortgeschrittenen Sprachzerfalls,

der prekäre Symbolstau, dann
schwemmt uns die Flut nutzbarer
Greuelplastiken ungehemmt ins
gesamtstädtische Chaotikon. Unsere
Wohnlage heute unterscheidet sich
davon durch den Verzicht, das

Unvermögen zur haltbaren Form
symbolisch zu feiern.

Arg präsentiert sich die Situation

des urbanen Bauens und seiner
postmodernen Orientierungsbemühungen.

Die kritische Schau hat bis
hierhin an Rezepten gar nichts erbeutet.

Ihre einschlägige Schweigsamkeit
hat nichts von Geiz und auch nicht

die Ängstlichkeit übertriebener
Vorsicht. Sie bezieht zunächst Position

gegen die allgegenwärtige Tendenz,
auf Desorientierung mit Doktrinen zu

reagieren. Wo allenthalben noch weiter

wacker verkündet wird, ist
zunächst der eine Rat nicht zu schlecht,
und er wäre auch nicht zu teuer: die
Architektur in ihrer gegenwärtigen
Lage kann sich Maschen nicht
leisten. Solange überzeugende Perspektiven

fehlen, können nur Strategien
der Vermeidung gelten. In diesem
Befund liegt, wie in jeder Skepsis, eine

leise Tendenz zu einem moderaten
Traditionalismus. Dieser schöpft
nicht gesicherte Gültigkeiten aus der
Geschichte. Doch seine eingestandene

Unsicherheit in der Innovation
behält im Auge, dass wir eine Geschich¬

te haben, die Besseres und Schlechteres

hervorgebracht hat. Damit ist

freilich zur anstehenden Problematik
inhaltlich noch gar nichts gesagt. Es
ist eine unverzichtbare Prämisse

genannt, unter der sie - differenziert -
zu diskutieren wäre. Dies nun mit
Sachverstand, doch zugleich eingedenk

einer allzuoft allzu nachlässig

übergangenen Mahnung: «Die Sache

verlangt die Reflexion, welche die
Sachlichkeit sachfremd schalt.»

Georg Brunold

Genannt seien: Ästhetische Theorie: Ohne

Leitbild, Parva Aesthetica; darin der
Aufsatz: Funktionalismus heute; die
Überlegungen beziehen sich zudem
öfters auf die Dialektik der Aufklärung.

Tagtägliches

Passagen-Werke
Im vergangenen Jahr sind

zwei Bücher erschienen, in denen das
immer noch schwerverständliche 19.

Jahrhundert im Mittelpunkt steht,
«Das Passagen-Werk» von Walter
Benjamin und die erste deutsche
Ausgabe von Giedions «Mechaniza-
tion Takes Command».

1927 bis 1940 hat Benjamin
den umfangreichsten «Zettelkasten»
verfasst. In ihm schrieb er nieder,
was er über die materiellen und
geistigen Bewegungen eines Jahrhunderts

im Stadtlabyrinth von Paris
erforscht hat. Als «wichtigste Architektur»

der Epoche nennt er die
Passagen. «Sie sind ein Zentrum des
Handels in Luxuswaren. In ihrer
Ausstattung tritt die Kunst in den
Dienst des Kaufmanns. Die Zeitgenossen

werden nicht müde, sie zu
bewundern. Noch lange bleiben sie ein
Anziehungspunkt für die Fremden.
Ein Jllustrierter Pariser Führer) sagt:
<Diese Passagen, eine neuere Erfindung

des industriellen Luxus, sind
glasgedeckte, marmorgetäfelte Gänge

durch ganze Häusermassen, deren
Besitzer sich zu solchen Spekulationen

vereinigt haben. Zu beiden Seiten

dieser Gänge, die ihr Licht von
oben erhalten, laufen die elegantesten

Warenläden hin, so dass eine
solche Passage eine Stadt, ja eine
Welt im kleinen ist.> Die Passagen
sind der Schauplatz der ersten
Gasbeleuchtung.

Die zweite Bedingung des
Entstehens der Passagen bilden die
Anfänge des Eisenbaus. Das Empire
sah in dieser Technik einen Beitrag

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 11/1983

zur Erneuerung der Baukunst im
altgriechischen Sinne. Der Architekturtheoretiker

Boetticher spricht die
allgemeine Überzeugung aus, wenn er
sagt, dass <hinsichtlich der Kunstformen

des neuen Systemes das

Formenprinzip der hellenischen Weise>
in Kraft treten müsse. Das Empire ist
der Stil des revolutionären Terrorismus,

dem der Staat Selbstzweck ist.
So wenig Napoleon die funktionelle
Natur des Staates als Herrschaftsinstrument

der Bürgerklasse erkannte,
so wenig erkannten die Baumeister
seiner Zeit die funktionelle Natur des

Eisens, mit dem das konstruktive
Prinzip seine Herrschaft in der Architektur

antritt. Diese Baumeister
bilden Träger der pompejanischen Säule,

Fabriken den Wohnhäusern nach,
wie später die ersten Bahnhöfe an
Chalets sich anlehnen. <Die
Konstruktion nimmt die Rolle des Unter-
bewusstseins ein.> Nichtsdestoweniger

beginnt der Begriff des
Ingenieurs, der aus den Revolutionskriegen

stammt, sich durchzusetzen, und
die Kämpfe zwischen Konstrukteur
und Dekorateur, Ecole Polytechnique

und Ecole des Beaux-Arts
beginnen.

Erstmals in der Geschichte
der Architektur tritt mit dem Eisen
ein künstlicher Baustoff auf. Er
unterliegt einer Entwicklung, deren
Tempo sich im Laufe des Jahrhunderts

beschleunigt. Sie erhält den
entscheidenden Anstoss, als sich herausstellt,

dass die Lokomotive, mit der
man seit Ende der zwanziger Jahre
Versuche anstellte, nur auf eisernen
Schienen verwendbar ist. Die Schiene

wird der erste montierbare Eisenteil,

die Vorgängerin des Trägers.
Man vermeidet das Eisen bei Wohn¬

bauten und verwendet es bei Passagen,

Ausstellungshallen, Bahnhöfen

- Bauten, die transitorischen Zwek-
ken dienen. Gleichzeitig erweitert
sich das architektonische
Anwendungsgebiet des Glases. Die
gesellschaftlichen Voraussetzungen für seine

gesteigerte Verwendung als Baustoff

finden sich aber erst hundert
Jahre später. Noch in der Glasarchitektur)

von Scheerbart (1914) tritt sie

in den Zusammenhängen der Utopie
auf» (S. 45-46).

Für Benjamin ist der «historische

Gegenstand» «das dialektische
Bild». Am Materiellen der Stadt
erforscht er die Träume, Symbole,
Ideen und Mächte ihrer Zeit. «Die
Fakten werden etwas, was uns
soeben erst zustiess.» Die Architektur
wird so zum Anlass, Geschichte aus

den materiellen Erscheinungen zu
verstehen. «Strassen sind die Wohnung

des Kollektivs. Das Kollekti-
vum ist ein ewig waches, ewig bewegtes

Wesen, das zwischen Häuserwänden

soviel erlebt, erfährt, erkennt
und ersinnt wie Individuen im Schutze

ihrer vier Wände. Diesem Kollek-
tivum sind die glänzenden emaillierten

Firmenschilder so gut und besser

ein Wandschmuck wie im Salon dem

Bürger ein Ölgemälde, Mauern mit
der <Defense d'Afficher> sind sein

Schreibpult, Zeitungskioske seine

Bibliotheken, Briefkästen seine Bronzen,

Bänke sein Schlafzimmermobiliar
und die Cafe-Terrasse der Erker,

von dem er auf sein Hauswesen
heruntersieht. Wo am Gitter Asphaltarbeiter

den Rock hängen haben, da ist
das Vestibül, und die Torfahrt, die

aus der Flucht von Höfen ins Freie

leitet, der lange Korridor, der den

Bürger schreckt, ihnen der Zugang in

die Kammern der Stadt. Von denen

war die Passage der Salon. Mehr als

an jeder andern Stelle gibt die Strasse

sich in ihr als das möblierte,
ausgewohnte Interieur der Massen zu
erkennen» (Seite 1051f.).

Ähnlich, aber einliniger ist
das Thema bei Siegfried Giedion:
«Die Herrschaft der Mechanisierung».

Er nennt es einen Beitrag zur
anonymen Geschichte, den er im
18. Jahrhundert beginnt und bis in
das unsrige führt. Die Mechanisierung

im Haushalt, der Werkstatt und
Fabrik dienen der Erleichterung und
der Leistungssteigerung. Wir sind ihre

Erben, ohne zu wissen, woher alle
die ererbten Güter stammen.
Giedion klärt mit verbissenem Realismus
auf. Er beschreibt, wie verschieden

Teig geknetet wird, erläutert die Vor-
und Nachteile des maschinellen Kne-

tens, erklärt den Verlust an
Geschmack und Konstanz, wenn Farbstoff

beigemischt wird. Das Tür-
schloss und seine Mechanisierung
wird auf 27 Seiten beschrieben und

illustriert, das Fliessband und seine

Auswirkungen auf 53 Seiten. Die
Betriebswissenschaft und die Forschung
der Bewegungsabläufe sind Kinder
der Fliessbandtechnik. In der Kunst
werden die Bewegungen symbolisch
verdichtet.

Giedion und Benjamin ent-
reissen das Unscheinbare, Übersehene,

Geringgeachtete der Vergessenheit.

«Mord an der Geschichte»
nennt Giedion das Vernichten der
Quellen: die Patente, Maschinen,
Werkzeuge, Möbel und Nippsachen,
kurz: das Alltägliche. Aus dem
Schrott der Geschichte machen
Giedion und Benjamin, jeder anders,
Geschichte. Franz Füeg

19


	Irrlichternde Moderne

