Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten
Band: 70 (1983)

Heft: 11: Modell : ein architektonisches Medium = La maquette : un milieu
architectural = Model : an architectural medium

Artikel: Irrlichternde Moderne
Autor: Brunold, Georg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-53539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-53539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Forum

Irrlichternde
Moderne

Grundfragen der Architektur
in der kulturkritischen Optik Ador-
nos. Programmatisches aus Anlass
des 80. Geburistags von Theodor W.
Adorno

Georg Brunold, der Autor des
folgenden Essays, war mehrere Jahre
in Forschung und Lehre am Philoso-
phischen Seminar der Universitit Zii-
rich und nebenbei als freier Feuilleto-
nist tdtig. Er lebt zurzeit in Kairo. EH

«Wird dem Gedanken eilends
die Legitimation abverlangt, wozu er
nun gut sei, so stellt man ihn meist an
dem Punkt still, an dem er Einsichten
zeitigt, die eines Tages, unvorherge-
sehen...» So oder andersrum, ohne
ein verlegenes Wort der Entschuldi-
gung betreten Philosophen nun schon
seit lingerem kein fachfremdes Ter-
rain.

Die flichendeckende Ver-
6dung der zeitgendssischen baulichen
Realitéten bildet nicht mehr als ein
Verdachtsmoment, die &sthetische
Orientierung der Architektur stehe
nicht zum besten. Zu weit hat sich die
asthetisch-theoretische Grundsatzdis-
kussion von den realen Umsetzungs-
moglichkeiten emanzipiert, als dass
man in den 6konomischen und tech-
nologischen Gaps die massgeblichen
Ursachen einer dsthetischen Deso-
rientierung  vermuten  mdéchte.
Ebensowenig wird jemand die Ver-
antwortung fiirs stddtebauliche Desa-
ster in einem Defizit an Besinnung
aufs dsthetisch Grundsitzliche su-
chen. Nicht die Sonntagsschule deso-
zialisiert die Kinder. Erhélt man in-
dessen unter dem neoornamentalen
Torbogen zur Postmoderne auch die
ideelle Krise alsbald bescheinigt, hat
man zu Recht theorieeigene Griinde
gewittert. Wo driftet das heute hin?
Tastet die Hypersachlichkeit ihren
Weg zuriick ins Menschengerechte,
oder schlingert die Errungenschaft
der Moderne am havarierten Fall-
schirm dem umweltzerstérenden For-
menchaos entgegen? Nicht erst die
Frage, ob dsthetisch hinan oder hin-
ab, schiife Verwirrung. Es ist das Ma-
laise der Verstindigung dariiber, was
denn es niherhin sei und gewesen sei,
dessen prekare Entwicklung die Dis-
kussionen in Aufruhr hilt. Die 4sthe-
tische Verstandigung dariiber ver-
langt nach d&sthetischer Reflexion,
und dort, wo krankende Verstindi-
gung an ihrer Begrifflichkeit krankt,

16

ist der Einsatz fach- und sachiiber-
greifender theoretischer Erdrterung
indiziert. Dass die neuere theoreti-
sche Asthetik gegen verschwisterte
Disziplinen durch Stoffnihe absticht,
stiftet allein keine grosse Zuversicht.
Zur Architektur zeigte sie sich kaum
hingezogen, zuwenig Raum liess der
Eifer auf Suche nach Schliisseln zur
Esoterik  der avantgardistischen
zweckfreien Kiinste, zur Atonalitit,
zum Ungegenstandlichen, zum Ab-
surden; die Problematik lag jedem
Zweckprodukt zu weit ab. Komple-
mentér hielt sich die Architektur in
asthetischen Belangen fiir autark. So
fallig heute die Befruchtungsversu-
che, so ungewiss noch sind die Aus-
sichten.

Adorno?

Was suggeriert Hoffnung auf
Orientierungshilfe  bei  Adorno?
Adorno hat zu dsthetischen Proble-
men in der Architektur sich nur ganz
marginal und mit Betonung seiner In-
kompetenz gedussert. Dieser Um-
stand entscheidet nichts, wo eingangs
die Diagnose Ungeniigen der fachin-
ternen Erorterung konstatiert. Be-
stimmend ist, dass Adornos Kultur-
kritik die eindringlichste Sensibilitit
fiir die heute beherrschenden Proble-
me ausgebildet hat, dass Adornos
Reflexion den avanciertesten Stand
des ésthetischen Bewusstseins repri-
sentiert. Seine Asthetik enthilt — und
das hat Gewicht — die tiefst durch-
dachte Theorie der Moderne. Ador-
nos rastloser Sorge ums ungesicherte
Wahre unterm Uberdruck des dingfe-
sten Halbwahren verdanken wir das
meiste der gebliebenen Kraft in der
Resistenz gegen gedankliche Regres-
sion auf jedwelche unter den handli-
chen Doktrinen des Stands unserer
heutigen kulturellen Dinge.

Theoretische Attraktivitdt —
und das zumal fiir die Problematik
der Architektur — sichert der Asthe-
tik Adornos ihr Materialismus: Sie
sucht sich den Weg zum Kunstwerk
iiber deren Produktion, das Werk
entschliisselt sich ihr, wenn irgend-
wie, als Reaktion auf die historisch-
materiellen Bedingungen seiner Pro-
duktion. Kaum ein Kunstwerk be-
zeugt das in stirkerer Evidenz als der
Bau.

Wie fiir Adornos Werke ins-
gesamt, gilt in besonderem Masse fiir
seine Asthetik’, dass sie keinerlei Re-
stimee erlaubt, so wenig als ihr Stoff,
denn nur an ihm - auch wenn sie iiber
ihn hinausmuss — kommt und ist sie in
Gang. Das Folgende setzt sich, dem
Rahmen entsprechend, bescheidene

Ziele: Kein Zitatenbandwurm soll
das werden, kein Resiimee von Tei-
len der Theorie Adornos und auch
nicht die Paraphrase einer Sammlung
einschligiger Ausserungen. Die Fol-
ge locker gruppierter Bemerkungen
verdichtet sehr frei einige — und zwar
rein programmatische — kulturkriti-
sche Reflexionen tiber die Kunst am
problematischen Fall des modernen
Bauens und seiner dasthetischen
Selbstverstandigung. In Denkweise
und im Inhaltlichen durch die kriti-
sche Theorie Adornos angeleitet und
ihr verpflichtet, méchten sie zeigen,
dass von ihr weiter zu lernen wire.

Bau und Kunst — Autonomie

und Fait social

Dass allgemein sich nicht sa-
gen lésst, was ein Kunstwerk sei, da-
fiir sorgen seit je die Kunstwerke
selbst. Was sie zu Kunstwerken
macht, ware nur inhaltlich herzulei-
ten: aus der stofflichen und formalen
Auseinandersetzung, welche die
Werke in sich vollbringen; situiert in
einer Welt, die sie entweder positiv
reprasentieren oder im Namen einer
besseren ihrer Falschheit zu tiberfiih-
ren trachten. Kunstwerke konnen sie
nur in dem Masse sein, als das, was
sich in ihnen Ausdruck schafft, an der
Wahrheit iuber die Welt teil hat.
Kunstwerke, wie alles Gemachte,
sind Faits sociaux, doch in aller Regel
solche, heisst es, ohne Zweck. Das
fithrt bereits irre: Weder Musik, Bild,
Dichtung, kein Kunstwerk hat
schlechterdings ohne Zweck zu sein,
die sekunddren Zwecke sind zahl-
reich. «Ohne Zweck» ist zu lesen:
Die Schopfung des Werks orientiert
sich an keinem Zweck, der dem
Werk von aussen verschrieben wire;
oder schwicher: sie subordiniert sich
nicht den Erfordernissen eines sol-

chen Zwecks. So viel postuliert das
Prinzip der kiinstlerischen Autono-
mie, das die Kunst aller werkexter-
nen sozialen Funktionsbestimmung
entheben will. Es postuliert, konsta-
tieren kann es nicht, denn Kunst ist
nur so weit autonom, als kiinstleri-
sche Autonomie ihrerseits als Fait so-
cial sich behauptet und der Kunst-
schopfer autonomes Subjekt ist. Au-
tonomie ist utopischer Fluchtpunkt.
Sie in der Kunstschopfung als Domi-
nante zu verabsolutieren, bildet auto-
nomistische Ideologie, welche die
reale Unfreiheit kiinstlerischer Pro-
duktivitat verdrangt. Mit der Gesell-
schaft reicht solches in die Gebilde
hinein, das nicht Kunst ist. Das ist
Adornos Kritik an der Ideologie des
«l’art pour I'art», nicht die politisch-
moralische, vermeintlich autonome
Kunst driicke sich um Optionen.
Kunst kennt keine diktierte Funk-
tion, keine fremdbestimmte Notwen-
digkeit, «weil die Notwendigkeit von
Kunst, wenn es denn durchaus sein
soll, wo es ums Reich der Freiheit
geht, ihre Nicht-Notwendigkeit ist.»
Bauen ist notwendig, das Bauwerk
primir zweckgebundene Schopfung.
Bringt sie Kunstwerke hervor, dann
nichtsdestoweniger nach Mass ihrer
Autonomie. Das wirft Grundfragen
auf hinsichtlich des Verhiltnisses von
dsthetisch Autonomem und Zweckge-
bundemen. Die These des radikalen
Gegensatzes zwischen beidem war
Primisse der Architekturtheorien der
Moderne, wenn auch kaum der
Schépfungen der modernen Archi-
tektur. Diese allzu schlichte Antithe-
se war Piece de résistance in den zahl-
reichen Missverstdndnissen der Dis-
kussionen des Jahrhunderts, entspre-
chend lange liessen Korrekturen an
ihr auf sich warten. In ihrer rabiaten
Reaktion auf die architektonische

Werk, Bauen+Wohnen Nr.11/1983



Zum 80. Geburtstag T.W. Adornos

Misere des Fin de siécle liegen ihre
Motive und mithin die richtig und
falsch verstandenen Motive der archi-
tektonischen Moderne.

Moderne: Rationalitit,
Konstruktion und Funktion
Die konstruktive Kompetenz
fiir den grossen Bau, fiir den Bau der
Dimensionen seiner industriegerech-
ten Nutzung, war an den Ingenieur
aus der Ecole polytechnique iiberge-
gangen. Die Architektur war in der
Ecole des beaux arts hingengeblie-
ben, ihr Metier der Gestaltung zum
Dekor ausgehohlt. War einst der
grosse Bau als ein Ganzes eins mit
dem Ausdruck des Lebens, das ihn
zum Zeichen sich schuf und beseelte,
was zuletzt und illusionar der Scool of
Chicago noch gelten sollte, so hatte
er nun einen Betrieb nur mehr unter-
zubringen, der fiir Reprisentanz we-
der Energie noch Geist iibrig hatte.
Die industrielle Revolution hatte die
Entwicklung des Bauens ihren eige-
nen Determinanten unterworfen. Die
Freiheit des kiinstlerischen Aus-
drucks sank zum Belieben der reinen
Ausserlichkeit, in welcher der Zierart
aller symbolischen Kraft verlustig
ging. Von den Winden faulten die
Ornamente. Dem Gestalterischen als
Uberfliissigem war nicht zu helfen,
und gegen das Uberfliissige zog die
Strenge der bauenden Moderne unter
dem Banner der Funktion ins Feld.
«Funktionalismus»: Im Auf-
tritt schon verzerrte dieses Schlag-
wort das Gesichtsfeld der theoreti-
schen Orientierung des modernen
Bauens. Man deklarierte falsch den
absoluten Gegensatz zwischen dem
Uberfliissigen und dem Funktionel-
len der praktischen Niitzlichkeit.
Demgegeniiber waren die treibenden
Motive der Moderne viel mannigfalti-
ger. IThr gemeinsames Element war
Rationalitit, und Rationalitéit in der
Entfaltung ihrer realen architektoni-
schen Wirksamkeit war nicht vorweg
zu Zweckrationalitit halbiert. Dem
Uberfliissigen setzte sie nicht unver-
mittelt das schlicht nur Praktische,
die schmerzhafte kahle Kiste, entge-
gen, vielmehr die konstruktive Not-
wendigkeit nach Massgaben der kon-
struktiven Stimmigkeit und der kon-
struktiven Transparenz. Form war

(1]
Adolf Loos: Haus fiir Josephine Baker in
Paris, Modell, 1928

2}

Otto Rieth: Entwurf fiir eine Wandmalerei
(aus: O. Rieth, Skizzen, Leipzig, 1899)

Werk, Bauen+Wohnen Nr.11/1983

L
|
|

dem rationalen Bau nicht in erster Li-
nie Ausdruck seiner Funktion, Form
gab ihm die schliissige konstruktive
Antwort auf sein konstruktives Pro-
blem. Das Verhiltnis der Form zur
Funktion war nicht eines der Unter-
ordnung unter den praktischen
Zweck, sondern, richtig verstanden,
immer eines der Zweckadiquanz.
Statt dessen eine eindeutige Zuord-
nung von Form und Zweck anzuset-
zen, ist die Liederlichkeit einer be-
grifflich unbedarften Doktrin, die
erst im reimportierten Funktionalis-
mus des Wiederaufbaus triste stadte-
bauliche Realitit wurde. Die kon-
struktive Zweckadaquanz ~ der
Schwerplattenkasten beschied sich da
zu Finanzadaquanz, in der die Sach-
lichkeit den kulturfeindlichen Anteil
ihres Begriffs weit genug ausbreitete.
Gegen das bezeichnete Selbstmiss-
verstindnis des funktionellen Bau-
ens, von dem Adorno selbst nicht
ganz frei war — «Die Frage des Funk-
tionalismus ist die nach der Subordi-
nation unter die Niitzlichkeit» —
schrieb er als einer der ersten, als er
gegen Loos geltend machte: «Die
zweckfreien und die zweckgebunde-
nen Kiinste bilden nicht den radika-
len Gegensatz, derf er unterstellte.
Der Unterschied zwischen Notwendi-
gem und Uberfliissigem wohnt den
Gebilden inne, erschopft sich nicht in
ihrer Bezogenheit auf ein ihnen Aus-
wendiges oder deren Abwesenheit.»

Der Neueinsatz der Reflexion darauf

war Adornos triftige Forderung.

Das, was der frithen Moderne
Funktion hiess, war ihrerseits nicht
einfach Gegebenes, war zu oft kiih-
nes Konstrukt sozialreformerischer
Fiktionen, bei Gropius wie auch im
CIAM. Ungebrochene Glaubigkeit
in den technisch industriellen Fort-
schritt entwarf die Visionen vom
Gartenstadtleben der genormten und
vom Trust umfassend versorgten Be-
diirfnisbefriediger. Fraglos waren die
Motive lauter emanzipatorische, und
die Pramisse, zum industriellen Bau-
en gibe es keine Alternative, hatte
starke Evidenz. Hinter den neuen
Horizonten der Metropole und ihrer
verheissungsvollen Kapazititen ver-
bargen sich ihre Bedrohlichkeiten
noch leicht, ohne Schatten auf die
Pldne der Ville Radieuse zu werfen.
Genauere Aufmerksamkeit auf die
Vorgabe des Zwecks mag unterdes-
sen eine lapidare Weisheit in Erinne-
rung rufen: dass Zweckadidquanz fiir
Rationalitdt bestenfalls dann mit-
biirgt, wenn der Zweck rational ist;
dass rational nur fiir rationale Nut-
zung gebaut werden kann. Dadurch
sieht sich das moderne Ideengut an
die Frage nach seinem Begriff von
Moderne und von Rationalitit zu-
riickverwiesen.

Was als Rationalitdt gelten
konnte, wire Resultat gelungener
Aufklirung. Leitend ist ihr die Idee

vom guten Leben, und dieses, so we-
nig sich von ihm positiv sagen lasst,
setzt die Miindigkeit der Subjekte
voraus, ihre Freiheit von Herrschaft.
Die Emanzipation des Menschen von
den Zwiingen seiner naturgegebenen
Bediirftigkeit verlangte von ihm Be-
herrschung der materiellen Bedin-
gungen seiner Produktivitit, primar
Naturbeherrschung. Die Dialektik
der Aufklirung, deren Theorie Ador-
no und Horkheimer im amerikani-
schen Exil skizzierten, bestimmt den
gattungsgeschichtlichen Preis dieser
Emanzipation von der unbeherrsch-
ten Natur. Die Herrschaft, welche
die Menschen iiber die Bedingungen
ihres materiellen Lebens erlangten,
unterwirft sie selbst den Bedingungen
dieser ihrer Herrschaft, und Aufkla-
rung schldgt zugleich in Blindheit da-
fiir zuriick. Rationalitit wird ampu-
tiert zu Rationalitit der Produktion,
und die Produktionsverhéltnisse dik-
tieren fortan, woriiber der Mensch
Selbstbestimmung erstrebte: sein ma-
terielles und kulturelles Leben. Be-
herrschung als Ausbeutung der Natur
wird zur Ausbeutung des Menschen
selbst. Die Lebensbedingungen ihrer
Kultur werden zum hohnenden Kehr-
bild der Ziele einer mit sich selbst
vollends entzweiten Gesellschaft. Im
Kampf um Autonomie bestimmt sich
auch die Bedeutung der Kunst: sie
hélt die Idee wahrer Autonomie fest.
Indem sie gegen die repressive Ge-

17



Forum

walt ihrer eigenen Bedingungen
standhalt, denunziert sie Herrschaft.
An ihrer Kraft zur Verweigerung ge-
geniiber dem Falschen ihrer Welt be-
misst sich letztlich ihr dsthetischer
Wert. So will sie teilhaben an einer
wahren Aufkldrung, welche die Ra-
tionalitdt aus ihrer repressiven Ver-
strickung in blinde Herrschaft 1sen
mochte.

Nicht das frithe moderne Bau-
en, doch die ideologischen Simplifi-
kationen der funktionalistischen
Doktrin sind von doppelter Blindheit
zu kurieren: von der Devise der Un-
terordnung von Gestaltung und Kon-
struktion unter die Funktion und von
der ungetriibten Zuversicht betreffs
der Moglichkeit dekretorischer Vor-
gabe rationaler Zwecke. Beide Ver-
trauensseligkeiten erfuhren in der
jilngeren Zeit ohnehin griindliche Er-
schiitterungen. Was man heute «Zeit-
flucht» nennt: die enorme Beschleu-
nigung des sozialen Wandels, lésst
die Leitidee zweckgebundenen Bau-
ens hinfillig werden, wenn die Wan-
delbarkeit des Zwecks selbst aus je-
dem Verhéltnis mit der Trégheit der
baulichen Substanz fillt. Kann im
Fluchtpunkt solcher Entwicklungen
als Zweck nur einfach mehr «Unter-
bringung» feststehen, taugt diese
Funktion nicht langer als Mittel der
konstruktiven Formfindung. Freiheit
durch den flexiblen Bau wird Pro-
gramm. Dieser Befund, zwingender
noch als die Depression iiber der
schier praktischen und billigen Klotz-
reihenwiiste, zwingt zu neuer forma-
ler Orientierung. Die Konzepte bie-
ten sich nicht mehr aus funktioneller
Rationalitit an. Was wiren neue
oder erneuerte alte Quellen? Zu-
gleich hat die sozialkritische Auf-
merksamkeit fiir den Zweck wieder
deutlicher gemacht, dass die Frage
nach dessen Rationalitit um den Nut-
zer eigentlich nicht herumkommen
kann. Gebaut wird unter anderem fiir
ihn. Welches Gewicht hat sein — ar-
chitektonisch inkompetentes — Wort?
Beide Fragen sind virulent in den ge-
genwirtigen Selbstverstandigungsbe-
mithungen der Architektur, die nach
ihrem Bruch mit den Leitsitzen der
schlecht verstandenen Moderne nun,
in hochster Unbestimmtheit, mit dem
Etikett «Postmoderne» belegt wird.
Die skizzierten grundsétzlicheren
Uberlegungen aus dem Fundus von
Adornos Theorie der Moderne erlau-
ben ein paar abschliessende Bemer-
kungen im Ausblick auf Trends die-
ser bereits nicht mehr so ganz taufri-
schen Gegenwart.

18

(=]

Postmoderne: «Rien ne va

plus» = “Anything goes”

Gegen Hejduks Nachdruck in
der polemischen Abfertigung des
postmodernen ““Anything goes” ver-
setzte Eisenmann, er gemahne ihn an
die Vorstellung der Erde als einer
Scheibe. Darauf Hejduk: “I belief it
to be flat!”” Formfindung heute hat es
schwer, wenn sie Instanzen angeben
soll, die ihr Geltung, das heisst wie-
derum Rationalitdt — und nun berich-
tigte! — verleihen. Der Blick — etwa
Rossis — schweift neu klassifizierend
zuriick iibers Gehabte und entdeckt,
wo nicht gleich den Archetyp, histo-
risch etwas bewusster: den bewdihrten
Typ. Bewihrt nicht so sehr in der
Nutzung, es «bewihrte» sich viel-
mehr, was sich sozial und historisch
kraftvoll behauptete. Beansprucht der
bewihrte Typ Rationalitit aufgrund
seiner «Bewihrung», dann paktiert
er mit der zwielichtigen Autoritét der
Tradition. Das ruft unverziiglich
Konservatismusverdacht —auf den
Plan. «Historismus», ruft er — siche
Habermas —, «was erlaubt ihr euch im
Kostiim eurer geliehenen Identitit?!»
Gewiss ist jedes Verhiltnis autori-
tatserheischenden Riickbezugs aufs
Vergangene vergiftet, doch erlaubt
zugleich kein aufgeklirtes Bewusst-
sein den Kehraus alles Vergangenen
als Miill. Die Schwierigkeit mit der

Tradition liegt darin, dass nicht ein-
fach noch einmal «Tradition» sagen
kann, wer sagen soll, was an ihr fiir
die Gegenwart gilt. Eine Vorstellung
vom Kontextgerechten schleppt sich
mithsam zu Hilfe, neuerdings unter
Berufung aufs soziale Ganze einer
Lebenswelt, die von den Zwiangen ih-
rer bauwirtschaftlichen Kolonisie-
rung befreit wire. Nur bleibt diese
Lebenswelt Entwurf des Sozialrefor-
mers, solange ihre Bewohner nicht
unmissverstiandlich kundtun, wie sie
zu leben wiinschten und solange sie
nicht, kollektiv verbindlich, dies
kundzutun vermégen. Das sozialre-
formerische Leitbild hitte den Ein-
trag praktisch politischer Aufkla-
rung, vollzogener Bewusstseinsbil-
dung der Nutzerschaft abzuwarten.
Es muss aber vordem weitergebaut
werden.

Die Vorstellungen des Kon-
texts entsinnen sich, zu Zeiten des
neuen Okobewusstseins, der Natur:
Die bauliche Selbstgestaltung unserer
Kultur betreibt sich als Gestaltung ei-
ner Kulturlandschaft. Wohl kaum et-
was ist verkommener als asthetische
Neoromantizismen. Darunter litt seit
Aufzug der Moderne die Kategorie
des Naturschonen schwer. Adornos
Asthetik rehabilitiert sie gegen den
asthetischen Idealismus der reinen
Vergeistigung wie gegen die Sachlich-

keit. Kein versohnlerisches Geflun-
ker mit der maltritierten Scholle heilt
die Wunde, welche die Verdringung
des Naturschonen allem Schdnen
schlug. Doch hitte das Schone der
Kunst in sich die Spur davon zu ret-
ten, dass Schones nicht nur gemacht
sein kann, schon seiner Idee nach aus
Regionen jenseits aller Verfiigungs-
gewalt gespiesen bleibt. Van de Vel-
des Diktum, die Blume des 20. Jahr-
hunderts sei die Glithbirne, mag ins
Schwarze treffen, doch die Architek-
tur fiigt ihre Gebilde der Landschaft
ein, und die Landschaft ist, wieweit
auch kulturell vermittelt, herkiinftig
Natur. Wo daraus sich heute Doktri-
nen néhren, sind sie freilich sogleich
ideologisch befallen. Man schopft
den Stil, die Heimat zu ehren. Der
kosmopolitische Okofreak, der findet
sein Heil im Eskapismus aufs Land.
Dort pellt er sein Village aus dem Ei,
nennt es Seldwyla, und das rékelt sich
da nun pseudoorganisch im Ziergrii-
nen. Im Regal steht der Bildband
Gaudi, dort neben dem Cheminée,
unter der mediterranen Sonderferti-
gung, die als Lampe fungiert. Niveau
bezieht man wieder mal aus dem kul-

(3]

Nils-Ole Lund: Die Zukunft der Architek-
tur (aus: Jahrbuch der Architektur 1983,
Vieweg, Braunschweig/Wiesbaden, 1983)

Werk, Bauen+Wohnen Nr.11/1983



Zum 80. Geburtstag T.W. Adornos/Tagtéglich

tivierten Sinn fir das Material, und
man versteht etwas von Handwerk.
Die Hemdsédrmelarchaik der eigenen
Karotten aus bester Migrossaat kiim-
mert die irreversible Fehlentwicklung
der Stadt nicht langer. Auch dort will
man dieweil mehr Sonne. Man mag
wieder Erker, moglichst die lichtsat-
ten, und die Immobilien von gegen-
iber bauen auf Spiegelung. Doch
vom Stahl-Glas-Turm gleisst, statt
die Sonne, seine Blindheit.

Endlich tut sich, noch zag-
haft, ein neuer Ausdruckswillen
kund. Wahrend die Semiotik den
nichsten und den entlegensten Be-
reich unserer Lebenswelt durch-
kdmmt, steht, nach langem Sdumen,
der Sinn nach Aufforstung der Zei-
chen. Nun gebricht es der okzidenta-

len Welt unserer Tage an nichts so
sehr als an gesellschaftlicher Kraft zu
verbindlichem Ausdruck. Birst dem-
nédchst, in unsrer Lage eines umfas-
send fortgeschrittenen Sprachzer-
falls, der prekdre Symbolstau, dann
schwemmt uns die Flut nutzbarer
Greuelplastiken ungehemmt ins ge-
samtstadtische Chaotikon. Unsere
Wohnlage heute unterscheidet sich
davon durch den Verzicht, das Un-
vermdgen zur haltbaren Form sym-
bolisch zu feiern.

Arg présentiert sich die Situa-
tion des urbanen Bauens und seiner
postmodernen  Orientierungsbemii-
hungen. Die kritische Schau hat bis
hierhin an Rezepten gar nichts erbeu-
tet. Ihre einschlagige Schweigsamkeit
hat nichts von Geiz und auch nicht

die Angstlichkeit iibertriebener Vor-
sicht. Sie bezieht zunéchst Position
gegen die allgegenwirtige Tendenz,
auf Desorientierung mit Doktrinen zu
reagieren. Wo allenthalben noch wei-
ter wacker verkiindet wird, ist zu-
néchst der eine Rat nicht zu schlecht,
und er wire auch nicht zu teuer: die
Architektur in ihrer gegenwdrtigen
Lage kann sich Maschen nicht lei-
sten. Solange iiberzeugende Perspek-
tiven fehlen, kénnen nur Strategien
der Vermeidung gelten. In diesem
Befund liegt, wie in jeder Skepsis, ei-
ne leise Tendenz zu einem moderaten
Traditionalismus. Dieser  schopft
nicht gesicherte Giiltigkeiten aus der
Geschichte. Doch seine eingestande-
ne Unsicherheit in der Innovation be-
hilt im Auge, dass wir eine Geschich-

te haben, die Besseres und Schlechte-
res hervorgebracht hat. Damit ist
freilich zur anstehenden Problematik
inhaltlich noch gar nichts gesagt. Es
ist eine unverzichtbare Primisse ge-
nannt, unter der sie — differenziert —
zu diskutieren wire. Dies nun mit
Sachverstand, doch zugleich einge-
denk einer allzuoft allzu nachlissig
iibergangenen Mahnung: «Die Sache
verlangt die Reflexion, welche die
Sachlichkeit sachfremd schalt.»
Georg Brunold

! Genannt seien: Asthetische Theorie; Oh-
ne Leitbild, Parva Aesthetica; darin der
Aufsatz:  Funktionalismus heute; die
Uberlegungen beziehen sich zudem 6f-
ters auf die Dialektik der Aufklirung.

Tagtagliches

Passagen-Werke

Im vergangenen Jahr sind
zwei Biicher erschienen, in denen das
immer noch schwerverstindliche 19.
Jahrhundert im Mittelpunkt steht,
«Das Passagen-Werk» von Walter
Benjamin und die erste deutsche
Ausgabe von Giedions «Mechaniza-
tion Takes Command».

1927 bis 1940 hat Benjamin
den umfangreichsten «Zettelkasten»
verfasst. In ihm schrieb er nieder,
was er iiber die materiellen und gei-
stigen Bewegungen eines Jahrhun-
derts im Stadtlabyrinth von Paris er-
forscht hat. Als «wichtigste Architek-
tur» der Epoche nennt er die Pas-
sagen. «Sie sind ein Zentrum des
Handels in Luxuswaren. In ihrer
Ausstattung tritt die Kunst in den
Dienst des Kaufmanns. Die Zeitge-
nossen werden nicht miide, sie zu be-
wundern. Noch lange bleiben sie ein
Anziehungspunkt fir die Fremden.
Ein dllustrierter Pariser Fithrer sagt:
«Diese Passagen, eine neuere Erfin-
dung des industriellen Luxus, sind
glasgedeckte, marmorgetéfelte Gén-
ge durch ganze Hausermassen, deren
Besitzer sich zu solchen Spekulatio-
nen vereinigt haben. Zu beiden Sei-
ten dieser Génge, die ihr Licht von
oben erhalten, laufen die elegante-
sten Warenldden hin, so dass eine
solche Passage eine Stadt, ja eine
Welt im kleinen ist.> Die Passagen
sind der Schauplatz der ersten Gasbe-
leuchtung.

Die zweite Bedingung des
Entstehens der Passagen bilden die
Anfinge des Eisenbaus. Das Empire
sah in dieser Technik einen Beitrag

Werk, Bauen+Wohnen Nr.11/1983

zur Erneuerung der Baukunst im alt-
griechischen Sinne. Der Architektur-
theoretiker Boetticher spricht die all-
gemeine Uberzeugung aus, wenn er
sagt, dass <hinsichtlich der Kunstfor-
men des neuen Systemes das For-
menprinzip der hellenischen Weise>
in Kraft treten miisse. Das Empire ist
der Stil des revolutiondren Terroris-
mus, dem der Staat Selbstzweck ist.
So wenig Napoleon die funktionelle
Natur des Staates als Herrschaftsin-
strument der Biirgerklasse erkannte,
so wenig erkannten die Baumeister
seiner Zeit die funktionelle Natur des
Eisens, mit dem das konstruktive
Prinzip seine Herrschaft in der Archi-
tektur antritt. Diese Baumeister bil-
den Trager der pompejanischen Sau-
le, Fabriken den Wohnhéausern nach,
wie spéter die ersten Bahnhofe an
Chalets sich anlehnen. <Die Kon-
struktion nimmt die Rolle des Unter-
bewusstseins ein.> Nichtsdestoweni-
ger beginnt der Begriff des Inge-
nieurs, der aus den Revolutionskrie-
gen stammt, sich durchzusetzen, und
die Kémpfe zwischen Konstrukteur
und Dekorateur, Ecole Polytechni-
que und Ecole des Beaux-Arts be-
ginnen.

Erstmals in der Geschichte
der Architektur tritt mit dem Eisen
ein kiinstlicher Baustoff auf. Er un-
terliegt einer Entwicklung, deren
Tempo sich im Laufe des Jahrhun-
derts beschleunigt. Sie erhlt den ent-
scheidenden Anstoss, als sich heraus-
stellt, dass die Lokomotive, mit der
man seit Ende der zwanziger Jahre
Versuche anstellte, nur auf eisernen
Schienen verwendbar ist. Die Schie-
ne wird der erste montierbare Eisen-
teil, die Vorgéngerin des Tragers.
Man vermeidet das Eisen bei Wohn-

bauten und verwendet es bei Passa-
gen, Ausstellungshallen, Bahnhofen
— Bauten, die transitorischen Zwek-
ken dienen. Gleichzeitig erweitert
sich das architektonische Anwen-
dungsgebiet des Glases. Die gesell-
schaftlichen Voraussetzungen fiir sei-
ne gesteigerte Verwendung als Bau-
stoff finden sich aber erst hundert
Jahre spiter. Noch in der «Glasarchi-
tektur> von Scheerbart (1914) tritt sie
in den Zusammenhingen der Utopie
auf» (S. 45-46).

Fiir Benjamin ist der «histori-
sche Gegenstand» «das dialektische
Bild». Am Materiellen der Stadt er-
forscht er die Trdume, Symbole,
Ideen und Michte ihrer Zeit. «Die
Fakten werden etwas, was uns so-
eben erst zustiess.» Die Architektur
wird so zum Anlass, Geschichte aus
den materiellen Erscheinungen zu
verstehen. «Strassen sind die Woh-
nung des Kollektivs. Das Kollekti-
vum ist ein ewig waches, ewig beweg-
tes Wesen, das zwischen Hauserwén-
den soviel erlebt, erfihrt, erkennt
und ersinnt wie Individuen im Schut-
ze ihrer vier Winde. Diesem Kollek-
tivum sind die glinzenden emaillier-
ten Firmenschilder so gut und besser
ein Wandschmuck wie im Salon dem
Biirger ein Olgemilde, Mauern mit
der Défense d’Afficher> sind sein
Schreibpult, Zeitungskioske seine Bi-
bliotheken, Briefkisten seine Bron-
zen, Binke sein Schlafzimmermobili-
ar und die Café-Terrasse der Erker,
von dem er auf sein Hauswesen her-
untersieht. Wo am Gitter Asphaltar-
beiter den Rock hingen haben, da ist
das Vestibiil, und die Torfahrt, die
aus der Flucht von Hofen ins Freie
leitet, der lange Korridor, der den
Biirger schreckt, ihnen der Zugang in

die Kammern der Stadt. Von denen
war die Passage der Salon. Mehr als
an jeder andern Stelle gibt die Strasse
sich in ihr als das moéblierte, ausge-
wohnte Interieur der Massen zu er-
kennen» (Seite 1051f.).

Ahnlich, aber einliniger ist
das Thema bei Siegfried Giedion:
«Die Herrschaft der Mechanisie-
rung». Er nennt es einen Beitrag zur
anonymen Geschichte, den er im
18. Jahrhundert beginnt und bis in
das unsrige fithrt. Die Mechanisie-
rung im Haushalt, der Werkstatt und
Fabrik dienen der Erleichterung und
der Leistungssteigerung. Wir sind ih-
re Erben, ohne zu wissen, woher alle
die ererbten Giiter stammen. Gie-
dion kldrt mit verbissenem Realismus
auf. Er beschreibt, wie verschieden
Teig geknetet wird, erldutert die Vor-
und Nachteile des maschinellen Kne-
tens, erklirt den Verlust an Ge-
schmack und Konstanz, wenn Farb-
stoff beigemischt wird. Das Tiir-
schloss und seine Mechanisierung
wird auf 27 Seiten beschrieben und
illustriert, das Fliessband und seine
Auswirkungen auf 53 Seiten. Die Be-
triebswissenschaft und die Forschung
der Bewegungsablaufe sind Kinder
der Fliessbandtechnik. In der Kunst
werden die Bewegungen symbolisch
verdichtet.

Giedion und Benjamin ent-
reissen das Unscheinbare, Ubersehe-
ne, Geringgeachtete der Vergessen-
heit. «Mord an der Geschichte»
nennt Giedion das Vernichten der
Quellen: die Patente, Maschinen,
Werkzeuge, Mébel und Nippsachen,
kurz: das Alltdgliche. Aus dem
Schrott der Geschichte machen Gie-
dion und Benjamin, jeder anders,
Geschichte. Franz Fiieg

19



	Irrlichternde Moderne

