
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 68 (1981)

Heft: 7/8: Die Solothurner Schule

Artikel: Persönliche Ortbestimmung

Autor: Füeg, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-51971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-51971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

Franz Füeg

sehen individuell verschieden beurteilt.
Was zu einer Zeit als gering erachtet
wird, kann in anderen Zeiten zusagen.
(2) Bauwerke, deren Architektur von
allen und immer als gering eingestuft
wird, können in einer Gruppe anderer
Bauwerke von gleich geringer architektonischer

Qualität als Teil eines Ganzen
eine höhere Qualität erlangen, als wenn
sie isoliert stehen. Die Eigenschaften und
Qualitäten der Architektur werden nicht
nur durch das ihr zugehörende Bauwerk
bestimmt, sondern auch durch jene der
benachbarten Bauwerke und der
Landschaft, in der das Bauwerk steht. (3) Mit
dem Wort «Zweckbau» wird angezeigt,
seine Verantwortlichen seien der Pflicht
enthoben, Architektur zu schaffen; das

Urteil ist zunächst nachsichtig, aber die
Folge sind Bauwüsteneien - nicht nur in
Industrie- und Spitalrevieren. Aus diesen
Gründen ist es nicht nur unzulässig,
sondern auch gefährlich, gewissen Bauwerken

die Eigenschaft von Architektur
abzusprechen.

Jedem Bauwerk kommt das Prädikat

«Architektur» zu; Qualitäts- und
Stilverschiedenheiten unterscheiden es von
anderen. In der Architektur aller Kulturen

besteht zudem eine ideelle
Stufenordnung, die nicht nur auf der architektonischen

Qualität, sondern auch der Lage
ihres Bauwerks in der Landschaft und
einem Ort sowie auf den Zwecken gründet,

die ein Gebäude, eine Strasse, ein
Platz zu erfüllen haben. Jede Gesellschaft

und politische Ordnung, auch eine
plurale, kennt eine Hierarchie der Werte
und Bedeutungen, die sich zum Teil in
der Architektur eines Ortes und einer
Landschaft ausdrückt.

Die Architektur ist im Negativen
und Positiven immer das Zeugnis einer
Kultur. Jene, die sie hervorbringen - in
erster Linie, aber nicht allein die Architekten

-, sind Kulturschaffende und in
ihrem Schaffen, wie immer auch ihre
individuellen Neigungen sind, von kulturellen

Strömungen ihrer Zeit wesentlich
bestimmt, selbst von solchen, die sie
ablehnen.

Persönliche Ortbestimmung

Orientation personnelle

Personal choiee of location

Politisch
Wer über den Architekturunterricht
etwas sagen soll, muss auch sagen,

was er als Architekt selber bevorzugt und
ablehnt. Diese Stellungnahme verlangt
der gesellschaftliche und politische
Pluralismus, der das Individuum herausfordert,

seinen eigenen Standort zu finden.
Wahrscheinlich ist dieser Pluralismus der
freiheitlichen Demokratie die für die
Architektur schwierigste gesellschaftliche
und politische Ordnung, weil nie einer
allein oder nur wenige legitimiert sind zu
sagen, was sich in der Architektur
gehört. Für die Umstände, unter denen
Architektur entsteht, liegt hier ein grundlegender

Unterschied zur feudalen, zünftischen

oder totalitären Herrschaft. Ich
bekenne mich zum Pluralismus, der es zur
moralischen Pflicht macht, «dass kein
Zwang, ausser dem des besseren
Argumentes, ausgeübt wird» (Jürgen Habermas),

und zur Demokratie, die Macht
teilt und delegiert und, wenn sie dazu
auffordert, von der Mehrheit entscheiden
lässt, welches das bessere Argument sein
soll.

Moderne Architektur
Die Pluralität in der Architektur ist

wohl eine Folge der pluralistischen
Gesellschaft. Sie und die übermässige Fülle
an baulichen Mitteln, die die Industrie
anbietet, erfordern vom Architekten,
zumindest einige Architekturtendenzen
abzulehnen und anderen oder nur einer zu
folgen. Ich folge Tendenzen der Modernen

Architektur, weil ich in sie hineingewachsen

bin und dort gesucht habe,
zunächst bei Auguste Perret (Abb. 1) und
den Faguswerken von Walter Gropius

(Abb. 2), bei Marcel Breuers Arbeiten
während des Krieges in den USA
(Abb. 3) und bei der holländischen
«Stijl»-Bewegung (Abb. 4).

1956 glaubte ich verstanden zu
haben, was im Gegensatz zu allen anderen
Architekturen das Neuartige der Modernen

Architektur ist.4 Es sind nicht neuartige

Baustoffe und Bauweisen und die
damit geschaffene neuartige Architektur.
Stahl- und Glasbauten fanden ihre
Ausprägung im 18. und 19. Jahrhundert und
Betonbauten am Anfang des 20.
Jahrhunderts, ohne dass sie das darstellen,
was ich unter dem Wort «modern»
verstehe, nämlich neuartig gegenüber den
Architekturen, die dem 20. Jahrhundert
vorangegangen sind. Auch die ornamentlosen

Bauten waren nichts Neues. Neu
war vielmehr, abgesehen von synthetischen

Fugenkitten und neuen
Installationstechniken, eine andere Auffassung
des architektonischen Raumes. Der
Raum wird nicht mehr nur von Bauteilen,

sondern auch von anderen Räumen
begrenzt. Zwar finden sich Ansätze zu
dieser Raumauffassung bei gotischen
Kathedralen in England und dem Barock.
Aber sie beschränkt sich auf den Innenraum.

In der Modernen Architektur wird
auch der Aussenraum und das Ineinan-
dergehen von Innen- und Aussenraum
einbezogen.

Wright steht am Anfang. Mir
scheint, als hätte er nicht, wie das
gewöhnlich geschieht, Gebäudeteile entworfen,

um Räume zu schaffen, sondern
zuerst Räume gedacht und sie dann durch
die Anordnung der Bauteile verwirklicht.
Die russischen Suprematisten, Frederick
Kiesler und besonders die Leute vom
holländischen «Stijl» haben das Denken
und Schaffen von sich durchdringenden,
von «fliessenden» Räumen weiterentwik-
kelt. Diese Durchdringung findet sich
hier - und vereinzelt bei Le Corbusier -
nicht mehr nur in der Vertikalen,
sondern, noch mehr als bei Wright, auch in

ra Werk, Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1981



Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

der Horizontalen. Ob die Radierungen
und Skizzen der «Carceri» von Piranesi
(Abb. 5) einen Einfluss auf diese räumliche

Vorstellungsweise hatten, ist mir
nicht bekannt. Es ist aber sehr wohl möglich,

dass sie Piranesi begründet. Nie
machte sich aber die Moderne die Bedeutung

der horizontalen und vertikalen
Diagonale Piranesis zu eigen.

Neu war auch ein soziales
Verständnis, das die Arbeit und das Denken
vieler moderner Architekten stark beeinflusst

hat. Der Arbeiter- und Mietwohnungsbau

wurde spätestens in den zehner
Jahren zu einem Thema der Architektur
und zum Unterrichtsfach an Schulen.

In den Jahren 1952 und 1953
versuchte ich in Wettbewerbsprojekten,
fliessende Räume zu schaffen. Sie blieben

aber zunächst auf die Horizontale
beschränkt (Abb. 6). 1955 gelang ein
Projekt mit einer räumlichen Durchdringung

auch in der Vertikalen (Abb. 7).
Prototypisch für diese Versuche war aber
erst das Projekt für das Archäologische
Museum in Aleppo (1956) mit einer Vielfalt

von Charakteristika geschlossener
und offener Räume im Inneren und
Äusseren und der räumlichen Verbindung
zwischen Innen und Aussen und Oben
und Unten (Abb. 8). Spätere Projekte
mit ähnlicher Raumauffassung folgten;
verwirklichen Hess sich keines.

Beachtet, aber wenig diskutiert ist
das Puritanische als ein fast durchgehendes

Merkmal der Modernen Architektur.
Die Erwartung bezüglich meiner Arbeit
(Abb. 9 und 10) beschrieb ich 1964 so:
«Die Architektur soll sich dem Menschen
nicht aufdrängen, sondern ihm einfach
das Gefühl des Angenehmen vermitteln.
Sie soll den Benutzer und den Betrachter
in Ruhe lassen, damit er sich selbst in
ihnen findet. Der Widerstreit von
Spielerischem und Zweckhaftem möchte in
jener Einfachheit des Bauwerks enden, in
der sich der Reichtum des Lebens
ungehindert entfalten kann.»5

Concinnitas
Bevor sich die Erkenntnis der

modernen Raumvorstellung einstellte, hatte
ich die fixe Idee, an einem Bauwerk und
seiner Architektur müsse alles idealerweise

zueinander in einem ableitbaren

XT'¥'HiLiiini"i iMm

__ *

' ¦ ¦..¦- ¦ .¦¦¦::.

*% tecHfis?:; 'fUMI C\.7 i X*tm 4 1 *. i »

si i i

/ s
Ar

&

•WSm r
-"..:.'..

^V/*VV gm

Auguste Perret, Haus an der Rue Franklin, Paris, 1903

3

mim-'—-

Walter Gropius und Adolf Meyer, Faguswerke, Ahlfeld/
Leine, 1911-1916

¦ Marcel Breuer und Walter Gropius, Haus Chamberlain,
Sudbury, 1939

Gerrit Rietveld, Wohnhaus Schröder, Utrecht, 1924

Giovanni Battista Piranesi, «Carceri», Tafel VII, 2.
Zustand

Wettbewerbsprojekt Volksschule und Kirche Friedberg,
Hessen, 1953

Wettbewerbsprojekt Primarschule Wangen bei Ölten, 1955

Werk. Bauen + Wohnen Nr. 7/8/1981



Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

¦ ^ ¦:--^WWBWmMmm& -> \.... \,iura« -^
* mWm^^ L.

und unmittelbaren Zusammenhang
stehen; nichts dürfe zufällig sein; alles müsse

sich aus allem anderen begründen:
Gebrauch und Umgebung, Baustoffe und
ihre Konstruktion, Formen, Farben und
Gestalt. Warum ich so dachte, weiss ich
nicht: Jedenfalls erinnere ich mich nicht,
es von jemandem gehört oder bei jemandem

gelesen zu haben; wahrscheinlich
hat mich mein Lehrmeister Hans Bracher
in dieser Vorstellung bestärkt. Bei der
vierten Arbeit meines Büros, einer kleinen

Fabrik (Abb. 11 und 12), entdeckte
ich aber 1957, dass solche Ableitungen
immer nur bis zu einem gewissen Grad
möglich sind, Wesentliches sich einer
immanenten Logik durch Deduktion, wie
die Philosophen sagen, entzieht und der
Architekt immer wieder gezwungen ist,
frei zu entscheiden. Von diesem Augenblick

an habe ich versucht, die aus freiem
Entscheid gefundenen Lösungen so zu
schaffen, dass sie zur «Logik» der durch
Ableitung gefundenen Lösungen nicht im
Widerspruch stehen. Gelang mir das

nicht, fand ich mich der Aufgabe nicht
gewachsen. Zum erstenmal stellte sich
mir das Problem 1941 bei der Arbeit der
Bauzeichnerprüfung. Nach einem
vorgegebenen Grundriss und Schnitt eines
Einfamilienhauses waren Details zu zeichnen
und die Fenster in den Fassaden anzuordnen.

Weder aus dem Gebrauch des Hauses

noch aus seiner Konstruktion waren
Lage, Grösse und Proportionen der Fenster

in den Fassaden durch Ableitung
eindeutig zu bestimmen; ich musste sie
fast ausschliesslich nach Gefühl zeichnen.
Dem Experten, dem ich das Problem
erklärte, schien es belanglos zu sein.

1975 las ich die «Zehn Bücher über
die Baukunst» von Leon Battista Alberti
und fand ungefähr in Worten, was mich
immer beschäftigt hatte, «[...] dass die
Schönheit eine bestimmte gesetzmässige
Übereinstimmung aller Teile, was immer

mW*—*

o
für eine Sache, sei, die darin bestehe,
dass man weder etwas hinzufügen noch
hinwegnehmen noch verändern könnte,
ohne sie weniger gefällig zu machen. Das
ist eine gewaltige und göttliche Sache, bei
deren Ausführung es der Anspannung
aller künstlerischen und geistigen Kräfte
bedarf [... ]»6 Alberti brauchte dafür den
Begriff «concinnitas».

Beim Lesen verstand ich auch besser,

warum mich 1954, beim ersten
Besuch, die Frührenaissance in Florenz auf
das stärkste beeindruckt hatte und ich ihr
auch heute noch den Vorzug vor allen
anderen früheren Architekturen gebe.
Zugleich wurde mir bewusst, dass alle
bedeutende Architektur, sei sie vom
Maurer oder Zimmermann des Dorfes
gemacht oder sei sie die «grosse» der
Architekturgeschichte, dem Grundsatz
von Albertis «concinnitas» entspricht.
Alberti versteht «concinnitas» als ästhetisches

Ebenmass; ich begreife das Wort
nicht nur für die formalen, sondern
ebenso für die sozialen und konstruktiven

Gesichtspunkte des Bauwerks - was
Alberti vermutlich unausgesprochen
vorausgesetzt hat.

In der Welt herrscht eine geheime
Grundordnung, und bei jeder Bauaufgabe

kann etwas von dieser Ordnung und
ihren Widersprüchen erkannt und in
Architektur umgesetzt werden. Das Eigentliche

der Architektur ist in der Aufgabe
verborgen, die dem Entwurf eines
Bauwerks zugrunde liegt: in der Bedeutung
des Ortes, in der Bedeutung des
Gebrauchs und in der Bedeutung der
Bauweise. Das mag es sein, warum mich das

Zitat des heiligen Augustin berührte, das
ich bei einem Text von L. Mies van der
Rohe fand: «Die Schönheit ist der Glanz
des Wahren.»7 Nie wird es gelingen, das
Wahre der Weltordnung ganz, aber mit
jedem Bau eines Hauses ein wenig und
immer mehr zu erfahren. Schon im

scheinbar Einfachsten ist es zu ahnen, bei
der Arbeit der Steinmetzen und Maurer,
in der unendlichen Vielfalt des gleichbleibenden

Typus der byzantinischen
Kreuzkuppelkirchen und der osmanischen
Moscheen oder bei den besten Gegenständen,

die mit heutigen Maschinen hergestellt

werden. Wo der Mensch Materie
ordnet und ihr eine Gestalt gibt, die nur
so und gerade für den einen Fall nicht
anders sein kann, drückt er etwas von der
geheimen Ordnung aus.

Mehr noch als bei der Musik habe
ich bei Gedichten gelernt, wie der
gedankliche, melodische und rhythmische
Aufbau und seine Ordnung Teil einer
verborgenen Grundordnung sein kann.
Am stärksten betroffen haben mich Paul
Valery, Gottfried Benn, Paul Celan und
Ingeborg Bachmann gemacht. In der Musik

sind es vor allem die Spätrenaissance,
Bach, die späten Quartette von Beethoven,

Bartok, Volkslieder und Jazz.
Wer nur intellektuell mit Architektur

umgeht, dem bleibt diese Ordnung
fremd, und der Gefühlsüberschwang
macht dafür blind. Wohl nur Empfindung

und Vernunft im Gleichgewicht
können sie ganz erfahren; in seltenen
Augenblicken scheint die menschliche
Natur zu diesem Gleichgewicht fähig zu
sein.

Gefühls- und vernunftsmässig habe
ich eine Abneigung gegen das Manierierte,

ob beim Film, in der Literatur oder in
der Architektur, auch wenn manches
daran Interesse weckt. Aber es ist ja
gerade ein Merkmal des Manierierten,
vordergründiges Interesse zu heischen,
indem es Dinge, die zusammengehören,
auseinanderzerrt und ein paar von ihnen
vordergründig aufsetzt. Ich mag auch
jenes «akademische» Verhalten nicht, das
die Geschichte der Architektur plündert,
ihre Elemente wie Versatzstücke eines
Theaterfundus zur blossen Szenerie ar-

E3 Werk, Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1981



Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

rangiert und sich dabei über eine bescheidene

Erfindergabe ausweist. Bei beidem
fehlt die «concinnitas»; wahrscheinlich ist
ihr Fehlen ein Merkmal unserer Epoche.

Die Technik
Weil die Architektur nur am

Bauwerk erscheint, entsteht sie materiell mit
technischen Mitteln. Wer aber glaubt,
die Technik sei bloss Mittel, vergisst ihre
Folgen. Der tektonische Aufbau sagt
direkt etwas aus über den Zustand des
Bauwerks und seiner Architektur; er ist
«lesbar». Die Technik ist immer Teil der
menschlichen Kultur; denn sie ist vom
Menschen erfunden, entwickelt, geschaffen

und angewendet, im Guten und
Schlechten.

Mit der kleinen Fabrik von 1957

(Abb. 11 und 12) gelang mir zum erstenmal,

das technische Gefüge und die
Architektur zu einer, wie mir scheint, unlösbaren

Einheit zu verschmelzen, weil von
den Bauteilen nur sehr wenig verdeckt ist
und die Konstruktion ablesbar bleibt,
dass sie mit allen anderen Elementen
direkt als Architektur erscheint. Die gleiche

Forderung bei anderer Geometrie
sollte 1967 das Projekt für zwei Kirchen
mit an einem Mast aufgehängten
Dächern erfüllen. Die technischen Mittel,
mit denen der Mast geschaffen worden
ist, seine formale Erscheinung und die
symbolische Bedeutung des Masts, der
die Dächer der beiden Kirchen und das

gemeinsame Glockenspiel trägt, bilden
eine untrennbare Einheit (Abb. 13).

Nach den ersten Bauten begann ich
zu verstehen, warum es für die Architektur

gefährlich ist, die Bedeutung der
Technik - und damit auch die Ökonomie

- zu unterschätzen. Die Industrie schafft
vieles, was sinnlos ist, und tut anderes
nicht, was wichtig wäre. Sie schafft, um
den Absatz zu sichern, Bedürfnisse, die
zunächst nicht vorhanden sind. Wer die
technische Welt ignoriert, wird von ihr
manipuliert; wer sie ernst nimmt und mit
ihr umzugehen weiss, hat die Möglichkeit,

sie zu beeinflussen. Erst wenn ein
Zweck festgelegt wird, können die Mittel
verbessert werden.

Die Architektur wirkt nur, wenn
ihr ein Mensch gegenübersteht; die Technik

dagegen hat die Möglichkeit, selbst¬

tätig ohne und über die Menschen
hinweg zu wirken.8 Das Bauwerk als das

Objekt von Architektur ist an eine Fülle
von Bedingungen gebunden, die es für
seine Architektur und seine Benutzer
erfüllen muss. Je schlechter der Architekt
mit der Technik für die Ziele, Zwecke
und Bedürfnisse der Benutzer und der
Architektur umzugehen weiss, desto
mehr wird ohne ihn oder mit ihm als
blossem Erfüllungsgehilfen über die
Ansprüche der Gesellschaft und der Architektur

hinweg gebaut.
Nicht neu, aber besonders ausgeprägt

geschieht in der Architektur heute
ähnliches wie in der industriellen Produktion:

die Mittel werden nicht geschaffen
nach dem Zweck, den Bedürfnissen oder
wie man einen ideellen und materiellen
Nutzen nennen mag. Vielmehr entstehen
zuerst die Mittel, und dann werden die
Bedürfnisse dafür gesucht und begründet.9

Um beinahe jeden Preis wird das

Neue, Überraschende, Sensationelle
gesucht mit der Folge, schnell zu vergehen,
weil es von noch Sensationellerem überholt

wird. Harold Rosenberg nennt es bei
den bildenden Künsten, wo ähnliches
geschieht, «the tradition of the New».

1925 stellte sich der Wiener
Kunsthistoriker Hans Tietze im Aufsatz «Die
Krise des Expressionismus» die Frage,
wie es möglich sei, dass eine neue
Kunstsprache schon veraltet ist, die noch vor
zwölf Jahren von der Avantgarde als der
Stil der künftigen Epoche proklamiert
worden war. «Merkmale äusserlicher Natur

schienen über seinen Wert und
Unwert zu entscheiden. Damit begann jener
Reigen der <ismen>, dessen immer
rascher werdendes Tempo zuletzt ins
Groteske übersprang; [...] die
Entwicklungsperioden der jungen Genies wurden
nach Monaten registriert und die Werke
veralteten, ehe sie trockneten. An allem
war gewiss eine Hypertrophie der
Kunsthistorie mit schuld [...], manch einer
hat, statt Kunst zu schaffen, einem Stil zu
folgen gestrebt.»10 Wir haben hier eine
recht gute Charakterisierung, die auch
eindrucksvoll für die sogenannte
nachmoderne Architektur gilt. Diese kommt
zwar ohne Prinzipien der Moderne nicht
aus; es scheint aber, ihre Architekten
wollten weder von ihr noch von der Ge-

:>i%.

*K!W_E^'",'.•

Ü!B

Wettbewerbsprojekt Archäologisches Museum Aleppo,
1956

Schulhaus Kleinlützel, Projekt 1956, gebaut 1959-1960

9
Wohnhaus Portmann, Hessigkofen, geplant 1961-1962,
gebaut 1962

ffi©
Metallbauwerkstatt, Kleinlützel, 1957-1958

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1981



Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

I

<£>

BP
,rmr::-l.

<l : ¦¦--

I "'

Wettbewerbsprojekt für zwei Kirchen, Langendorf, 1967

©
Moderne Architektur vulgarisiert

Philip Johnson, Gartenpavillon, New Canaan, 1962

schichte ein tiefejes Verständnis gewinnen.

Sie kennen als Problem vor allem
den ästhetischen Konsum.

Architektur als eine Frage
menschlicher Existenz
Viele geistige Strömungen in der

Modernen Architektur werden von
Vorstellungen des Menschen und seiner
Gesellschaft bestimmt, die bewirken,
vordergründige und tiefere Ordnungen zu
verstehen und aus diesem Verständnis
heraus Architektur zu schaffen. Die
kosmische und soziale Dimension der
Modernen Architektur, wie sie etwa
H. P. Berlage, die Architekten um Cor-
nelis Hendrik van der Leeuw, den
Bauherrn der Tabakfabrik von Nelle in
Schiedam (1926-1929), und viele andere
beschrieben haben, ist erst in Ansätzen
verwirklicht. Die Raumauffassung
Wrights und der «Stijl»-Bewegung wurde
kaum weiterentwickelt. Ohne Weiterentwicklung

werden die besten Möglichkeiten
nie ausgeschöpft. Die tragische Vul-

gärisierung der Modernen Architektur
durch die «Managerarchitektur» seit dem
Ende der fünfziger Jahre hat manche
Kraft gebrochen.

Als ich 1950 begann, Heideggers
Aufsätze über die Kunst und Technik zu
lesen, begann ich zu verstehen, dass «das
Bauen» einen existentiellen Grund hat
oder, wie es Heidegger sagt, «ein Wohnen»

ist. Obwohl das geheimnistuend
Urgründige Heideggers meiner Art zu denken

wenig lag, wurde mir diese Erkenntnis

zu einem bleibenden Programm.
Zwischen 1950 und 1960 haben zuerst Charles

Peguy, Gabriel Marcel und dann
besonders Karl Jaspers, Ludwig Wittgenstein,

Adolf Portmann, Friedrich
Dürrenmatt sowohl die Art des Denkens als
auch mein Bild vom Menschen geprägt.
Nebenher ging die Lektüre der Schriften
von Naturwissenschaftern wie Erwin
Schrödinger. Besonders interessiert
mich, wie die Naturwissenschafter
Erkenntnis gewinnen, und diese Frage hatte
ich damals, mehr als die Fragen der
Architektur, mit Fritz Haller diskutiert.

In Nicolai Hartmanns «Ästhetik»
(1959) lernte ich die ethische Bedeutung
des Ästhetischen verstehen. Den Hori¬

zont jener Informationsästhetik, die eine
wertfreie statistische und zeichentheoretische

Beschreibung von Kunstwerken
und Architektur versucht, finde ich zu

eng.
Nie gelang mir, die Utopie von

Materialisten anzunehmen, Gesellschaft sei
etwas Machbares11 und der Mensch sei
nicht schlecht, es müsse ihm nur das rechte

«System» gegeben werden, um zum
«richtigen» Bewusstsein zu gelangen.
Mein Menschenbild ist von der Einsicht
bestimmt, alles im Menschen bedürfe
nicht nur der Erkenntnis und des
Willens, sondern auch der Gnade. In dieser
Einsicht begründet ist die Auffassung,
das Individuum habe sich nicht nur an
gesellschaftlichen Lebensformen,
sondern die Gesellschaft ebenso am Individuum

zu orientieren. Weil das
Zusammenleben nicht konfliktlos sein kann,
kann es auch die Architektur nicht sein.
Das Lesen von Texten Max Horkheimers
und Theodor Adornos hat seit 1967 diese
Auffassungen gestärkt und einen Gegensatz

zu deren Denken deutlich gemacht.
Erich Fromm, Jürgen Habermas und
Leszek Kolakowski, die sich ebenso mit
der heutigen Lebenswelt auseinandersetzen,

wirken prägend. Grundlegende Sätze

des philosophischen Materialismus
bleiben mir indessen fremd; griechische
Philosophie, Tragödien und Komödien
und die Welt des Mittelalters behalten
ihre tragende Wirkung. Fremd bleibt
auch, trotz meines Berufs, das Postulat
von Henri Lefebvre, ideales Leben heute
sei das des Handwerkers und Künstlers,
eine Vorstellung, die sich schon in der
deutschen Romantik und ihrem Philosophen

Schelling findet. Beim Versuch,
Zusammenhänge und ab und zu den
Grund der Dinge zu entdecken,
misstraue ich den Ideologien, es sei denn, sie
würden ständig in Frage gestellt und den
neuen Erkenntnissen angepasst.

Nicht annehmen kann ich, was
Ernst Fuchs in «Architectura caelestis»12

schreibt: «In der Architektur lösen wir
die Frage nach dem Sinn des Lebens,
entscheiden wir über Leben und Tod.»
Da werden das menschliche und
gesellschaftliche Sein und dessen Lebenskräfte
missachtet und wird Architektur zur Magie.

Architektur hat nicht die zwingende

BU
Werk, Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1981



Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

Kraft, sondern - und das ist viel - bloss
die Möglichkeit, positive und negative
Kräfte zu fördern und zu hemmen. Dieser

einfache Satz muss eine Menge von
Fragen auslösen, zu denen ich nicht
imstande bin, mehr als ein paar banale
Antworten zu geben. So bleibt der Satz nur
eine «metaphysische Idee» und die
Hoffnung, realistische Antworten könnten
ihm einmal folgen.

Ich vermute, jeder Architekt, der
sich mit solchen Fragen beschäftigt, denke

ab und zu wie der Maler Jean-Auguste
Ingres: «Man sagt, man muss mit der Zeit
gehen. Aber warum denn, wenn die Zeit
unrecht hat?» Jede Gegenwart wird von
der Vergangenheit beeinflusst und wirkt
in die Zukunft. Aber unsere Aufgaben
sind, die Lösungen aus der Gegenwart
und für die Gegenwart zu schaffen, aus
der und für die gegenwärtige Zivilisation
und Kultur.

Die Sachen und ihre Begriffe, die
zusammengehören, gedanklich
auseinanderzubringen, empfand ich, soweit ich
zurücksehe, immer als einen unzulässigen

Eingriff in das Bemühen, Ordnungen
zu erkennen. Zwei solche Begriffe sind
eben «Zivilisation» und «Kultur», wobei
mit dem ersten etwas Minderwertiges
und mit dem zweiten etwas Höherwertiges

gemeint war, was die Überheblichkeit

der Geisteswissenschaften gegenüber

den Naturwissenschaften begründete
und zur Folge hatte, dass der «Geist»

nicht mehr verstand, was die
Naturwissenschaften als Natur erkannten. Im
Englischen und in den romanischen Sprachen

werden die beiden Begriffe nicht
mit verschiedener Wertigkeit verstanden;
trotzdem vollzog sich dort etwas Ähnliches,

auch in der Architektur. An vielen
Architekturschulen wurden und werden
Technik, Wirtschaft und Verwaltung als
etwas «Minderwertiges» behandelt, das
der Architektur als etwas «Höherem»
schlecht bekommen soll.

In der Vulgarisierung der Modernen

Architektur seit dem Ende der
fünfziger Jahre hat sich eine entgegengesetzte
Einstellung durchgesetzt (Abb. 14): Dem
kulturellen Aspekt der Architektur wurde

gar nicht erst misstraut; er wurde fraglos

zugunsten technizistischer
Verwaltungsakte beiseite geschoben.13

Die Postmoderne vermindert, was
hier «Kultur» genannt wird, auf das
Ästhetische (Abb. 15). In ihr finden Diskussionen

über soziale und individuelle
Ansprüche an die Architektur, soweit sie
über das Ästhetische hinausgehen, nicht
mehr oder noch nicht statt.

Die Ausrichtung auf den
Menschen, das Anthropozentrische, als

Programm der Moderne wird bei ihrer
Vulgarisierung durch die Virtuosität des

Managements und in der Postmoderne
durch die Virtuosität des Gestaltens
ersetzt. Das Machen wird, bei der einen als
Demonstration der verwalterischen
Leistungsfähigkeit und bei der anderen als
Demonstration formaler Ausserlichkeit,
zum Selbstzweck.

Autonomie der Architektur
So erstaunt es nicht, wenn die

Postmoderne die Unabhängigkeit der Architektur

von grundgesetzten Ursachen und
Zielen proklamiert. Damit wird die
Eigengesetzlichkeit der Architektur, die
durchaus besteht, verabsolutiert. Von
den Erkenntnissen des Menschen und
dem sozialen Leben will man möglichst
nichts mehr wissen. Die einseitige
Wissenschaftsgläubigkeit der Managermoderne

schlägt in die Ablehnung der
wissenschaftlichen Erkenntnisse um. Keine
der beiden Richtungen scheint sich tiefere

Gedanken gemacht zu haben, was die
Wissenschaft für die Architektur vermag
und nicht vermag.

In den fünfziger Jahren hat Hans
Scharoun versucht, philosophische
Gedanken Heideggers in Architektur
umzusetzen. Vom Vorhaben, so zu handeln,
war ich zunächst eingenommen, verwarf
es aber bald, weil Philosophie und Architektur

zwei völlig verschiedene Aussageweisen

sind und mir darum eine Umsetzung

der einen in die andere nicht möglich

schien.
Erst 1974, beim Schreiben des

Aufsatzes «Von Zusammenhängen und
Elementen in der Architektur»14, wurde mir
klar, warum philosophische und jede
andere wissenschaftliche Erkenntnis nicht
durch direkte Ableitung in Architektur
umgesetzt werden kann. Dagegen war
mir schon früher klar gewesen, dass nach
jedem Schritt im Arbeitsgang des Archi-

*

;

*
4,
*a***i>

a 1 I ?jf *¦

xii^

m,5..-..S. ,:,

f

99
Gaetano Pisoni, Kathedrale Solothurn, 1763-1773
Grundriss über der alten Anlage
Aufriss mit Freitreppe von Westen. Der Südturm wurde

nicht ausgeführt

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1981



Die Solothurner Schule Persönliche Ortbestimmung

1

h-l—M -HIIIIMII
T

fe-ü.

pL»l \XXm.-

•-. Ulli
t :

lrmMwmw^^^^^^mmmt'.

tekten solche Erkenntnisse der Kontrolle
dienen können und zu dienen haben.

Weil ein Bauwerk nicht von den
Ansprüchen an Architektur, sondern von
architekturunabhängigen Gründen
veranlasst ist und immer dem Menschen in
vielerlei Weise zu dienen hat, sind an die
Architektur Ansprüche gestellt, die nicht
in ihr selber begründet werden können.
Aber der «Dienst der Architektur am
Menschen» liess Architekten der Moderne

oft übersehen, dass die formale
Erscheinung des Bauwerks nicht vollständig
aus den Bedingungen zu gewinnen ist,
die ihr von aussen gesetzt werden.

Die Autonomie der Architektur
von aussengesetzten Bedingungen ist in
mehreren Tatsachen begründet. (1) Eine
Lösung für Bauwerke und ihre Architektur

ist, anders als es eine wissenschaftliche

Theorie sein soll, widerspruchsvoll,
und die Widersprüche sind unauflösbar,
weil das Leben vielfältiger ist als ein
Bauwerk, für das es geschaffen wird. (2) Die
beschränkte Zeitdauer, während der eine
Lösung gefunden und im Bauwerk
verwirklicht wird, reicht nie aus, allen
Lebensfragen und den mit ihnen verbundenen

Fragen des Bauwerks und seiner
Architektur so auf den Grund zu gehen,
dass sie in der Tiefe bewusst werden. (3)
Aber selbst wenn das möglich wäre, würden

geometrische Gesetze verhindern,
alles zur selben Zeit am selben Ort zu
bauen. Ein Autounfall entsteht, wenn
zwei Wagen zur selben Zeit an den
selben Ort gesteuert werden. Es ist nicht
möglich, an dieselbe Stelle gleichzeitig
einen Pfeiler und einen Tisch zu setzen,
obwohl aus konstruktiven Gründen der
Pfeiler und aus Gründen des Gebrauchs
der Tisch gerade dort stehen sollten. Die
Entscheidung, ob Pfeiler oder Tisch gerade

an dem besagten Ort sein soll, muss
oft aufgrund subjektiv gesetzter Prioritä¬

ten bestimmt werden. (4) Empfindungen,
die beim Aufnehmen von Architektur

entstehen, sind bei verschiedenen
Kulturen und Individuen verschieden, also

vorwiegend subjektiv. (5) Die Wahl
der technischen Mittel und deren
konstruktive Verarbeitung kann nie vollständig

aus den grundgesetzten Zwecken des
Bauwerks und der zu erreichenden
Architektur abgeleitet werden3. (6) Das
Handeln des Architekten wird von kulturellen

Einflüssen gesteuert. So beein-
flusste die Kathedrale in meiner
Heimatstadt (Abb. 16 und 17) unbewusst die
Kirche in Meggen (Abb. 18 und 19) in
vielen typischen Einzelheiten. (7) In der
Architektur finden sich Charakterzüge
des gesellschaftlichen Milieus und des
Architekten wieder.

Beschränkung und Wertschätzung
Nach dem Bau der kleinen Fabrik

im Jahre 1957 war ich mir gewiss, eine
Art von Architektur geschaffen zu
haben, die den eigenen Neigungen und
Einsichten am besten entsprach.
Wahrscheinlich hatte ich damals zum erstenmal

den Gedanken, ein Leben dauere
kurz und die Einsicht, die Möglichkeiten,
zu bauen und Architektur zu machen,
seien unendlich vielfältig, und deshalb sei
eine Beschränkung nötig, um zu einer
gewissen Meisterschaft zu kommen. Erst
mit einem gewissen handwerklichen
Können und mit den Weiterentwicklungen

fremder und selbstgemachter
Erfahrungen entsteht «das Bezugssystem, das
wir brauchen, um die Ordnung dieser

neuen, unbekannten [...] Welt zu
erforschen»15 und von Arbeit zu Arbeit Besseres

zu schaffen.
Mir ist nicht verständlich, warum

Architekten der jeweils neusten Mode
folgen, wo sie doch immer Lehrlinge und
an der Oberfläche neu gestellter Proble¬

me verbleiben. Diese Einstellung
schliesst nicht aus, Architektur, die einer
anderen Tendenz folgt, zu schätzen und
gar zu bewundern, vorausgesetzt, ich
erkenne bei ihr Echtheit, Tiefe, Kraft,
Ausstrahlung und was ähnliche ungenaue
und hilflose Begriffe mehr sind.

Anmerkungen
1 Serge Tornay, Voir et nommer les couleurs, Paris

(1978); Heinrich Zollanger, Farben - gesehen, erkannt
und erlebt, in Von Farbe und Farben, Zürich (1980) S.

9-12; Andre von Wattenwyl und Heinrich Zollinger,
Kulturelle Faktoren bei psychophysikalischen und
linguistischen Farbtesten, in Farbe + Design 15/16 (1980)
S. 80-83.

2 Wolfgang Metzger, Gesetze des Sehens, Frankfurt am
Main (1975) S. 23.

3 Ausführlicher über die Abhängigkeit von Gebrauch,
Bauwerk und Architektur und ihren Prioritäten im Aufsatz

«Was haben die Konstruktion und das Bauwerk mit
Architektur zu tun?» in Schweizer Ingenieur und Architekt

8(1979) S. 125-131.
4 Mit dem Schreiben des Aufsatzes «Was ist modern in

der Architektur?», veröffentlicht in Bauen + Wohnen 1

(1958) S. 31-36. Bei der Arbeit an diesem Aufsatz
gewann ich 1956 ein Bewusstsein, das spätere Projekte
stark beeinflusste.

5 Wie die Architektur von morgen sein wird? Bauen +
Wohnen 5 (1964) S. 173.

6 Darmstadt (1975) S. 293.
7 In Philip C. Johnson, Mies van der Rohe, Teufen (o.J.)

S. 215.
8 Siehe den Abschnitt «Folgerungen» im Aufsatz «Von

Mitteln und Grenzen der Architektur» in Werk, Bauen
+ Wohnen 4 (1980) S. 13.

9 Ausführlicher im Aufsatz «Die industrielle Produktion
und der Anspruch des Humanen» in ARK, Finnish
Architectural Review, 7-8 (1967) S. 44-48, und Bauen
+ Wohnen 11 (1967) S. 407-411.

10 Wien 1925, zitiert in Ernst Gombrich, Kunst und
Fortschritt. Wirkung und Wandlung einer Idee, Köln (1978)
S. 78; Erstveröffentlichung 1971 unter dem Titel «The
Ideas of Progres and their Impact on Art», New York.

11 Vergl. den Abschnitt «Architektur und Gesellschaft» im
Aufsatz «Architekt. Skizzen zu einem Berufsbild».
Erstveröffentlichung in Schweiz. Bauzeitung 2 (1972) S.
30-32.

12 Ernst Fuchs, Architectura caelestis, Salzburg (1966).
13 Ausführlicher im Aufsatz «Verwaltete Architektur» in

Neue Zürcher Zeitung 62 (1975) S. 39 und Schweiz.
Bauzeitung38 (1975) S. 596-598.

14 In Schweizer Ingenieur und Architekt 39 (1979) S.
770-777.

15 Karl P. Popper, Ausgangspunkte. Meine intellektuelle
Entwicklung, Hamburg (1979) S. 78.

©©
Kirche in Meggen, Projekt 1960-1961, gebaut 1964-1966.
Grundriss. Das Verhältnis von Länge und Breite entspricht
«zufällig» jenem des Schiffs der Kathedrale in Solothurn
Südansicht

Etil Werk, Bauen+Wohnen Nr. 7/8/1981


	Persönliche Ortbestimmung

