Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

**Band:** 68 (1981)

**Heft:** 1/2: Neue Architektur in Deutschland

Artikel: Kunst: Joseph Beuys "Schneefall": Poesie der Materialien

Autor: Jehle, Werner

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-51900

# Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

## **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF: 23.11.2025** 

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

## Kunst

Joseph Beuys «Schneefall» – Poesie der Materialien

«In der Beuysschen Wohnung standen wir eines Tages – es war Frühling – einem kahlen Weihnachtsbaum gegenüber. Die Familie hatte sich damit abgefunden und lebte um den Baum herum (der später in das Beuys-Objekt "Schneefall" einging).» – Dies berichtet Stella Baum, eine der frühesten Beuys-Bewunderer, im «Spiegel» vom 5. November 1979.

Der «Schneefall» befindet sich seit 1970 in der Sammlung der Emanuel-Hoffmann-Stiftung des Basler Kunstmuseums. Das aus dem Jahre 1965 stammende Ensemble von Filzplatten über Tannenstämmen misst 363×120×23 cm und liegt auf dem Boden. Es mag hier das grosse Werk von Beuys vertreten, das die deutsche Kunst – und nicht nur sie – in den letzten fünfzehn Jahren in Bewegung gebracht hat wie kein anderes. Beuysens einfache Konstellatio-

nen, Ding-Bilder, Poesie mit Gegenständen, meist unfarbig und im Sinn der modernen Massen-Kultur unattraktiv, haben die Museen der ganzen westlichen Welt erobert.<sup>2</sup>

Warum? - Schlicht und karg erscheinen Beuys-Arbeiten wie der «Schneefall» nur auf den ersten Blick, solange man den Aufwand an Material im Auge hat. Bei näherem Hinsehen führen die «Assemblagen» tief in unsere Gefühlswelt, wecken Erinnerungen, enthalten Mitteilungen, die auf Grunderfahrungen zurückgehen. Drei kahle Tannenstämme mit rauher Oberfläche, hart und splissig, erscheinen zugedeckt mit einem Stapel quadratischer Filzmatten. mit weichem Material. Die Stämme sind fest, der Filz verformbar. Die einzelnen Hölzer geben Richtungen an wie Pfeile, der Filzstapel erscheint ruhend. Etwas Verletztes unter etwas Schützendem. Die Filzdecke hat den ähnlichen Effekt wie die Schneedekke. Über die Verwandtschaft von Schnee und Filz als Wärme-Isolatoren schreibt die Autorin des New Yorker Katalogs von 1979, Caroline Tisdall. Sie vergleicht das aus Schnee

gebaute Iglu der Eskimos mit der Jurte von asiatischen Hirtennomaden, den mit Filzdecken belegten Holzstangenscherengittern. Zudem erwähnt sie, dass sowohl Filz als auch Schnee den Schall isoliert und als deckende Schichten den Eindruck von Stille hervorruft.<sup>3</sup>

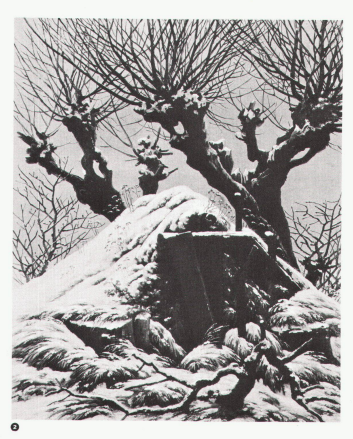
Die Sinne des Betrachters werden direkt angesprochen. Beuys setzt seine Materialien so ein, wie es kollektiven Erfahrungen spricht..., und doch ist man sich im klaren darüber, dass das, was dieser Künstler präsentiert, vor zwanzig Jahren noch undenkbar gewesen wäre in einem Museum. Das Minimum an Manipulation, die Absenz von Raffinement, von handwerklicher Virtuosität und technischer Leistung ist sogar provozierend, verhindert vielfach den Kontakt mit dem Publikum. Dabei hat Beuys seine kunsthistorische Ahnenreihe von Marcel Duchamps bis zu César. Beuvs selbst hat sich mit dem Vater der Methode, Dinge unbearbeitet ins Museum zu transportieren, auseinandergesetzt, sich mit dem «Kulturschock» befasst, den das Experiment von Marcel DuKinstler Beuys

Der Größte

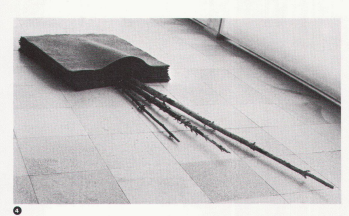
Weltruhm für einen Scharlatan?

champ, ein «Pissbecken», ein «Urinoir», ins Museum zu stellen, bewirkt hat <sup>4</sup>

Die Methode, Vorgefundenes durch die Art des Arrangierens und den Transport aus einem Zusammenhang in den anderen zum Sprechen zu bringen, erklärt Beuys jedoch noch lange nicht. Das Werk dieses Künstlers gründet in der deutschen Tradition. Es kommt nicht von ungefähr, dass zur gleichen Zeit, da Beuys aufgetreten ist, das Werk des Romantikers Caspar David Friedrich in Publikationen und einer Dresdener und Hamburger Retrospektive buchstäblich wiederentdeckt worden ist. Ein Gemälde wie das der «Verschneiten Hütte» (um 1826/27), 31×25 cm







messend, mag etwas verraten von der Affinität von Beuysschen Assemblagen zum grossen Romantiker. Helmut Börsch-Supan bemerkt, dass das ganz aus der Nähe gesehene Motiv beinahe wie ein Stilleben wirkt: «Ein Heuschober liegt unter einer dicken Schneedecke. Die Tür ist etwas geöffnet und lässt den Blick in die Dunkelheit des Inneren tun. Das Heu ist nach dem biblischen Bild der Mensch, dessen Leben wie verdorrendes Gras vergeht. Der Heuschober ist eine ärmliche irdische Behausung, deren Dunkelheit zugleich die Assoziation der Grabeshöhle hervorruft. Auch die abgebrochenen Äste und die vertrockneten Blumen bezeichnen vergangenes Leben. Die Darstellung des Winters als Zustand des Todes ist bei Friedrich jedoch stets mit der Erinnerung an den Frühling als Gleichnis für die Auferstehung verbunden. Dieser Gedanke stellt sich bei den vertrockneten Blumen ein und wird bei den Weidenbäumen hinter dem Heuschober wiederholt. Weiden, die aus einem alten Stamm immer wieder junge Schösslinge treiben, sind für Friedrich ebenfalls ein Hinweis auf die Auferstehung.»5

Friedrichs Natur-Symbolik, der Einklang von Natur-Erscheinungen mit Erscheinungen der Kultur wie etwa der christlichen Botschaft, scheint eine der Grundlagen zu sein für die Arbeit und das Denken von Beuys, für den engagierten Christen Beuys auch, der sicherlich nicht zufällig durchsickern lässt, dass die drei Stämme seines «Schneefalls» Christbäume waren.

Werner Jehle

Anmerkungen

- Almerkunger

  Joseph Beuys hat das Nachrichten-Magazin Der Spiegel in der Nummer vom 5. November 1979 die Titelstory gewidmet. Anlass dazu bot sowohl eine grosse Beuys-Ausstellung im New Yorker Guggenheim Museum als auch der Einsatz des Künstlers für die «Grünen», die deutsche Partei der Umweltschützer.

  2 In den Listen des Kunstinformations-
- dienstes art aktuell von Willi Bongard erscheint Beuys 1980 an der Spitze der wichtigsten Künstler der Gegenwart.
- 3 Caroline Tisdall, Joseph Beuys Katalog des Solomon R. Guggenheim Museum New York, New York 1979, S. 78.
  4 Dieter Koeplin, Interview mit Joseph Beuys, in: Ausstellungskatalog des Kunstmuseums Basel, «Joseph Beuys: The secret block for a secret person in Ireland.» Basel 1977, S. 25.
- 5 Helmut Börsch-Supan, Caspar David Friedrich, München 1973. S. 146.

Titelblatt des «Spiegel» vom 5. November 1979.

2 Caspar David Friedrich, «Verschneite Hütte».

Joseph Beuys, «Schneefall», Assemblage aus Tannenstämmen und Filzmatten Depositum der Emanuel Hoffmann-Stiftung im Kunstmuseum Basel.

# **Tagtäglich**

Der eigene und die Spiegel der anderen oder die Eleganz der Theorie und ihre Beulen

Um 1960 verloren Architekten ihr Selbstverständnis. (Wer tat das nicht?) Soziologen wurden gerufen, dann Politologen, Biologen, Psychiater, Semantiker, Kunsthistoriker, Ökologen. Viele dieser Wissenschafter begannen sich intensiv mit der zeitgenössischen Architektur auseinanderzusetzen.

1962 übernahm ein Soziologe die Redaktion des «Werks». Lucius Burckhardt begann, den Architekten einen Spiegel vorzuhalten, in dem sie sich, mit Erstaunen, anders sahen als in ihrem eigenen. Zuerst in «Archithese» und, von 1977 an, im «Werk· Archithese» wurde ein anderer Spiegel vorgehalten. Stanislaus von Moos zeigte den Architekten Architektur anders, als sie gewohnt waren, sie zu sehen. Seit einem Jahr wird «Werk, Bauen+Wohnen» von einem Tandem geleitet, einer Kunsthistorikerin und einem Architekten. Ob das einen Weg zurück andeutet?

Der Einstieg von Wissenschaftern in Probleme des aktuellen Architekturschaffens hat Interesse für anders gestellte Fragen geweckt, Horizonte erweitert und Diskussionen ausgelöst. Impulse wurden gegeben. Aber Grübler unter den Architekten wurden dadurch bis zur Entscheidungsunfähigkeit verunsichert. Andere zogen sich auf sich selber zurück, weil sie für das, was sie als ihre eigentliche Aufgabe ansehen, keine Antworten bekamen: die Arbeit am Besprechungs- und Zeichentisch, die Arbeit der täglichen Entscheidungen, für die ganz einfach, vom Auftraggeber erwartet und vom Arbeitsgang erfordert, dem Architekten die Kompetenz zukommt.

Architekten Die Nichtarchitekten hätten für ihre tägliche Arbeit, für ihr Machen und für das Entstehen von Architektur wenig Verständnis. Lucius Burckhardt hat zuweilen die Denkweisen, Dinge und Fehler der Architekten recht hämisch aufs Korn genommen. Der Architekt dagegen, gezwungen, dauernd Entscheidungen zu treffen, ist damit gezwungen, auch dauernd Fehler zu machen, weil Architektur nie etwas Widerspruchfreies ist, in der alles rund wie eine glatte, elegante Theorie sein kann. Architektur ist für den Architekten nicht nur etwas Abstraktes, sondern stets auch etwas Handfestes, wie die Materie der Baustoffe und die Maschinen und Hände, die sie verarbeiten.

Wenn bei den Nichtarchitekten der Sinn für das Machen und Entstehen des Bauwerks und seiner Architektur fehlt, kann der Architekt seine Arbeit und ihr Resultat nie ganz verstanden sehen. Er stutzt, wenn Stanislaus von Moos weitgehend verneint, der Architekt habe «die Wahl der Technologie zu treffen». Das sei, schreibt er, «nur zu einem kleinen Teil möglich: Diese Wahl wird auf einer anderen als der Ebene des Entwurfs getroffen» («Archithese» 4, 1980, S. 8). Kunsthistoriker haben die Neigung, Architektur als etwas Abstraktes zu sehen, was sie dann, in den Augen der Architekten, zu falschen Analogien führt. So, wenn sie den Montagebau als «Meccano» oder einen Grundriss vorwiegend als etwas Ästhetisches sehen. Die Wirklichkeit der Architektur wird dabei für den Kunsthistoriker und den Architekten zu zwei verschiedenen Wirklichkeiten. Das zeigt sich auch, wenn Kunsthistoriker Pläne ohne Massstab und Himmelsrichtung veröffentlichen.

Ein Wort des Soziologen Wilhelm Vogt abwandelnd, versteht der Nichtarchitekt Architektur nur ganz, wenn er auch ein wenig Architekt ist, so wie ein Architekt Soziologie nur verstehen kann, wenn er auch ein wenig Soziologe ist. Das Gespräch mit architekturinteressierten Nichtarchitekten muss weitergehen, aber mit weniger schiedsrichterlicher Einstellung, gegen deren «Sachentscheid» ein Einspruch ausgeschlossen ist, um es in der Fussballersprache zu sagen.

Franz Füeg