
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 68 (1981)

Heft: 1/2: Neue Architektur in Deutschland

Artikel: Kunst : Joseph Beuys "Schneefall" : Poesie der Materialien

Autor: Jehle, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-51900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-51900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum Kunst

Kunst

Joseph Beuys
«Schneefall» - Poesie der
Materialien
«In der Beuysschen Wohnung

standen wir eines Tages - es war
Frühling - einem kahlen Weihnachtsbaum

gegenüber. Die Familie hatte
sich damit abgefunden und lebte um
den Baum herum (der später in das

Beuys-Objekt .Schneefall' einging).»
- Dies berichtet Stella Baum, eine
der frühesten Beuys-Bewunderer. im
«Spiegel» vom 5. November 1979.'

Der «Schneefall» befindet
sich seit 1970 in der Sammlung der
Emanuel-Hoffmann-Stiftung des Basler

Kunstmuseums. Das aus dem Jahre

1965 stammende Ensemble von
Filzplatten über Tannenstämmen
misst 363x120x23 cm und liegt auf
dem Boden. Es mag hier das grosse
Werk von Beuys vertreten, das die
deutsche Kunst - und nicht nur sie -
in den letzten fünfzehn Jahren in
Bewegung gebracht hat wie kein anderes.

Beuysens einfache Konstellatio¬

nen, Ding-Bilder. Poesie mit
Gegenständen, meist unfarbig und im Sinn
der modernen Massen-Kultur
unattraktiv, haben die Museen der ganzen
westlichen Welt erobert.-'

Warum? - Schlicht und karg
erscheinen Beuys-Arbeiten wie der
«Schneefall» nur auf den ersten
Blick, solange man den Aufwand an
Material im Auge hat. Bei näherem
Hinsehen führen die «Assemblagen»
tief in unsere Gefühlswelt, wecken
Erinnerungen, enthalten Mitteilungen,

die auf Grunderfahrungen
zurückgehen. Drei kahle Tannenstämme

mit rauher Oberfläche, hart und
splissig. erscheinen zugedeckt mit
einem Stapel quadratischer Filzmatten,
mit weichem Material. Die Stämme
sind fest, der Filz verformbar. Die
einzelnen Hölzer geben Richtungen
an wie Pfeile, der Filzstapel erscheint
ruhend. Etwas Verletztes unter etwas
Schützendem. Die Filzdecke hat den
ähnlichen Effekt wie die Schneedek-
ke. Über die Verwandtschaft von
Schnee und Filz als Wärme-Isolatoren

schreibt die Autorin des New
Yorker Katalogs von 1979. Caroline
Tisdall. Sie vergleicht das aus Schnee

gebaute Iglu der Eskimos mit der Jurte

von asiatischen Hirtennomaden,
den mit Filzdecken belegten
Holzstangenscherengittern. Zudem
erwähnt sie, dass sowohl Filz als auch
Schnee den Schall isoliert und als
deckende Schichten den Eindruck
von Stille hervorruft.3

Die Sinne des Betrachters
werden direkt angesprochen. Beuys
setzt seine Materialien so ein, wie es
kollektiven Erfahrungen
entspricht und doch ist man sich im
klaren darüber, dass das, was dieser
Künstler präsentiert, vor zwanzig
Jahren noch undenkbar gewesen wäre

in einem Museum. Das Minimum
an Manipulation, die Absenz von
Raffinement, von handwerklicher
Virtuosität und technischer Leistung
ist sogar provozierend, verhindert
vielfach den Kontakt mit dem Publikum.

Dabei hat Beuys seine
kunsthistorische Ahnenreihe von Marcel
Duchamps bis zu Cesar. Beuys selbst
hat sich mit dem Vater der Methode,
Dinge unbearbeitet ins Museum zu
transportieren, auseinandergesetzt,
sich mit dem «Kulturschock» befasst,
den das Experiment von Marcel Du-

Baiys

Der Größte
V\Äruhm für änen Scharlatan?

champ, ein «Pissbecken», ein «Uri-
noir», ins Museum zu stellen, bewirkt
hat."

Die Methode, Vorgefundenes
durch die Art des Arrangierens und
den Transport aus einem Zusammenhang

in den anderen zum Sprechen
zu bringen, erklärt Beuys jedoch
noch lange nicht. Das Werk dieses
Künstlers gründet in der deutschen
Tradition. Es kommt nicht von ungefähr,

dass zur gleichen Zeit, da Beuys
aufgetreten ist, das Werk des
Romantikers Caspar David Friedrich in
Publikationen und einer Dresdener
und Hamburger Retrospektive
buchstäblich wiederentdeckt worden ist.
Ein Gemälde wie das der «Verschneiten

Hütte» (um 1826/27), 31x25 cm

\.

K

*%s!

'J%ff*&&&

X
tX - *£ ,;.

X

^m?*~¦är.

lud

SgjM»
^*~ 2*

Werk. Bauen+Wohnen Nr. 1 2 1981



Forum Kunst/Tagtäglich

^r

Tagtäglich

messend, mag etwas verraten von der
Affinität von Beuysschen Assembla-

gen zum grossen Romantiker. Helmut

Börsch-Supan bemerkt, dass das

ganz aus der Nähe gesehene Motiv
beinahe wie ein Stilleben wirkt: «Ein
Heuschober liegt unter einer dicken
Schneedecke. Die Tür ist etwas
geöffnet und lässt den Blick in die
Dunkelheit des Inneren tun. Das Heu ist
nach dem biblischen Bild der
Mensch, dessen Leben wie verdorrendes

Gras vergeht. Der Heuschober

ist eine ärmliche irdische Behausung,

deren Dunkelheit zugleich die
Assoziation der Grabeshöhle hervorruft.

Auch die abgebrochenen Äste
und die vertrockneten Blumen
bezeichnen vergangenes Leben. Die
Darstellung des Winters als Zustand
des Todes ist bei Friedrich jedoch
stets mit der Erinnerung an den Frühling

als Gleichnis für die Auferstehung

verbunden. Dieser Gedanke
stellt sich bei den vertrockneten
Blumen ein und wird bei den Weidenbäumen

hinter dem Heuschober
wiederholt. Weiden, die aus einem alten
Stamm immer wieder junge Schöss-

linge treiben, sind für Friedrich ebenfalls

ein Hinweis auf die Auferstehung.»5

Friedrichs Natur-Symbolik,
der Einklang von Natur-Erscheinungen

mit Erscheinungen der Kultur
wie etwa der christlichen Botschaft,
scheint eine der Grundlagen zu sein
für die Arbeit und das Denken von
Beuys, für den engagierten Christen
Beuys auch, der sicherlich nicht
zufällig durchsickern lässt, dass die drei
Stämme seines «Schneefalls» Christbäume

waren.
Werner Jehle

Anmerkungen
1 Dem Künstler Joseph Beuys hat das

Nachrichten-Magazin Der Spiegel in der
Nummer vom 5. November 1979 die
Titelstory gewidmet. Anlass dazu bot
sowohl eine grosse Beuys-Ausstellung im
New Yorker Guggenheim Museum als
auch der Einsatz des Künstlers für die
«Grünen», die deutsche Partei der
Umweltschützer.

2 In den Listen des Kunstinformationsdienstes

art aktuell von Willi Bongard
erscheint Beuys 1980 an der Spitze der
wichtigsten Künstler der Gegenwart.

3 Caroline Tisdall, Joseph Beuys - Katalog

des Solomon R. Guggenheim
Museum New York, New York 1979, S. 78.

4 Dieter Koeplin, Interview mit Joseph
Beuys, in: Ausstellungskatalog des
Kunstmuseums Basel, «Joseph Beuys:
The secret block for a secret person in
Ireland.» Basel 1977, S. 25.

5 Helmut Börsch-Supan, Caspar David
Friedrich, München 1973. S. 146.

Titelblatt des «Spiegel» vom 5. November

1979.

Caspar David Friedrich, «Verschneite
Hütte».

OO
Joseph Beuys, «Schneefall», Assembla-
ge aus Tannenstämmen und Filzmatten.
Depositum der Emanuel Hoffmann-Stiftung

im Kunstmuseum Basel.

Der eigene und die Spiegel
der anderen
oder die Eleganz der Theorie
und ihre Beulen
Um 1960 verloren Architekten

ihr Selbstverständnis. (Wer tat
das nicht?) Soziologen wurden gerufen,

dann Politologen, Biologen,
Psychiater, Semantiker, Kunsthistoriker,

Ökologen. Viele dieser
Wissenschafter begannen sich intensiv
mit der zeitgenössischen Architektur
auseinanderzusetzen.

1962 übernahm ein Soziologe
die Redaktion des «Werks». Lucius
Burckhardt begann, den Architekten
einen Spiegel vorzuhalten, in dem sie

sich, mit Erstaunen, anders sahen als

in ihrem eigenen. Zuerst in «Archi-
these» und, von 1977 an, im «Werk-
Archithese» wurde ein anderer Spiegel

vorgehalten. Stanislaus von Moos
zeigte den Architekten Architektur
anders, als sie gewohnt waren, sie zu
sehen. Seit einem Jahr wird «Werk,
Bauen+Wohnen» von einem Tandem

geleitet, einer Kunsthistorikerin
und einem Architekten. Ob das einen
Weg zurück andeutet?

Der Einstieg von
Wissenschaftern in Probleme des aktuellen
Architekturschaffens hat Interesse
für anders gestellte Fragen geweckt,
Horizonte erweitert und Diskussionen

ausgelöst. Impulse wurden gegeben.

Aber Grübler unter den
Architekten wurden dadurch bis zur
Entscheidungsunfähigkeit verunsichert.
Andere zogen sich auf sich selber
zurück, weil sie für das, was sie als ihre
eigentliche Aufgabe ansehen, keine
Antworten bekamen: die Arbeit am
Besprechungs- und Zeichentisch, die
Arbeit der täglichen Entscheidungen,
für die ganz einfach, vom Auftraggeber

erwartet und vom Arbeitsgang
erfordert, dem Architekten die
Kompetenz zukommt.

Die Architekten finden,
Nichtarchitekten hätten für ihre tägliche

Arbeit, für ihr Machen und für
das Entstehen von Architektur wenig
Verständnis. Lucius Burckhardt hat
zuweilen die Denkweisen, Dinge und
Fehler der Architekten recht hämisch
aufs Korn genommen. Der Architekt
dagegen, gezwungen, dauernd
Entscheidungen zu treffen, ist damit
gezwungen, auch dauernd Fehler zu
machen, weil Architektur nie etwas
Widerspruchfreies ist, in der alles

rund wie eine glatte, elegante Theorie

sein kann. Architektur ist für den

Architekten nicht nur etwas Abstraktes,

sondern stets auch etwas Handfestes,

wie die Materie der Baustoffe
und die Maschinen und Hände, die
sie verarbeiten.

Wenn bei den Nichtarchitekten

der Sinn für das Machen und
Entstehen des Bauwerks und seiner
Architektur fehlt, kann der Architekt
seine Arbeit und ihr Resultat nie

ganz verstanden sehen. Er stutzt,
wenn Stanislaus von Moos weitgehend

verneint, der Architekt habe
«die Wahl der Technologie zu
treffen». Das sei, schreibt er, «nur zu
einem kleinen Teil möglich: Diese
Wahl wird auf einer anderen als der
Ebene des Entwurfs getroffen»
(«Archithese» 4,1980, S. 8). Kunsthistoriker

haben die Neigung, Architektur
als etwas Abstraktes zu sehen, was
sie dann, in den Augen der Architekten,

zu falschen Analogien führt. So,

wenn sie den Montagebau als «Mec-

cano» oder einen Grundriss vorwiegend

als etwas Ästhetisches sehen.

Die Wirklichkeit der Architektur
wird dabei für den Kunsthistoriker
und den Architekten zu zwei
verschiedenen Wirklichkeiten. Das zeigt
sich auch, wenn Kunsthistoriker Pläne

ohne Massstab und Himmelsrichtung

veröffentlichen.
Ein Wort des Soziologen

Wilhelm Vogt abwandelnd, versteht der
Nichtarchitekt Architektur nur ganz,
wenn er auch ein wenig Architekt ist,
so wie ein Architekt Soziologie nur
verstehen kann, wenn er auch ein
wenig Soziologe ist. Das Gespräch
mit architekturinteressierten
Nichtarchitekten muss weitergehen, aber mit
weniger schiedsrichterlicher Einstellung,

gegen deren «Sachentscheid»
ein Einspruch ausgeschlossen ist, um
es in der Fussballersprache zu sagen.

Franz Füeg

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 1/21981


	Kunst : Joseph Beuys "Schneefall" : Poesie der Materialien

