
Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen

Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 67 (1980)

Heft: 12: Museen

Artikel: Von Konrad Fiedler bis Marcel Duchamp

Autor: Junod, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-51543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-51543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Standpunkt Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

Philippe Junod

Von Konrad Fiedler bis Marcel Duchamp

De Konrad Fiedler au Marcel Duchamp

From Konrad Fiedler to Marcel
Duchamp

Das Nebeneinanderstellen scheint
auf den ersten Blick eine Collage zu ergeben,

da die beiden Persönlichkeiten in
allem konträr sind, auf dem Gebiet ihrer
Ideen und Neigungen ebensosehr wie in
ihrem ganzen Lebensstil. Auf der einen
Seite ein unauffälliger und schüchterner
Vertreter der gutbürgerlichen Gesellschaft,

der sein Vermögen für Studienreisen

und ein diskretes Mäzenatentum
verwendet; auf der anderen Seite ein Enfant
terrible, wie kein zweiter für Skandale
und Provokationen begabt, die ihn zum
Star der Gazetten machen. Die Aura von
Solid und Gründlich des einen, die
Verwegenheit, ja Frechheit des anderen
scheint a priori jeden Dialog auszu-
schliessen. Das umso mehr, als einerseits
der Geschmack Fiedlers (1841-1895),
ganz dem Kult der Kunst hingegeben,
konservativ ist, konform mit den
neoklassizistischen Tendenzen des
ausgehenden 19. Jahrhunderts, und anderseits
Duchamp (1887-1968) mit seiner Absage
an den Kubismus ab 1913, auf dessen
Firmament er zuvor wie ein Meteor
aufgeleuchtet hatte, als reine Subversion
anzusehen ist. Was gibt es Gegensätzlicheres

als die «reine Sichtbarkeit» Fiedlers
und die «konzeptuelle» Richtung, wie sie

von Duchamp vertreten wird, der Cezan-
ne «Netzhautmalerei» (peinture retinien-
ne) vorwarf? Und schliesslich kommt
noch hinzu, dass Duchamp höchstwahrscheinlich

nicht Fiedlers Schriften
gekannt hat. Also warum und wozu beide
gegenüberstellen und vergleichen?

Wider alles Erwarten und trotz
allen Widersprüchen entdeckt man
gemeinsame Züge, die es nun aufzuzeigen

-'

_______ __k:

f\ '

¦

•.

^ /
5 «

* i

T

-W ¦,

gilt.

Halten wir zuerst fest, dass Du-
champs theoretische Arbeit ebenso wichtig

ist wie seine «künstlerische» Produktion

und dass seine lange Abhandlung,
die das «grosse Glas» (le grand verre)
begleitet oder genaugenommen ein Teil
davon ist, den Status des Kunstwerkes
selbst betrifft. Von diesem Standpunkt
aus gesehen, treten Fiedler und
Duchamp als Gegner einer bestimmten
kunsttheoretischen Tradition auf: das
künstlerische Schaffen ist nicht eine
Angelegenheit der «Ästhetik», Äquivalent
eines sensoriellen Hedonismus - von
Fiedler rein pejorativ gebraucht -
sondern spielt sich auf dem Niveau der
Erkenntnis ab. Die Theorien beider sind
von ihrer erkenntnistheoretischen
Perspektive her zu verstehen, und die
Antworten, die Fiedler und Duchamp
vorbringen, sind aufgrund des gemeinsamen

Idealismus viel weniger verschieden, als

es auf den ersten Blick den Anschein hat.
Wie man weiss, bricht Fiedler mit

der jahrtausendealten Tradition der Mi-
mesis, indem er sich weigert, das Kunstwerk

als Abbild einer präexistenten
Wirklichkeit, sei es Natur, Idee oder
Gefühl, zu betrachten. Wie der Inhalt für
ihn nicht ohne Form zu denken ist, so ist
die Wirklichkeit ohne das Bewusstsein
nicht zu begreifen. Dieses Wahrnehmen
ist es, das buchstäblich die Realität
produziert. Fiedler schreibt 1876: «Muss sich
doch selbst der Geringste von uns seine
Welt auch ihrer sichtbaren Gestalt nach
produzieren; denn von nichts können wir
sagen, dass es da sei, bevor es nicht in
unser erkennendes Bewusstsein eingetreten

ist» (I, 50)1. Und später, im ersten
Bruchstück: «Die als relativ erkannte
Wirklichkeit besteht schlechterdings aus

SEI Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980



Standpunkt Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

nichts anderem als aus den Formen, in
denen sie unseren Sinnen und unserem
Geiste, unserem Anschauungs- und unserem

Erkenntnisvermögen gegeben ist, und
wenn wir diese Formen streichen, so geht
die gesamte Wirklichkeit ohne Rest aus, es

bleibt absolut nichts übrig» (II, 218).
Das Bild, als Produkt einer

bestimmten Art zu sehen, produziert also
zugleich eine neue Wirklichkeit. Es handelt

sich hier meines Wissens um den
ersten konsequenten Versuch, den
subjektiven Idealismus auf dem Gebiet der
Ästhetik anzuwenden. Die Fruchtbarkeit
dieses Unterfangens scheint durch seinen
Einfluss auf die Kunsttheorien des 20.
Jahrhunderts gewährleistet zu sein, wie
ich es anderen Ortes2 zu zeigen versucht
habe. Fiedlers neues und zugleich
waghalsiges Unternehmen bleibt jedoch
sozusagen auf halbem Weg stehen. Denn
bei aller Kritik am objektiven Sehen gibt
es einen Bereich, der aus schwer definierbaren

Gründen von dieser In-Frage-Stel-
lung nicht berührt wird: es handelt sich
um den Bereich des künstlerischen
Objekts, dessen Realität wohl hier als

wahrgenommen erkannt wird, aber nicht der
sonst alles relativierenden Subjektivität
unterworfen ist. Es ist schwer einzusehen,

warum dem Kunstwerk dieser aus-
sergewöhnliche Status im Fiedlerschen
System der Wahrnehmung eingeräumt
wird, die ja als Gegenteil der rein passiven

Aufnahme eines ein für allemal
gegebenen Objektes aufgefasst wird.

Das ist genau der Punkt, in meinen
Augen die grosse Schwäche der Theorie
Fiedlers, wo es interessant wird,
Duchamp heranzuziehen, dessen Idealismus
gewissermassen eine radikalere Fortsetzung

des von Fiedler vertretenen
Standpunkts darstellt. Das wahrnehmende
Subjekt schafft die Wirklichkeit, sagte
Fiedler. «Die Anschauer schaffen die
Bilder», verkündet Duchamp. {«Ce sont les

regardeurs qui fönt les tableaux.»)3 So

genügt es, den Sprung zu machen vom
allgemeinen Relativismus der Wahrnehmung

der Umwelt zu dem speziellen, der
die Wahrnehmung des Kunstwerks
betrifft, und man gelangt von Fiedler zu
Duchamp.

Aber diese beiden gegeneinander
ausspielen bedeutet auch Fiedler seiner

eigenen Kritik aussetzen und eine neue
Lektüre seines Werkes vorschlagen. Wie
Fiedler über Kant hinausgeht, indem er
dessen Ästhetik (genaugenommen die
der Kritik der Urteilskraft) mit der Kritik
der reinen Vernunft konfrontiert, so geht
man über Fiedler hinaus, indem man seine

Erkenntnistheorie auf die Wahrnehmung

des Kunstwerkes überträgt. Ein
Vorgehen, das nicht nur den logischen
Zusammenhang seiner Theorie erhärtet,
sondern auch seine Thesen aktualisiert.
Denn der Einfluss der sozio-kulturellen
Situation seiner Zeit auf sein Denken ist
unleugbar: es ist die Epoche des L'art
pour l'art und des Künstlerkultes, die bei
Fiedler in der Idee eines unwandelbaren
Kunstwesens, unberührt von jeder
historischen Entwicklung, ihren Niederschlag
finden. Der Ausspruch Duchamps: «Die
Anschauer machen die Bilder», kann auf
zwei Arten verstanden werden. Der erste
Sinn wird am besten anhand von «ready
made» veranschaulicht, über deren Status

als Kunstwerke einzig und allein der
Beschauer verfügt. In diesem
Zusammenhang kann auch Duchamps Bemerkung

P. Cabanne gegenüber zitiert werden:

«Der Anschauer macht die Museen»
{«C'est le regardeur qui fait les musees»)4.
Sie wird durch den Erfolg seiner eigenen
Werke nur bestätigt. Fiedler selbst hätte
den ästhetischen Bereich als variable
Grösse, d.h. als Resultat eines historisch
datierbaren Dekrets oder Übereinkommens,

nie anerkannt, und auch heute
noch stösst diese These auf Widerstände,
trotz der Arbeiten P. Bourdieus zum
Beispiel.5 Aber der berühmte Ausspruch
Duchamps spielt auch auf eine andere
Relativität an, die im Grunde noch viel
skandalöser ist: es handelt sich in diesem
Fall um den Sinn des Kunstwerkes, vom
Betrachter aus gesehen, und die Unzahl
der Interpretationsversuche6, denen die
Werke Duchamps selbst ausgesetzt waren

und sind, liefern dazu den besten
Beweis. In dem schon zitierten Interview
erklärte Duchamp, dass ihn alles, was
über die Mariee mise ä nu geschrieben
werde, sehr interessierte, und mit guten
Gründen ist man versucht zu glauben,
dass er selbst die Teufelsmaschine der
Hermeneutik in Gang gebracht hat und
dass er, im Gegensatz zum Zauberlehr¬

ling, grösstes Gefallen an den unabsehbaren

Folgen gefunden hat.
Hat dieser Spötter und Ikonokiast

auf diese Art nicht nur die traditionelle
ästhetische Werteskala, sondern auch
jedes kunstkritisches Unternehmen in
ihren Grundfesten erschüttert? Oder hat er
vielmehr auf diesem Umweg ihre Mechanismen

blossgelegt und ihre wahre Natur
aufgedeckt? Ich glaube, dass das zweite
zutrifft.

Was ist denn die Kunstkritik anderes

als formulierte und vermittelte
Wahrnehmung? Wir wissen seit Fiedler und
von der Gestalttheorie wurde es bewiesen,

dass diese keineswegs in einer rein
passiven Aufnahme eines Gegenstandes
besteht, sondern eine Aktivität darstellt,
die zugleich Organisation und Konstruktion

ist. Wir wissen auch seit Rorschach,
dass jedes Betrachten schon ein Interpretieren

ist, ein Projizieren und Assoziieren
unserer Vorstellungen. Hinzu kommt
noch, dass das Kunstwerk nur als

Wahrgenommenes existiert. Man erkennt jetzt
die Zweideutigkeit, die notgedrungen
einer solchen Kunstkritik innewohnt: sie
sucht den Sinn aufzudecken und ist
zugleich selbst sinnträchtig.7 Oder um es

mit den Worten Duchamps selbst
auszudrücken: der Interpret ist zugleich ein
Betrachter und als solcher «schafft er das

Bild». Denn der Kritiker ist in dem
Augenblick, wo er mit dem Kunstwerk
konfrontiert ist, nichts anderes als der letzte
Betrachter eines Gegenstandes, dessen
erster Betrachter der Künstler selbst war.
Es ist natürlich die Pflicht des Interpreten,

diesen «ersten Blick», der dem
Objekt seine erste Existenz als Kunstwerk
verlieh, mit allen ihm zur Verfügung
stehenden Mitteln der historischen Methode

Hans von Marees, Konrad Fiedler, 1869.

o
Man Ray, Marcel Duchamp, 1920.

0
M. Duchamp, A bruit secret, 1916, Philadelphia Museum
of Art.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980



Standpunkt Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

•"•::: # "

zu rekonstituieren, aber unwiderstehlich
wird er von seiner ganz persönlichen Stellung

geprägt, d.h. von seiner Epoche,
seinem Milieu, seiner gesellschaftlichen
Ideologie, seinem Kulturgut, dem
Selbsterlebten usw. Kurz: eine absolute Objektivität,

wo der Blick des Betrachters mit
dem des Künstlers identisch wäre, ist
undenkbar.

Das heisst aber auch, dass die
Verschiebung des Blickwinkels einen neuen
Sinn hervorbringt wie bei der Perspektive,

wo durch die Manipulation des

Projektionspunktes ein neues Bild entsteht,
das obendrein vom Betrachter ergänzt
wird, indem er die dritte Dimension auf
das zweidimensionale Schema projiziert.

Dass Duchamp tatsächlich auf allen
Ebenen mit der Relativität der Bedeutung

gespielt hat, die von dem System
oder Code jeglicher Darstellung und
Lektüre bestimmt wird, beweisen meines
Erachtens seine wiederholten Experimente

mit der Anamorphose oder seine
Äusserungen über den Mythos der vierten

Dimension.8 - Was schliesslich den
Erfolg auf dem Gebiet der Kunstkritik
seiner Mariee betrifft - ein Erfolg, der
ihn, wie wir gesehen haben, begeisterte

-, bestätigt er ganz offenkundig die These

von dem geradezu mechanischen
Automatismus der Sinngebung. Unter
welchem Winkel auch das Objekt gesehen
wird, es ergibt sich immer wieder eine
neue Projektion, die ihm neue Identität
verleiht.

Man kommt nicht umhin, an die
surrealistische Funkentheorie zu denken,
nach der die Intensität des Funkens, der
von einem Pol zum andern überspringt,
sich mit der Distanz steigert, die die bei-

i t

M>

f' - j-*Ti^'"fe*.jafi_ifc.

den Pole des Bildes voneinander trennt.9
Rufen wir in Erinnerung, dass man

für das Grand Verre die verschiedensten
Schlüssel vorgeschlagen hat: Philosophie
(Bergson), Psychoanalyse, Religion oder
Esoterik, Alchimie, Kabala, Tarock und
anderes mehr wurde herangezogen. Dieser

hermeneutischen Vielfalt verdankt
das Werk seine zentrale Stellung innerhalb

der modernen Kunst. Zugleich legt
es ein Zeugnis von der Wirksamkeit seiner

subversiven Funktion ab. Denn in
den Augen vieler erscheint diese Relativität

der Sinne und der Werte, die sich
daraus ergibt, als unhaltbar. Es wäre
interessant, die ideologischen (oder
kommerziellen?) Gründe dieser Resistenz zu
untersuchen.

Aber den Beweis für diese Relativität
liefern ja einerseits die verschiedenen

Moden auf dem Kunstmarkt und
andererseits das Interesse, das die zeitgenössische

Kunstkritik dem Phänomen der
Rezeption entgegenbringt. Einige Künstler
waren sich auch dieser Relativität
bewusst. Man denke nur an Valery: «Toute
ceuvre exige qu'on lui reponde», erklärte
er; oder: «Mes vers ont le sens qu'on leur
prete.» Und noch klarer: «... il n'est pas
de tres belle ceuvre qui ne soit susceptible
d'une grande variete d'interpretations
egaiement plausibles. La richesse d'une ceuvre

est le nombre des sens ou des valeurs
qu'elle peut recevoir en demeurant elle-
meme.»m Ein ähnlicher Gedankengang
findet sich auch bei N. Gabo, um einen
bildenden Künstler zu zitieren, der obendrein

höchstwahrscheinlich Fiedler gelesen

hat. Der Bildhauer schreibt an
H. Read: «... I have come to the conclu-
sion that a work of art, restricted to what

the artist has put in it, is only a part of
itself. It only attains füll stature with what
people and times make of it.»" Das
entspricht genau der Auffassung Duchamps
vom Werk des «posthumen Betrachters»
(«spectateur posthume»).12 Schliesslich
kann A bruit secret als Symbol der
Bedeutung, die dem Autor selbst entgeht,
angesehen werden: in diesem «ready made

assiste» versteckte Walter Arensberg
einen Duchamp unbekannten Gegenstand.

Diese Relativität des Sinnes ist die
direkte Folge der Vieldeutigkeit des

Kunstwerks, die an der modernen Kunst
ganz besonders augenfällig ist, und die

«opera aperta», wie sie von U. Eco
definiert wird, besteht ja in der Fähigkeit,
eine Fülle verschiedener Sinne nebeneinander

bestehen zu lassen. Dass sich aber
auch Missverständnisse dabei nicht aus-
schliessen lassen, zeigt das Beispiel des
Mechanischen Kopfes von Hausmann,
eines Werks, das 1919 als Satire des
deutschen Spiessertums gedacht war und 1922
mit folgender Legende in der Zeitschrift
Mecano reproduziert wurde: «Dedie aux
neo-classicistes et estheticiens du compas
et du nombre en France et en Italie»!

Aber genaugenommen ist jedes
Kunstwerk ambivalent, und gerade darin
scheint sein wirklich ästhetisches Wesen
zu bestehen. In dem Fall eines Werks,
das der Vergangenheit angehört, ist die
Vieldeutigkeit um so grösser, je mehr
sich die zu seinem Verstehen notwendigen

Bedingungen verändert haben: der
Hintergrund ist nicht mehr vorhanden,
die Situation hat sich geändert. Daher
erklären sich die Wandlungen, denen der
Sinn unterworfen ist, wie sie eine Studie

Em
Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980



Standpunkt Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

5.

"*•¦

^

der verschiedenen Interpretationen
aufzeigen kann, aber ebensosehr die bildlichen

Zeugen, Kopien, Imitationen,
Fälschungen usw., die alle auf ihre Weise die
aufeinanderfolgenden Rezeptionen
veranschaulichen und ebenso viele Konkre-
tisationen des «posthumen Betrachters»
Duchamps darstellen.

Aus diesem Grund bilden die
verschiedenen Revivals ein Phänomen par
excellence für die Geschichte der
Wahrnehmung. Der Abstand ermöglicht es,
die Interpretationen, die wir nicht mehr
teilen, herauszuarbeiten und die Art und
Weise, in der gewisse Formen in der
Vergangenheit gesehen und ausgelegt wurden,

klar zu erkennen. Nehmen wir das

Beispiel des Gothic Revival. Es gibt
niemanden heute, der eine Verwandtschaft
zwischen Gotik und ägyptischer Kunst
postulieren würde. Das geschah jedoch
zur Zeit der Neugotik. Gewisse Theorien
über den Ursprung der Gotik oder die
ikonografischen Interpretationen eines
Alexandre Lenoir legen davon Zeugnis
ab, aber diese Assoziation fand auch in
der Praxis ihren Niederschlag.'3 Man denke

nur an das Kellergeschoss des
gotischen Hauses von Lequeu oder an das

Gefängnis von Moyamensing in Philadelphia,

das zwischen 1832 und 1835 von
Thomas Walter erbaut wurde, der dem
gotischen Hauptgebäude einen ägyptischen

Seitenflügel, als Frauentrakt
gedacht, hinzufügte. Diesem eigenartigen

Nach E. Viollet-le-Duc, Chimäre, um 1850, Paris, Galerie
der Notre-Dame.

0O
Ch. Meryon, Le petit pont, Radierung, 1850, L.D. 24.

o
Ch. Meryon, Le Stryge, Radierung 1853, L.D. 23.

Synkretismus verdankt auch eine der von
Viollet-le-Duc 1850 restaurierten Chimären

von Notre-Dame in Paris ihre Horus-
gestalt.

Die Gestalt der Sphinx schliesslich,
Symbol des alten Ägyptens wie die
Pyramide, der Obelisk und die Hieroglyphe,
kehrt in den Mittelaltervisionen einiger
französischer Romantiker immer wieder.
In einem Brief an seinen Verleger Pou-
let-Malassis schreibt Baudelaire14 von den
verschiedenen Phantasmen seines Freundes

Meryon: so taufte dieser das «Hotel
de Dieppe», in dem Baudelaire wohnte,
in «Hotel de Thebes» um - ein
aufschlussreicher Lapsus -, und in dem
Schatten, den man auf seinem Kupferstich

Le petit pont sieht, behauptet er, das
Profil einer Sphinx zu erkennen. V. Hugo

hatte in seinem Roman Notre-Dame
de Paris, einem Werk, das auf Meryon
grossen Eindruck gemacht hatte, eine
Beschreibung der Tour St-Jacques gegeben

und die vier Monstren, die heute
noch, zwar restauriert, auf den Dachek-
ken zu sehen sind, mit vier Sphingen
verglichen, die dem neuen Paris das
Rätsel des alten aufgeben.14" Bei V. Hugo
und ebenso bei Nerval besteht ein
Zusammenhang zwischen der Tour St-Jac-

ques, Nicolas Flamel und der Alchimie.
Diese Neigung der Romantik zum Esote-
rismus ist nicht ohne Einfluss auf ihre
Rezeption des Mittelalters geblieben.

War Meryon Freimaurer, wie es

manche Details einiger seiner Radierungen

vermuten lassen? Oder war er ein
Anhänger der Rose-Croix, wie es kürzlich

James Yarnall zu zeigen versuchte?15

Die Frage bleibt offen. Aber es ist
bezeichnend, dass sie gestellt wird. Auch in
diesem Fall schafft der Anschauer das

Bild, und die Wandlungen der Meryon-
Interpretationen im Laufe der Zeit sind
mehr als aufschlussreich. War der Künstler

wahnsinnig? Vorläufer der Surrealisten?

Ein Mystiker? Je nach der Epoche
wird er unter diesen Etiketten angeführt.

Eines steht fest: er war ein Träumer.

Für einen Romantiker wie ihn war
die Phantasie, «la reine des facultes», um
noch einmal Baudelaire zu zitieren, von
grösster Bedeutung. In seinen Augen
sollten seine Radierungen in erster Linie
zum Träumen verleiten, wie er es in sei¬

nen Briefen an Baudelaire und Nadar
ausdrückt.16 Er selbst lieferte dazu das

Beispiel mit einer Traumvision von einer
der Chimären von Notre-Dame, dem
sogenannten Stryge, der eben dadurch
berühmt wurde. Es sei hier kurz vermerkt,
dass diese rätselhafte Figur auch einer
Sphinx ähnelt und dass die vier Sphingen
des V. Hugo auf der Tour St-Jacques im
Hintergrund klar zu erkennen sind. Dieses

äusserst enigmatische und im Sinne
der Psychoanalyse ambivalente Bild kann
auf zwei Arten gesehen und gelesen werden,

wie Adele Holcomb es gezeigt hat17:

entweder als symbolisches Selbstporträt
und in diesem Sinn eng verwandt mit der
Lithografie Le singe oder als Kritik an
dem alten Paris, das Meryon so teuer war
und ihm doch zugleich als Sündenpfuhl
erschien, wie es die Inschrift zeigt.

Wiederum haben wir es mit einem
Projizieren von Vorstellungen zu tun, die
ihrerseits wieder neue Interpretationen
nach sich ziehen. Es wäre für uns in
diesem Zusammenhang interessant, das
Nachleben dieses so oft nachgeahmten
Werkes zu studieren, bei der Fotografie
Ch. Nees angefangen bis zur Illustration
Jean Monods in der Ausgabe von Notre-
Dame de Paris, die 1959 im Verlag
Rencontre erschienen ist. Ich beschränke
mich hier auf ein Beispiel, das
höchstwahrscheinlich von Meryon beeinflusst
worden ist: der Absatz, den Huysmans in
seinem Essai, Le Monstre (1889) den
«fantastiques statues qui cernent les tours
de Notre-Dame» widmet: «Penches
depuis 500 ans au-dessus de l'enorme ville
qui les ignore, ils contemplent sans se
lasser les incommutables assises de la be-
tise humaine. Ils suivent ä travers les ages
les exploits du vieil homme obsede par le
souci charnel et l'appät du gain; ils hu-
ment l'exhalaison des inusables vices, sur-
veillent la crue des vieux peches, verifient
l'etiage de l'eternelle ordure que choie
l'hypocrite voirie de ces temps mous. I
Sentinelles placees ä des postes oublies sur
des seuils perdus dans l'au-delä des vents,
ils executent une consigne inconnue dans
une langue morte.»m Diese «Hieroglyphen»

von Notre-Dame lassen erkennen,
dass Meryon nicht nur zum Bildergut von
Huysmans gehört, sondern geradezu seine

Wahrnehmung bestimmt.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980



Standpunkt Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

Kehren wir am Schluss zur Figur
der Sphinx zurück.19 Als zu Stein gewordenes

Rätsel eignet sie sich besonders als

Metapher der künstlerischen Vieldeutigkeit.

In dieser Funktion wird sie ja auch
von Khnopff auf seinem Bild Die Kunst
oder Die Sphinx (1896, Bruxelles, Mu-
sees royaux des Beaux-Arts) dargestellt
und ebenso von Vasselot in seinem
Entwurf eines Balzac-Denkmals.20 Der
Erfolg der Sphinx zur Zeit der Symbolisten
ist kein Zufall. Besonders in den Kreisen
des Salon de la Rose-Croix und im Milieu
um J. Peladan finden wir sie immer wieder,

sei es mit esoterischem
Beigeschmack oder als ägyptische Ausgabe der
«femme fatale».

Selbst die Mona Lisa steht unter
ihrem Schatten. Peladan wie alle seine

Zeitgenossen, Freud mit einbezogen,
kommt von ihrem Lächeln nicht los und
widmet ihr mehrere Texte, in denen die
Wörter Rätsel und Mysterium geradezu
als Leitmotiv anklingen. In der Nachfolge

von Walter Pater gebraucht Peladan
im Jahre 1907 folgendes Bild: «La Jocon-
de n'est qu'un regard, mais tel qu'il n'a
d'egal qu'au seuil du desert lybique, dans
l'orbite effritee du sphinx... »21 Die Wandlung

ist erstaunlich, aber doch nur ein
Glied in der langen Kette von Metamorphosen,

denen der Mythos der Mona Lisa

unterworfen war und ist, wie es Roy
McMullen glänzend aufgezeigt hat.22 Und
die berühmte L.H.O.O.Q. führt uns zu
M. Duchamp zurück, dessen enigmati-
sche Persönlichkeit eine gewisse Ähnlichkeit

mit der Sphinx aufweist.
«Ce sont les regardeurs qui fönt les

tableaux.» Es gibt Fälle, wo man
Duchamp ernst, ja sogar beim Wort nehmen
muss. Der kritische Akt, als Phänomen
der Wahrnehmung gesehen, ist, um seine
Worte zu gebrauchen, «unproduit ä deux
pöles; il y a le pole de celui qui fait une
oeuvre et le pole de celui qui la regarde. Je

donne ä celui qui la regarde autant d'im-
portance qu'ä celui qui la fait.»23 Das
Resultat eines allzu langen Ignorierens des

Subjekts führte in der Kunsttheorie und
in der Kunstgeschichte zu einem illusorischen

und bornierten Objektivismus.
Heute scheint manchmal die Kunstkritik
als Reaktion darauf in das andere Extrem
zu verfallen, und die exegetischen Deli-

r?

*.

rien, besonders wenn sie von der Psychoanalyse

beeinflusst werden, sind der
Gefahr ausgesetzt, Monologe auf der Basis
eines totalen Subjektivismus zu werden.
Besteht das Wesen jeder Kritik, das

zugleich auch ihre Existenzfrage ist, nicht
darin, dass man dem Objekt und dem
Subjekt gleichermassen Rechnung trägt,
der Situation des Betrachters geradeso
wie der des Künstlers, und dass man die
Distanz zwischen beiden genau zu erforschen

beginnt? Das ist meiner Meinung
nach das einzige Mittel, den Wert des
Phänomens Kunst zu respektieren, der
nichts anderes ist als seine Fähigkeit, zu
kommunizieren. P.J.

Anmerkungen
1 Zitate nach der G. Boehm-Ausgabe, K. Fiedler, Schriften

zur Kunst, hrsg. von G. Boehme, München, Fink, 1971,2
Bände.

2 Siehe Transparence et opacite, Essai sur les fondements
theoriques de l'art moderne, pour une nouvelle lecture de
K. Fiedler, Lausanne, l'Age d'Homme, 1976.

3 In einem Gespräch mit J. Schuster, im Jahre 1957. Siehe
M. Duchamp, Duchamp du signe, Ecrits reunis et presentes

par M. Sanouillet, Paris, Flammarion, 1975, S.247.
Vgl. Le processus creatif, aus demselben Jahr, ibid.
S. 187: «Considerons d'abord... les deux pöles de toute
creation d'ordre artistique: d'un cöte l'artiste, de l'autre
le spectateur qui, avec le temps, devient la posterite.»
Und S. 189: «Somme toute, l'artiste n'est pas seul ä

accomplir l'acte de creation car le spectateur... ajoute sa

propre contribution au processus creatif.» Diese Idee ist
aber nicht neu, denn man findet sie schon bei Baudelaire:
«la poesie d'un tableau doit etre faite par le spectateur»;
«eile doit venir ä l'insu de l'artiste. car eile git dans
l'äme du spectateur...», siehe Ch. Baudelaire, CEuvres
completes, Paris, Gallimard (Pleiade), 1970, S. 596 und
931. Diese Parallele zwischen Baudelaire und Duchamp
hat W. Drost gezogen in Baudelaire, Actes du colloque de
Nice, Annales de la Fac. des Lettres et Sc. Hum. de Nice,
4,1968, S. 87.

4 M. Duchamp, Ingenieur du temps perdu, entretiens avec
P. Cabanne, Paris, Beifond, 19772, S. 123.

5 P. Bourdieu, L'amour de l'art, les muse'es d'art europe'ens
et leur public, Paris, Minuit, 19692; Sociologie de la
perception esthetique, in: Les sciences humaines et l'ceuvre
d'art, Bruxelles, La Connaissance, 1969, S. 161-176; und
Le marche des biens symboliques, in: L'annee Sociologi-

que, 1971, S. 49-126. Vgl. G. Boas, The Heaven oflnven-
tion, Baltimore, J.Hopkins, 1962, Kap. XVI: Cultural
Relativism.

6 Z.B. J. Masheck (Ed.), M. Duchamp in Perspective, Eng-
lewood Cliffs, Prentice Hall, 1975; J. Clair, La fortune
critique de M. Duchamp, petite introduction ä une herme-
neutique du Grand verre, in: Revue de l'Art N° 34, 1976,
S.92-100; J. Clair et alii, L'ceuvre de M. Duchamp, Paris,
Mus6e d'Art Moderne, 1977, Bd. II, S. 193f. (Bibliographie)

und III; und J. P. Thenot, Cent lectures de M.
Duchamp, Crisnee, Yellow Now, 1978.

7 P. Junod, Voir et savoir, ou de l'ambiguite de la critique,
in: Etudes de Lettres, Serie IV, t. 3, avril-juin 1980,
S.l-41.

8 Siehe J. Clair, M. Duchamp ou le grand fictif, Paris,
Galilee, 1975, und den Katalog der Ausstellung von
Beaubourg, Paris 1977, besonders Bd. III, S. 124f.

9 A.Breton, Manifestes du Surrealisme, Paris, Gallimard
(Idees), 1970, S.31, 51, 120 und 185. Die Metapher des
Funkens wurde auch von Duchamp aufgegriffen, wie es
folgender Ausspruch aus dem Jahre 1965 beweist:
«L'ceuvre d'art est toujours basee sur les deux pöles du
contemplateur et du createur, et l'etincelle qui jaillit de
cette action bipolaire donne naissance ä quelque chose -
comme l'electricite. Mais le contemplateur a le dernier
mot, et c'est toujours la posterite qui fait le chef-d'ceu-
vre.» (Zitiert von C.Tomkins, Duchamp et son temps,
Time-Life 1973, S. 171.)

10 P. Valery, Autour de Corot (1932), in: CEuvres, Paris,
Gallimard (Pleiade) 1957-1960, Bd. II, S.1307; Com-
mentaires de Charmes (1928), ibid., Bd. I, S. 1509; und
Esquisse d'un eloge de la virtuosite (1940), in: Vues,
Paris, Janin, 1948, S. 357.

11 H. Read, Philosophy of Modern Art, London, Faber,
1964, S. 238.

12 M. Duchamp, Ingenieur du temps perdu, S. 133.
13 Siehe G. Germann, Gothic Revival in Europe: Sources,

Influences and Ideas, London, Lund Humphries, 1972

(deutsche Ausgabe: Stuttgart 1974); und R. G.Carrott,
The Egyptian Revival, its Sources, Monuments and
Meaning, 1808-1858, Berkeley, Univ. of California
Press, 1978. Über Alexandre Lenoirs Nouvelle explica-
tion des hieroglyphes (1809) siehe J. Baltrusäitis, La
quete d'Isis, Essai sur la legende d'un mythe, Introduction

ä l'egyptomanie, Paris, Perrin 1967, S. 41f. Vgl. auch
E.Iversen, The Myth of Egypt and its Hieroglyphs in
European Tradition, Copenhagen, GECGAD, 1961.

14 Ch. Baudelaire, Correspondance, Paris, Gallimard
(Pleiade), 1973, Bd. I, S. 656.

"' V. Hugo, Notre-Dame de Paris (1831), Ed. Rencontre,
Lausanne, 1959, S. 172. Sphinx und Gotik finden sich
nebeneinander auch in einer Tuschzeichnung von Victor

Hugo, gedacht als Titelblatt für La legende des
siecles (1859, Musee V. Hugo, Farbrepr. in: A. Briggs,
The XIXth cent., The Contradiction of Progress, London,

Thames and Hudson, 1970, S. 308).
15 Vgl. Voir et savoir (s. Anm. 7), S. 13f, und J. L. Yarnall,

Meryon's Mystical Transformations, in: Art Bulletin,
June 1979, S. 289-300.

16 Siehe den Brief an Baudelaire vom 13.2.1860 in: E. Cre-
pet, Ch. Baudelaire, Paris, Messein, 1919, S.398, und
den an Nadar vom 31.3.1960, Paris, B". N., Dpt. des

Manuscrits,NAF 24278, ff. 121-122.
17 A. Holcomb, Le Stryge de Notre-Dame: Some Aspects of

Meryon's Symbolism, in: Art Journal XXXI, Winter
1971-1972,S.151-157.

18 J. K. Huysmans, L'art moderneICertains, ed. 10/18, Paris,

Union Generale d'Editions, 1975, S. 384-385.
19 Vgl. H. Demisch, Die Sphinx, Geschichte und Darstellung

von den Anfängen bis zur Gegenwart, Stuttgart,
Urachhaus, 1977.

2U Siehe J. de Caso, Rodin and the Cult of Balzac, in:
Burlington Magazine, June 1964, S. 282 und Fig. 33.

21 J. Peladan, De la Sensation d'art (1907), in: E. Bertholet,
La pensee et les secrets du Sär J. Peladan, Bd. III,
Lausanne, Ed. Rosicruciennes, 1955, S. 298.

22 R. Mcmullan, Mona Lisa, The Picture and the Myth,
London, Macmillan, 1976. Siehe auch J.J. Spector,
Freud and Duchamp: the Mona Lisa «exposed», in:
Artforum, April 1968, S. 54-56.

23 M. Duchamp, Ingenieur du temps perdu, S. 122.

M. Duchamp, L.H.O.O.Q., Ready made rectifie, 1919,
Paris, Privatsammlung.

EH
Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980


	Von Konrad Fiedler bis Marcel Duchamp

