Zeitschrift: Werk, Bauen + Wohnen
Herausgeber: Bund Schweizer Architekten

Band: 67 (1980)

Heft: 12: Museen

Artikel: Von Konrad Fiedler bis Marcel Duchamp
Autor: Junod, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-51543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-51543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Standpunkt

Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

Philippe Junod

Von Konrad Fiedler bis Marcel Duchamp

De Konrad Fiedler au Marcel Duchamp

From Konrad Fiedler to Marcel
Duchamp

Das Nebeneinanderstellen scheint
auf den ersten Blick eine Collage zu erge-
ben, da die beiden PersOnlichkeiten in
allem kontrir sind, auf dem Gebiet ihrer
Ideen und Neigungen ebensosehr wie in
ihrem ganzen Lebensstil. Auf der einen
Seite ein unauffilliger und schiichterner
Vertreter der gutbiirgerlichen Gesell-
schaft, der sein Vermogen fiir Studienrei-
sen und ein diskretes Mézenatentum ver-
wendet; auf der anderen Seite ein Enfant
terrible, wie kein zweiter fir Skandale
und Provokationen begabt, die ihn zum
Star der Gazetten machen. Die Aura von
Solid und Grindlich des einen, die Ver-
wegenheit, ja Frechheit des anderen
scheint a priori jeden Dialog auszu-
schliessen. Das umso mehr, als einerseits
der Geschmack Fiedlers (1841-1895),
ganz dem Kult der Kunst hingegeben,
konservativ ist, konform mit den ne-
oklassizistischen Tendenzen des ausge-
henden 19. Jahrhunderts, und anderseits
Duchamp (1887-1968) mit seiner Absage
an den Kubismus ab 1913, auf dessen
Firmament er zuvor wie ein Meteor auf-
geleuchtet hatte, als reine Subversion an-
zusehen ist. Was gibt es Gegensitzliche-
res als die «reine Sichtbarkeit» Fiedlers
und die «konzeptuelle» Richtung, wie sie
von Duchamp vertreten wird, der Cézan-
ne «Netzhautmalerei» (peinture rétinien-
ne) vorwarf? Und schliesslich kommt
noch hinzu, dass Duchamp hochstwahr-
scheinlich nicht Fiedlers Schriften ge-
kannt hat. Also warum und wozu beide
gegeniiberstellen und vergleichen?

Wider alles Erwarten und trotz al-
len Widerspriichen entdeckt man ge-
meinsame Ziige, die es nun aufzuzeigen
gilt.

Halten wir zuerst fest, dass Du-
champs theoretische Arbeit ebenso wich-
tig ist wie seine «kiinstlerische» Produk-
tion und dass seine lange Abhandlung,
die das «grosse Glas» (le grand verre)
begleitet oder genaugenommen ein Teil
davon ist, den Status des Kunstwerkes
selbst betrifft. Von diesem Standpunkt
aus gesehen, treten Fiedler und Du-
champ als Gegner einer bestimmten
kunsttheoretischen Tradition auf: das
kiinstlerische Schaffen ist nicht eine An-
gelegenheit der «Asthetik», Aquivalent
eines sensoriellen Hedonismus — von
Fiedler rein pejorativ gebraucht — son-
dern spielt sich auf dem Niveau der Er-
kenntnis ab. Die Theorien beider sind
von ihrer erkenntnistheoretischen Per-
spektive her zu verstehen, und die Ant-
worten, die Fiedler und Duchamp vor-
bringen, sind aufgrund des gemeinsamen

m

Idealismus viel weniger verschieden, als
es auf den ersten Blick den Anschein hat.

Wie man weiss, bricht Fiedler mit
der jahrtausendealten Tradition der Mi-
mesis, indem er sich weigert, das Kunst-
werk als Abbild einer préexistenten
Wirklichkeit, sei es Natur, Idee oder Ge-
fihl, zu betrachten. Wie der Inhalt fiir
ihn nicht ohne Form zu denken ist, so ist
die Wirklichkeit ohne das Bewusstsein
nicht zu begreifen. Dieses Wahrnehmen
ist es, das buchstiblich die Realitdt pro-
duziert. Fiedler schreibt 1876: « Muss sich
doch selbst der Geringste von uns seine
Welt auch ihrer sichtbaren Gestalt nach
produzieren; denn von nichts kénnen wir
sagen, dass es da sei, bevor es nicht in
unser erkennendes Bewusstsein eingetre-
ten ist» (I, 50)!. Und spéter, im ersten
Bruchstiick: «Die als relativ erkannte
Wirklichkeit besteht schlechterdings aus

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980



Standpunkt

Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

nichts anderem als aus den Formen, in
denen sie unseren Sinnen und unserem
Geiste, unserem Anschauungs- und unse-
rem Erkenntnisvermdgen gegeben ist, und
wenn wir diese Formen streichen, so geht
die gesamte Wirklichkeit ohne Rest aus, es
bleibt absolut nichts iibrig» (11, 218).

Das Bild, als Produkt einer be-
stimmten Art zu sehen, produziert also
zugleich eine neue Wirklichkeit. Es han-
delt sich hier meines Wissens um den
ersten konsequenten Versuch, den sub-
jektiven Idealismus auf dem Gebiet der
Asthetik anzuwenden. Die Fruchtbarkeit
dieses Unterfangens scheint durch seinen
Einfluss auf die Kunsttheorien des 20.
Jahrhunderts gewahrleistet zu sein, wie
ich es anderen Ortes® zu zeigen versucht
habe. Fiedlers neues und zugleich wag-
halsiges Unternehmen bleibt jedoch so-
zusagen auf halbem Weg stehen. Denn
bei aller Kritik am objektiven Sehen gibt
es einen Bereich, der aus schwer definier-
baren Griinden von dieser In-Frage-Stel-
lung nicht berithrt wird: es handelt sich
um den Bereich des kiinstlerischen Ob-
jekts, dessen Realitit wohl hier als wahr-
genommen erkannt wird, aber nicht der
sonst alles relativierenden Subjektivitit
unterworfen ist. Es ist schwer einzuse-
hen, warum dem Kunstwerk dieser aus-
sergewohnliche Status im Fiedlerschen
System der Wahrnehmung eingerdumt
wird, die ja als Gegenteil der rein passi-
ven Aufnahme eines ein fiir allemal gege-
benen Objektes aufgefasst wird.

Das ist genau der Punkt, in meinen
Augen die grosse Schwiche der Theorie
Fiedlers, wo es interessant wird, Du-
champ heranzuziehen, dessen Idealismus
gewissermassen eine radikalere Fortset-
zung des von Fiedler vertretenen Stand-
punkts darstellt. Das wahrnehmende
Subjekt schafft die Wirklichkeit, sagte
Fiedler. «Die Anschauer schaffen die Bil-
der», verkiindet Duchamp. («Ce sont les
regardeurs qui font les tableaux.»)’ So
geniigt es, den Sprung zu machen vom
allgemeinen Relativismus der Wahrneh-
mung der Umwelt zu dem speziellen, der
die Wahrnehmung des Kunstwerks be-
trifft, und man gelangt von Fiedler zu
Duchamp.

Aber diese beiden gegeneinander
ausspielen bedeutet auch Fiedler seiner

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980

eigenen Kritik aussetzen und eine neue
Lektiire seines Werkes vorschlagen. Wie
Fiedler iiber Kant hinausgeht, indem er
dessen Asthetik (genaugenommen die
der Kritik der Urteilskraft) mit der Kritik
der reinen Vernunft konfrontiert, so geht
man iber Fiedler hinaus, indem man sei-
ne Erkenntnistheorie auf die Wahrneh-
mung des Kunstwerkes iibertrdgt. Ein
Vorgehen, das nicht nur den logischen
Zusammenhang seiner Theorie erhirtet,
sondern auch seine Thesen aktualisiert.
Denn der Einfluss der sozio-kulturellen
Situation seiner Zeit auf sein Denken ist
unleugbar: es ist die Epoche des L’art
pour I'art und des Kiinstlerkultes, die bei
Fiedler in der Idee eines unwandelbaren
Kunstwesens, unberithrt von jeder histo-
rischen Entwicklung, ihren Niederschlag
finden. Der Ausspruch Duchamps: «Die
Anschauer machen die Bilder», kann auf
zwei Arten verstanden werden. Der erste
Sinn wird am besten anhand von «ready
made» veranschaulicht, iiber deren Sta-
tus als Kunstwerke einzig und allein der
Beschauer verfiigt. In diesem Zusam-
menhang kann auch Duchamps Bemer-
kung P. Cabanne gegeniiber zitiert wer-
den: «Der Anschauer macht die Museen»
(«C’est le regardeur qui fait les musées»)*.
Sie wird durch den Erfolg seiner eigenen
Werke nur bestétigt. Fiedler selbst hitte
den dsthetischen Bereich als variable
Grosse, d.h. als Resultat eines historisch
datierbaren Dekrets oder Ubereinkom-
mens, nie anerkannt, und auch heute
noch stosst diese These auf Widerstande,
trotz der Arbeiten P. Bourdieus zum Bei-
spiel.” Aber der berithmte Ausspruch
Duchamps spielt auch auf eine andere
Relativitdt an, die im Grunde noch viel
skandaldser ist: es handelt sich in diesem
Fall um den Sinn des Kunstwerkes, vom
Betrachter aus gesehen, und die Unzahl
der Interpretationsversuche’, denen die
Werke Duchamps selbst ausgesetzt wa-
ren und sind, liefern dazu den besten
Beweis. In dem schon zitierten Interview
erklarte Duchamp, dass ihn alles, was
iber die Mariée mise a nu geschrieben
werde, sehr interessierte, und mit guten
Griinden ist man versucht zu glauben,
dass er selbst die Teufelsmaschine der
Hermeneutik in Gang gebracht hat und
dass er, im Gegensatz zum Zauberlehr-

(3]
ling, grosstes Gefallen an den unabsehba-
ren Folgen gefunden hat.

Hat dieser Spotter und Ikonoklast
auf diese Art nicht nur die traditionelle
asthetische Werteskala, sondern auch je-
des kunstkritisches Unternehmen in ih-
ren Grundfesten erschiittert? Oder hat er
vielmehr auf diesem Umweg ihre Mecha-
nismen blossgelegt und ihre wahre Natur
aufgedeckt? Ich glaube, dass das zweite
zutrifft.

Was ist denn die Kunstkritik ande-
res als formulierte und vermittelte Wahr-
nehmung? Wir wissen seit Fiedler und
von der Gestalttheorie wurde es bewie-
sen, dass diese keineswegs in einer rein
passiven Aufnahme eines Gegenstandes
besteht, sondern eine Aktivitdt darstellt,
die zugleich Organisation und Konstruk-
tion ist. Wir wissen auch seit Rorschach,
dass jedes Betrachten schon ein Interpre-
tieren ist, ein Projizieren und Assoziieren
unserer Vorstellungen. Hinzu kommt
noch, dass das Kunstwerk nur als Wahr-
genommenes existiert. Man erkennt jetzt
die Zweideutigkeit, die notgedrungen ei-
ner solchen Kunstkritik innewohnt: sie
sucht den Sinn aufzudecken und ist zu-
gleich selbst sinntrachtig.” Oder um es
mit den Worten Duchamps selbst auszu-
driicken: der Interpret ist zugleich ein
Betrachter und als solcher «schafft er das
Bild». Denn der Kritiker ist in dem Au-
genblick, wo er mit dem Kunstwerk kon-
frontiert ist, nichts anderes als der letzte
Betrachter eines Gegenstandes, dessen
erster Betrachter der Kiinstler selbst war.
Es ist natiirlich die Pflicht des Interpre-
ten, diesen «ersten Blick», der dem Ob-
jekt seine erste Existenz als Kunstwerk
verlieh, mit allen ihm zur Verfiigung ste-
henden Mitteln der historischen Methode

Hans von Marées, Konrad Fiedler, 1869.

(2]
Man Ray, Marcel Duchamp, 1920.

(3]
M. Duchamp, A bruit secret, 1916, Philadelphia Museum
of Art.




Standpunkt

Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

zu rekonstituieren, aber unwiderstehlich
wird er von seiner ganz personlichen Stel-
lung geprigt, d.h. von seiner Epoche,
seinem Milieu, seiner gesellschaftlichen
Ideologie, seinem Kulturgut, dem Selbst-
erlebten usw. Kurz: eine absolute Objek-
tivitdt, wo der Blick des Betrachters mit
dem des Kiinstlers identisch wére, ist un-
denkbar.

Das heisst aber auch, dass die Ver-
schiebung des Blickwinkels einen neuen
Sinn hervorbringt wie bei der Perspekti-
ve, wo durch die Manipulation des Pro-
jektionspunktes ein neues Bild entsteht,
das obendrein vom Betrachter erginzt
wird, indem er die dritte Dimension auf
das zweidimensionale Schema projiziert.

Dass Duchamp tatsachlich auf allen
Ebenen mit der Relativitit der Bedeu-
tung gespielt hat, die von dem System
oder Code jeglicher Darstellung und
Lektiire bestimmt wird, beweisen meines
Erachtens seine wiederholten Experi-
mente mit der Anamorphose oder seine
Ausserungen iiber den Mythos der vier-
ten Dimension.® — Was schliesslich den
Erfolg auf dem Gebiet der Kunstkritik
seiner Mariée betrifft — ein Erfolg, der
ihn, wie wir gesehen haben, begeisterte
—, bestitigt er ganz offenkundig die The-
se von dem geradezu mechanischen Au-
tomatismus der Sinngebung. Unter wel-
chem Winkel auch das Objekt gesehen
wird, es ergibt sich immer wieder eine
neue Projektion, die ihm neue Identitat
verleiht.

Man kommt nicht umhin, an die
surrealistische Funkentheorie zu denken,
nach der die Intensitidt des Funkens, der
von einem Pol zum andern tiberspringt,
sich mit der Distanz steigert, die die bei-

den Pole des Bildes voneinander trennt.’

Rufen wir in Erinnerung, dass man
fiir das Grand Verre die verschiedensten
Schliissel vorgeschlagen hat: Philosophie
(Bergson), Psychoanalyse, Religion oder
Esoterik, Alchimie, Kabala, Tarock und
anderes mehr wurde herangezogen. Die-
ser hermeneutischen Vielfalt verdankt
das Werk seine zentrale Stellung inner-
halb der modernen Kunst. Zugleich legt
es ein Zeugnis von der Wirksamkeit sei-
ner subversiven Funktion ab. Denn in
den Augen vieler erscheint diese Relati-
vitdt der Sinne und der Werte, die sich
daraus ergibt, als unhaltbar. Es wire in-
teressant, die ideologischen (oder kom-
merziellen?) Griinde dieser Resistenz zu
untersuchen.

Aber den Beweis fiir diese Relativi-
tit liefern ja einerseits die verschiedenen
Moden auf dem Kunstmarkt und ande-
rerseits das Interesse, das die zeitgendssi-
sche Kunstkritik dem Phanomen der Re-
zeption entgegenbringt. Einige Kiinstler
waren sich auch dieser Relativitdt be-
wusst. Man denke nur an Valéry: «Toute
euvre exige qu’on lui réponde», erklirte
er; oder: «Mes vers ont le sens qu’on leur
préte.» Und noch klarer: «...il n’est pas
de trés belle ceuvre qui ne soit susceptible
d’une grande variété d’interprétations éga-
lement plausibles. La richesse d’une ceu-
vre est le nombre des sens ou des valeurs
qu’elle peut recevoir en demeurant elle-
méme.»" Ein dhnlicher Gedankengang
findet sich auch bei N. Gabo, um einen
bildenden Kiinstler zu zitieren, der oben-
drein hochstwahrscheinlich Fiedler gele-
sen hat. Der Bildhauer schreibt an
H. Read: «...I have come to the conclu-
sion that a work of art, restricted to what

the artist has put in it, is only a part of
itself. It only attains full stature with what
people and times make of it.»" Das ent-
spricht genau der Auffassung Duchamps
vom Werk des «posthumen Betrachters»
(«spectateur posthume»).” Schliesslich
kann A bruit secret als Symbol der Be-
deutung, die dem Autor selbst entgeht,
angesehen werden: in diesem «ready ma-
de assisté» versteckte Walter Arensberg
einen Duchamp unbekannten Gegen-
stand.

Diese Relativitit des Sinnes ist die
direkte Folge der Vieldeutigkeit des
Kunstwerks, die an der modernen Kunst
ganz besonders augenfillig ist, und die
«opera aperta», wie sie von U. Eco defi-
niert wird, besteht ja in der Fihigkeit,
eine Fiille verschiedener Sinne nebenein-
ander bestehen zu lassen. Dass sich aber
auch Missverstdndnisse dabei nicht aus-
schliessen lassen, zeigt das Beispiel des
Mechanischen Kopfes von Hausmann, ei-
nes Werks, das 1919 als Satire des deut-
schen Spiessertums gedacht war und 1922
mit folgender Legende in der Zeitschrift
Meécano reproduziert wurde: «Dédié aux
néo-classicistes et esthéticiens du compas
et du nombre en France et en Italie»!

Aber genaugenommen ist jedes
Kunstwerk ambivalent, und gerade darin
scheint sein wirklich dsthetisches Wesen
zu bestehen. In dem Fall eines Werks,
das der Vergangenheit angehort, ist die
Vieldeutigkeit um so grdsser, je mehr
sich die zu seinem Verstehen notwendi-
gen Bedingungen verédndert haben: der
Hintergrund ist nicht mehr vorhanden,
die Situation hat sich gedndert. Daher
erkldren sich die Wandlungen, denen der
Sinn unterworfen ist, wie sie eine Studie

Werk, Bauen+Wohnen Nr.12/1980



Standpunkt

Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

der verschiedenen Interpretationen auf-
zeigen kann, aber ebensosehr die bildli-
chen Zeugen, Kopien, Imitationen, Fil-
schungen usw., die alle auf ihre Weise die
aufeinanderfolgenden Rezeptionen ver-
anschaulichen und ebenso viele Konkre-
tisationen des «posthumen Betrachters»
Duchamps darstellen.

Aus diesem Grund bilden die ver-
schiedenen Revivals ein Phdnomen par
excellence fiir die Geschichte der Wahr-
nehmung. Der Abstand ermdéglicht es,
die Interpretationen, die wir nicht mehr
teilen, herauszuarbeiten und die Art und
Weise, in der gewisse Formen in der Ver-
gangenheit gesehen und ausgelegt wur-
den, klar zu erkennen. Nehmen wir das
Beispiel des Gothic Revival. Es gibt nie-
manden heute, der eine Verwandtschaft
zwischen Gotik und &agyptischer Kunst
postulieren wiirde. Das geschah jedoch
zur Zeit der Neugotik. Gewisse Theorien
iber den Ursprung der Gotik oder die
ikonografischen Interpretationen eines
Alexandre Lenoir legen davon Zeugnis
ab, aber diese Assoziation fand auch in
der Praxis ihren Niederschlag.” Man den-
ke nur an das Kellergeschoss des goti-
schen Hauses von Lequeu oder an das
Gefingnis von Moyamensing in Philadel-
phia, das zwischen 1832 und 1835 von
Thomas Walter erbaut wurde, der dem
gotischen Hauptgebdude einen agypti-
schen Seitenfliigel, als Frauentrakt ge-
dacht, hinzufiigte. Diesem eigenartigen

Nach E. Viollet-le-Duc, Chimire, um 1850, Paris, Galerie
der Notre-Dame.

00

Ch. Meryon, Le petit pont, Radierung, 1850, L.D. 24.

Ch. Meryon, Le Stryge, Radierung 1853, L.D. 23.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980

Synkretismus verdankt auch eine der von
Viollet-le-Duc 1850 restaurierten Chima-
ren von Notre-Dame in Paris ihre Horus-
gestalt.

Die Gestalt der Sphinx schliesslich,
Symbol des alten Agyptens wie die Pyra-
mide, der Obelisk und die Hieroglyphe,
kehrt in den Mittelaltervisionen einiger
franzosischer Romantiker immer wieder.
In einem Brief an seinen Verleger Pou-
let-Malassis schreibt Baudelaire' von den
verschiedenen Phantasmen seines Freun-
des Meryon: so taufte dieser das «Hotel
de Dieppe», in dem Baudelaire wohnte,
in «Hotel de Thébes» um — ein auf-
schlussreicher Lapsus —, und in dem
Schatten, den man auf seinem Kupfer-
stich Le petit pont sieht, behauptet er, das
Profil einer Sphinx zu erkennen. V. Hu-
go hatte in seinem Roman Notre-Dame
de Paris, einem Werk, das auf Meryon
grossen Eindruck gemacht hatte, eine
Beschreibung der Tour St-Jacques gege-
ben und die vier Monstren, die heute
noch, zwar restauriert, auf den Dachek-
ken zu sehen sind, mit vier Sphingen
verglichen, die dem neuen Paris das
Ritsel des alten aufgeben." Bei V. Hugo
und ebenso bei Nerval besteht ein Zu-
sammenhang zwischen der Tour St-Jac-
ques, Nicolas Flamel und der Alchimie.
Diese Neigung der Romantik zum Esote-
rismus ist nicht ohne Einfluss auf ihre
Rezeption des Mittelalters geblieben.

War Meryon Freimaurer, wie es
manche Details einiger seiner Radierun-
gen vermuten lassen? Oder war er ein
Anhinger der Rose-Croix, wie es kiirz-
lich James Yarnall zu zeigen versuchte?”
Die Frage bleibt offen. Aber es ist be-
zeichnend, dass sie gestellt wird. Auch in
diesem Fall schafft der Anschauer das
Bild, und die Wandlungen der Meryon-
Interpretationen im Laufe der Zeit sind
mehr als aufschlussreich. War der Kiinst-
ler wahnsinnig? Vorldufer der Surreali-
sten? Ein Mystiker? Je nach der Epoche
wird er unter diesen Etiketten angefiihrt.

Eines steht fest: er war ein Trau-
mer. Fiir einen Romantiker wie ihn war
die Phantasie, «la reine des facultés», um
noch einmal Baudelaire zu zitieren, von
grosster Bedeutung. In seinen Augen
sollten seine Radierungen in erster Linie
zum Trdumen verleiten, wie er es in sei-

nen Briefen an Baudelaire und Nadar
ausdriickt.' Er selbst lieferte dazu das
Beispiel mit einer Traumvision von einer
der Chiméaren von Notre-Dame, dem so-
genannten Stryge, der eben dadurch be-
rihmt wurde. Es sei hier kurz vermerkt,
dass diese rétselhafte Figur auch einer
Sphinx dhnelt und dass die vier Sphingen
des V. Hugo auf der Tour St-Jacques im
Hintergrund klar zu erkennen sind. Die-
ses dusserst enigmatische und im Sinne
der Psychoanalyse ambivalente Bild kann
auf zwei Arten gesehen und gelesen wer-
den, wie Adele Holcomb es gezeigt hat'”:
entweder als symbolisches Selbstportrit
und in diesem Sinn eng verwandt mit der
Lithografie Le singe oder als Kritik an
dem alten Paris, das Meryon so teuer war
und ihm doch zugleich als Siindenpfuhl
erschien, wie es die Inschrift zeigt.

Wiederum haben wir es mit einem
Projizieren von Vorstellungen zu tun, die
ihrerseits wieder neue Interpretationen
nach sich ziehen. Es wire fiir uns in
diesem Zusammenhang interessant, das
Nachleben dieses so oft nachgeahmten
Werkes zu studieren, bei der Fotografie
Ch. Nees angefangen bis zur Illustration
Jean Monods in der Ausgabe von Notre-
Dame de Paris, die 1959 im Verlag Ren-
contre erschienen ist. Ich beschrinke
mich hier auf ein Beispiel, das hochst-
wahrscheinlich von Meryon beeinflusst
worden ist: der Absatz, den Huysmans in
seinem Essai, Le Monstre (1889) den
«fantastiques statues qui cernent les tours
de Notre-Dame» widmet: «Penchés de-
puis 500 ans au-dessus de I'énorme ville
qui les ignore, ils contemplent sans se
lasser les incommutables assises de la bé-
tise humaine. Ils suivent a travers les dges
les exploits du vieil homme obsédé par le
souci charnel et I'appdt du gain; ils hu-
ment ['exhalaison des inusables vices, sur-
veillent la crue des vieux péchés, vérifient
Iétiage de [éternelle ordure que choie
I'hypocrite voirie de ces temps mous. |
Sentinelles placées a des postes oubliés sur
des seuils perdus dans I'au-dela des vents,
ils exécutent une consigne inconnue dans
une langue morte.»™ Diese «Hierogly-
phen» von Notre-Dame lassen erkennen,
dass Meryon nicht nur zum Bildergut von
Huysmans gehort, sondern geradezu sei-
ne Wahrnehmung bestimmt.




Standpunkt

Von Konrad Fiedler bis
Marcel Duchamp

Kehren wir am Schluss zur Figur
der Sphinx zuriick.” Als zu Stein gewor-
denes Ritsel eignet sie sich besonders als
Metapher der kiinstlerischen Vieldeutig-
keit. In dieser Funktion wird sie ja auch
von Khnopff auf seinem Bild Die Kunst
oder Die Sphinx (1896, Bruxelles, Mu-
sées royaux des Beaux-Arts) dargestellt
und ebenso von Vasselot in seinem Ent-
wurf eines Balzac-Denkmals.” Der Er-
folg der Sphinx zur Zeit der Symbolisten
ist kein Zufall. Besonders in den Kreisen
des Salon de la Rose-Croix und im Milieu
um J. Péladan finden wir sie immer wie-
der, sei es mit esoterischem Beige-
schmack oder als dgyptische Ausgabe der
«femme fatale».

Selbst die Mona Lisa steht unter
ihrem Schatten. Péladan wie alle seine
Zeitgenossen, Freud mit einbezogen,
kommt von ihrem Léacheln nicht los und
widmet ihr mehrere Texte, in denen die
Worter Rifsel und Mysterium geradezu
als Leitmotiv anklingen. In der Nachfol-
ge von Walter Pater gebraucht Péladan
im Jahre 1907 folgendes Bild: «La Jocon-
de n’est qu’un regard, mais tel qu’il n’a
d’égal qu’au seuil du désert lybique, dans
lorbite effritée du sphinx. . .»” Die Wand-
lung ist erstaunlich, aber doch nur ein
Glied in der langen Kette von Metamor-
phosen, denen der Mythos der Mona Li-
sa unterworfen war und ist, wie es Roy
McMullen glinzend aufgezeigt hat.” Und
die berithmte L.H.O.0.Q. fiihrt uns zu
M. Duchamp zuriick, dessen enigmati-
sche Personlichkeit eine gewisse Ahnlich-
keit mit der Sphinx aufweist.

«Ce sont les regardeurs qui font les
tableaux.» Es gibt Fille, wo man Du-
champ ernst, ja sogar beim Wort nehmen
muss. Der kritische Akt, als Phidnomen
der Wahrnehmung gesehen, ist, um seine
Worte zu gebrauchen, «un produit a deux
poles; il y a le pole de celui qui fait une
ceuvre et le pole de celui qui la regarde. Je
donne a celui qui la regarde autant d’im-
portance qu’a celui qui la fait.»* Das Re-
sultat eines allzu langen Ignorierens des
Subjekts fithrte in der Kunsttheorie und
in der Kunstgeschichte zu einem illusori-
schen und bornierten Objektivismus.
Heute scheint manchmal die Kunstkritik
als Reaktion darauf in das andere Extrem
zu verfallen, und die exegetischen Deli-

rien, besonders wenn sie von der Psycho-
analyse beeinflusst werden, sind der Ge-
fahr ausgesetzt, Monologe auf der Basis
eines totalen Subjektivismus zu werden.
Besteht das Wesen jeder Kritik, das zu-
gleich auch ihre Existenzfrage ist, nicht
darin, dass man dem Objekt und dem
Subjekt gleichermassen Rechnung trégt,
der Situation des Betrachters geradeso
wie der des Kiinstlers, und dass man die
Distanz zwischen beiden genau zu erfor-
schen beginnt? Das ist meiner Meinung
nach das einzige Mittel, den Wert des
Phédnomens Kunst zu respektieren, der
nichts anderes ist als seine Fihigkeit, zu
kommunizieren. 124

Anmerkungen

! Zitate nach der G. Boehm-Ausgabe, K. Fiedler, Schriften
zur Kunst, hrsg. von G. Boehme, Miinchen, Fink, 1971, 2
Binde.

2 Siehe Transparence et opacité, Essai sur les fondements
théoriques de I'art moderne, pour une nouvelle lecture de
K. Fiedler, Lausanne, I'’Age d’Homme, 1976.

3 In einem Gespréich mit J. Schuster, im Jahre 1957. Siehe

M. Duchamp, Duchamp du signe, Ecrits réunis et présen-

tés par M. Sanouillet, Paris, Flammarion, 1975, S.247.

Vgl. Le processus créatif, aus demselben Jahr, ibid.

S.187: «Considérons d’abord. .. les deux poles de toute

création d’ordre artistique: d’un coté I'artiste, de I'autre

le spectateur qui, avec le temps, devient la postérité.»

Und S.189: «Somme toute, l'artiste n’est pas seul a

accomplir I'acte de création car le spectateur . . . ajoute sa

propre contribution au processus créatif.» Diese Idee ist
aber nicht neu, denn man findet sie schon bei Baudelaire:

«la poésie d’un tableau doit étre faite par le spectateur»;

«elle doit venir a I'insu de I'artiste. .. car elle git dans

I’ame du spectateur...», siche Ch. Baudelaire, (Euvres

completes, Paris, Gallimard (Pléiade), 1970, S. 596 und

931. Diese Parallele zwischen Baudelaire und Duchamp

hat W. Drost gezogen in Baudelaire, Actes du colloque de

Nice, Annales de la Fac. des Lettres et Sc. Hum. de Nice,

4,1968, S. 87.

M. Duchamp, Ingénieur du temps perdu, entretiens avec

P. Cabanne, Paris, Belfond, 19772, S. 123.

P. Bourdieu, L’amour de I'art, les musées d’art européens

et leur public, Paris, Minuit, 19692%; Sociologie de la

perception esthétique, in: Les sciences humaines et I'ceuvre
d’art, Bruxelles, La Connaissance, 1969, S. 161-176; und

Le marché des biens symboliques, in: L’année Sociologi-

IS

5

que, 1971, S. 49-126. Vgl. G. Boas, The Heaven of Inven-
tion, Baltimore, J. Hopkins, 1962, Kap. XVI: Cultural
Relativism.

6 Z.B. J.Masheck (Ed.), M. Duchamp in Perspective, Eng-
lewood Cliffs, Prentice Hall, 1975; J. Clair, La fortune
critique de M. Duchamp, petite introduction a une hermé-
neutique du Grand verre, in: Revue de I’ Art N° 34, 1976,
S.92-100; J. Clair et alii, L’eeuvre de M. Duchamp, Paris,
Musée d’Art Moderne, 1977, Bd. II, S. 193f. (Bibliogra-
phie) und III; und J. P. Thenot, Cent lectures de M. Du-
champ, Crisnée, Yellow Now, 1978.

7 P.Junod, Voir et savoir, ou de I'ambiguité de la critique,
in: Etudes de Lettres, Série IV, t. 3, avril-juin 1980,
S.1-41.

8 Siehe J.Clair, M. Duchamp ou le grand fictif, Paris,
Galilée, 1975, und den Katalog der Ausstellung von
Beaubourg, Paris 1977, besonders Bd. I1I, S. 124f.

 A.Breton, Manifestes du Surréalisme, Paris, Gallimard
(Idées), 1970, S.31, 51, 120 und 185. Die Metapher des
Funkens wurde auch von Duchamp aufgegriffen, wie es
folgender Ausspruch aus dem Jahre 1965 beweist:
«L’ceuvre d’art est toujours basée sur les deux poles du
contemplateur et du créateur, et 1'étincelle qui jaillit de
cette action bipolaire donne naissance a quelque chose —
comme I’électricité. Mais le contemplateur a le dernier
mot, et c’est toujours la postérité qui fait le chef-d’ceu-
vre.» (Zitiert von C.Tomkins, Duchamp et son temps,
Time-Life 1973, S. 171.)

10 p. Valéry, Autour de Corot (1932), in: Euvres, Paris,
Gallimard (Pléiade) 1957-1960, Bd.II, S.1307; Com-
mentaires de Charmes (1928), ibid., Bd.I, S. 1509; und
Esquisse d’'un éloge de la virtuosité¢ (1940), in: Vues,
Paris, Janin, 1948, S. 357.

' H. Read, Philosophy of Modern Art, London, Faber,
1964, S. 238.

12 M. Duchamp, Ingénieur du temps perdu, S.133.

13 Siehe G. Germann, Gothic Revival in Europe: Sources,
Influences and Ideas, London, Lund Humphries, 1972

(deutsche Ausgabe: Stuttgart 1974); und R. G. Carrott,
The Egyptian Revival, its Sources, Monuments and
Meaning, 18081858, Berkeley, Univ. of California
Press, 1978. Uber Alexandre Lenoirs Nouvelle explica-
tion des hiéroglyphes (1809) siehe J.Baltrusaitis, La
quéte d’Isis, Essai sur la légende d’un mythe, Introduc-
tion a I'égyptomanie, Paris, Perrin 1967, S. 41f. Vgl. auch
E.lversen, The Myth of Egypt and its Hieroglyphs in
European Tradition, Copenhagen, GECGAD, 1961.

4 Ch. Baudelaire, Correspondance, Paris, Gallimard
(Pléiade), 1973, Bd. I, S. 656.

142 V. Hugo, Notre-Dame de Paris (1831), Ed. Rencontre,
Lausanne, 1959, S.172. Sphinx und Gotik finden sich
nebeneinander auch in einer Tuschzeichnung von Vic-
tor Hugo, gedacht als Titelblatt fiir La légende des
siécles (1859, Musée V. Hugo, Farbrepr. in: A. Briggs,
The XIXth cent., The Contradiction of Progress, Lon-
don, Thames and Hudson, 1970, S. 308).

15 Vgl. Voir et savoir (s. Anm. 7), S. 13f, und J. L. Yarnall,
Meryon’s Mystical Transformations, in: Art Bulletin,
June 1979, S. 289-300.

16 Siehe den Brief an Baudelaire vom 13.2.1860 in: E. Cre-

pet, Ch. Baudelaire, Paris, M in, 1919, S.398, und

den an Nadar vom 31.3.1960, Paris, B:N., Dpt. des

Manuscrits, NAF 24278, ff. 121-122.

A. Holcomb, Le Stryge de Notre-Dame: Some Aspects of

Meryon’s Symbolism, in: Art Journal XXXI, Winter

1971-1972, S. 151-157.

J. K. Huysmans, L’art moderne/Certains, ed. 10/18, Pa-

ris, Union Générale d’Editions, 1975, S. 384-385.

Vgl. H. Demisch, Die Sphinx, Geschichte und Darstel-

lung von den Anfingen bis zur Gegenwart, Stuttgart,

Urachhaus, 1977.

2 Siehe J.de Caso, Rodin and the Cult of Balzac, in:

Burlington Magazine, June 1964, S. 282 und Fig. 33.

J. Péladan, De la sensation d’art (1907), in: E. Bertholet,

La pensée et les secrets du Sar J. Péladan, Bd. 111, Lau-

sanne, Ed. Rosicruciennes, 1955, S. 298.

R.Mcmullan, Mona Lisa, The Picture and the Myth,

London, Macmillan, 1976. Siehe auch J.J. Spector,

Freud and Duchamp: the Mona Lisa «exposed», in:

Artforum, April 1968, S. 54-56.

M. Duchamp, Ingénieur du temps perdu, S.122.

=]

®

]

N

N

8

3

o
M. Duchamp, L.H.O0.0.Q., Ready made rectifi¢, 1919,
Paris, Privatsammlung.

Werk, Bauen+Wohnen Nr. 12/1980



	Von Konrad Fiedler bis Marcel Duchamp

