Zeitschrift: Werk - Archithese : Zeitschrift und Schriftenreihe fur Architektur und
Kunst = revue et collection d'architecture et d'art

Band: 65 (1978)

Heft: 19-20: Bilanz 78

Artikel: Thesen und Gegenthesen = Théses et antithéses
Autor: Berger, René / Albera, Francois / Thévoz, Michel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-50132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-50132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bilanz 78 41

Thesen und Gegenthesen
théses et antitheses

1. L’art, anticipation de liberté
Die Vorstellung von der Kunst, die Freiheit antizipiert

«Sinous partons de I'idée que I’art ne remplit pas, grace a
son potentiel créateur, une fonction qui confirme les défi-
nitions établies de I’art mais qu’il ne cesse pas, au contrai-
re, de mettre en question ces définitions afin d’enrichir et
de différencier la perception sensorielle, afin de réaliser la
liberté dans I’art comme une liberté envers celui-ci (...),
alors il a un caractere d’anticipation et alors il s’agit de le
faire connaitre.»

Jean-Christophe Ammann, «Wider die Verketzerer der
aktuellen Kunst», dans Kunst-Bulletin 12, 1972
®

«Wenn wir davon ausgehen, dass Kunst, kraft ihres
schopferischen Potentials, nicht etwa eine die Vorstel-
lung von Kunst bestdtigende Funktion erfiillt, sondern
dass sie diese Vorstellung stets wieder in Frage stellt, um
in immer neuen Anséitzen die sinnliche Wahrnehmung zu
bereichern und zu differenzieren, um die Freiheit in der
Kunst als Freiheit ihr und sich selbst gegeniiber zu erfah-
ren, dann hat sie antizipierenden Charakter und dann
geht es darum, diesen zu vermitteln.»

Jean-Chi‘istophe Ammann, «Wider die Verketzerer der
aktuellen Kunst», in Kunst-Bulletin 12, 1972

cité de résolution des contradic-
tions présentes, réelles, dans son

Réponses:

L’anticipation de la liberté est le
rideau de théatre de I’Apocalyp-
se. Il est bon qu’il soit signé et que
Jean-Christophe Ammann y fasse
figure de Saint Jean.

René Berger

Il'y a une ambiguité certaine dans
la vision de I’art comme «antici-
pation de la liberté». En fait cette
conception est solidaire de la con-
ception sociologique de I’«art-re-
flet» (reflet de la société, etc.).
Sauf qu’elle en fait un «reflet an-
ticipé», créditant I’art d’une capa-

domaine — des lors forcément si-
tué du coté de I'idéel, de I'imma-
tériel. (Cf. les «marxistes» vulgai-
res: de Max Raphaél a Ernst Fi-
scher, Garaudy [«les ceuvres qui
annoncent le futur», Skira éd.],
voire John Berger.) La question
ne se situe pas sur ce terrain-la:
reflet ou anticipation. Si I’art est
une pratique sociale parmi I’en-
semble des pratiques sociales, hi-
storiques, etc., il est un travail réel
sur un matériau réel, il produit et
transforme de la «matiére pre-
miere» en un autre concret

(comme il y a le «Gedankenkon-
kretum» de Marx): I’objet/pein-
ture/ ou /sculpture/, etc. La re-
présentation artistique — enten-
due comme pratique — travaille
sur des représentations déja-la
(«Vorstellung») pour produire
des représentations particulieres
(«Darstellung») propres a s’ap-
proprier le monde, le réel sur un
mode spécifique. Parler de «liber-
té» et d’«anticipation» induit as-
sez facilement a un oubli de la
réalité matérielle (au sens du ma-
térialisme historique) de Dart:
tant son inscription dans une hi-
stoire des matériaux, de la tech-
nologie, que dans celle de la re-
présentation, 'idéologie.
Francois Albera

Les peintres de Cour tels que
Holbein, Greco, Velasquez ou
Goya ont créé des ceuvres parfois
subversives sans que jamais les
mots de «critique», «mise en que-
stion», «liberté», n’aient été pro-
noncés a leur sujet. Aujourd’hui,
les artistes les plus contestataires
courtisent les membres de la
Commission fédérale des beaux-
arts, les organisateurs d’exposi-
tions et les critiques d’art et font
en sorte que les mots de «criti-
que», «mise en question», «liber-
té», soient constamment pronon-
césausujetde leurs travaux. C’est
quand la chose commence a mou-
rir qu'on tente de la suppléer par
une inflation de mots!

Michel Thévoz

La «liberté», comme concept au-
tonome, est un produit de I'idéa-
lisme allemand et de I'idéologie
révolutionnaire francaise. En de-
venant un concept abstrait, déta-
ché de tout rapport avec une
réelle signification pour ’homme
(laliberté de I’esprit dans I'indivi-
dualité humaine), elle s’est trans-
formée en une «valeur» ensoi, ju-
stifiant toute intervention, indé-
pendamment d’une signification.
Elle est devenue, dans I'art, le sy-
nonyme de l’art, comme mani-
festation de I'individualisme pur.
Comme, dans la politique, elle a
souvent conduit au despotisme et
au conformisme, dans I’art, et sur-
tout dans ses derniéres manifesta-
tions, elle a eu pour conséquence
le refus de la transmission d’une
expérience ou d’une connaissan-
ce, I’expression d’un «ego» érigé
en absolu (ou plutdt d’une per-
sonnalité, si on veut tenir compte
des zones subconscientes) qui
n’est souvent qu’un non-sens ou
tout au plus un témoignage, voire
le symptome d’impuissance et de
vide. On n’élargit pas la percep-
tion en niant les voies par lesquel-
les nous la recevons (nos sens).
De toute facon I’art n’est pas
qu’une question de perception: ce
serait le réduire a une simple phé-
noménologie des sensations.
L’art traditionnel, par les formes
perceptibles et réalisées «avec
art», savait nous transmettre le
reflet d’une réalité plus ample et
ainsi élargir notre connaissance.
Walter Schonenberger

«Liberté» est un mot indéfinissa-
ble, comme beaucoup d’autres
grands mots dont on se gargarise
en politique. Sur le plan intellec-
tuel, la «Liberté» de M. Ammann
est celle dont se réclament les
Brigades Rouges: la destruction
sans espoir. Paul Seylaz



42 werk-archithese 19-20

Citation qui camoufle en «liber-
té» une notion déterministe de
I’évolution de I'art. «Un art (...)
qui ne cesse pas de mettre en que-
stion ses définitions» me semble
le contraire de libre, mais un art
«métalangage» rivé sur le passé
dont il s’agit avant tout de trans-
gresser les lois, l’art d’avant-
garde que nous connaissons et qui
s’achemine tranquillement vers
son degré zéro.

Une alternative a un art «agres-
sif» d’avant-garde, allant tou-
jours vers un hypothétique nou-
veau, me semble proposée par
certains peintres et critiques fé-
ministes. L’art féministe me se-
mble en effet avoir diverses carac-
téristiques propres.

1) Les artistes féminins tendent a
abandonner les idées d’école, de
style, et chercheraient plutdt a
exprimer leur propre personnali-
té, ce qui sort d’elles-mémes, ce
qu’elles jugent vrai, nécessaire.
Cette attitude, apparemment évi-
dente et propre a tout artiste sin-
cere est en réalité révolutionnaire
car elle implique que:

2) I1faut abandonner toute mode,
tout style, toute école pour re-
chercher sa vraie expression per-
sonnelle. A la limite, et comme le
pensent les plus radicales des cri-
tiques féministes américaines,
cela revient a remettre en que-
stion tout ’art moderne qui ne se-
rait que le produit d’une course
typiquement masculine vers la re-
cherche de I'originalité et qui se-
rait ainsi autodestructrice par né-
cessité (ce ne sont pas les dernie-
res manifestations de l’art con-

temporain, allant du «Vomi» de
Ben a la «Merda d’artista» de
Piero Manzoni qui nous contredi-
ront).

Quelle autre alternative pour-
rait apporter un art empreint de
qualités féminines?

(...) Une telle conception de
l’art et, partant, de notre société
bouleverserait tout ce que 'on a
I’habitude de penser a I’égard de
I’art moderne, c’est-a-dire de I’art
qui nous entoure.

(Extrait d’un projet de recherche sur

«La situation des femmes artistes en

Suisse». Refusé par le FNRS)
Valentina Anker

Antworten:

Es ist sicher die Aufgabe des
«Kunstvermittlers», gegen alle
Versuche, ein fiir allemal festzu-
schreiben, was Kunst ist, anzu-
kdmpfen. Der Satz: «Das ist
keine Kunst mehr», mit dem irri-
tierte «Kunstfreunde» auf alle
neuen Tendenzen reagiert haben
und reagieren, enthilt einen
Denkfehler. Was Kunst ist, kann
nicht abschliessend definiert wer-
den; alle Normen der normativen
Asthetik sind eigentlich nur gut
dafiir, iberwunden und ad absur-
dum gefiithrt zu werden. Die
Kunst verdndert sich mitihren ge-
sellschaftlichen Bedingungen. Ich
glaube daher, die Definition des-
sen, was jeweils in einer gegebe-
nen historischen und gesellschaft-
lichen Situation «Kunst» ist, mis-
sen wir den Kiinstlern iiberlassen,
die sie herstellen. Aufgabe des
«Kunstvermittlers», sei er nun
Kritiker oder Ausstellungsma-
cher, ist es, zu verstehen, was der
Kiinstler gemeint hat und dieses
Verstindnis weiterzugeben. Das
bedingt Offenheit und Flexibilitét
als Grundhaltung; es bedingt
auch den Mut zur Ehrlichkeit:
man muss zugeben konnen, wenn
man etwas nicht (noch nicht) ver-
standen hat. Gerade weil die
Kunst antizipierenden Charakter
hat, ist sie oft sehr schwer zu ver-
stehen. Gewisse zukunftstrdch-
tige Komponenten eines kiinstle-
rischen Werks sind aus einer be-
stimmten individuellen oder ge-
sellschaftlichen Situation heraus
ganz einfach unverstandlich. Fiir
den Psychologismus des spiten
Rembrandt war die Zeit eben erst
im 19.Jh. reif; in jenem Jahrhun-
dert also, das in seiner Kunst die
Tiefenpsychologie antizipierte,
die ihrerseits erst im 20 Jh.wirk-
lich verstanden wurde.

Hans Jorg Heusser

Um die unbestrittene Freiheit der
Kunst einem Dritten zu vermit-
teln, miissen wir Schreibenden
versuchen, klarer und verstandli-
cher zu werden. Denn mehr und
mehr macht sich im Kunstjourna-
lismus ein Insiderstil breit, den

Aussenstehende einfach nicht

mehr zur Kenntnis nehmen.
Annemarie Monteil

>

Es ware mir lieber, wenn ich

meinem Problem «ins Auge»

sehen konnte.

Johannes Gachnang
8

2. L’art doit échapper au circuit de
la consommation

Die Vorstellung von der Konsumhaltung, die iiberwunden
werden miisse

«Art et participation manifestent un engagement critique
sans étre explicitement politiques. Car celui qui norma-
lement se bornerait a consommer passivement devient
créateur, doit devenir actif, afin de pouvoir voir, sentir,
réfléchir.»

Theo Kneubiihler dans Kunst: 28 Schweizer, Lucerne,
1972

«Dans le capitalisme I’art a perdu sa fonction primaire de
médium d’expérience spirituelle et sensorielle. Il a été
dégradé au point a n’étre plus que symbole de statut et
moyen de décoration.»

Ziircher Gewerkschaft fiir Kultur, Erziehung und Wis-
senschaft, dans Pladoyer — die Zeitung der Minderheiten
No 4, 1972

[ ]

«Kunst und Partizipation verrét schon ein kritisches En-
gagement, ohne dabei explizit politisch zu sein. Denn der-
jenige, der sonst passiv konsumiert, wird kreativ, muss ta-
tig sein, um etwas sehen, fiithlen, denken zu konnen.»

Theo Kneubiihler in Kunst: 28 Schweizer, Luzern, 1972

«Im Kapitalismus hat die Kunst ihre urspriingliche Funk-
tion als Vermittler geistig-sinnlicher Erfahrung verloren.
Sie ist zum Statussymbol und Dekorationsmittel degra-
diert worden.»

Zircher Gewerkschaft fiir Kultur, Erziehung und Wis-
senschaft, in Plidoyer — die Zeitung der Minderheiten
Nr.4, 1972

et trapézistes y rivalisent de vir-
tuosité. Pourquoi se plaindre que
la transcendance soit a la mesure
d’un chapiteau? René Berger

Réponses:

Par quel miracle I'art échappe-
rait-il au circuit de la consomma-

tion? Ce serait étonnant qu’un
pays qui produit principalement
des armes, des antibiotiques, du
lait en poudre et du beurre rance
se mette aussi a sécréter de I'art
critique. Michel Thévoz

Le circuit de consommation est la
piste du cirque universel. Clowns

Nous retombons ici aussi dans le
gauchisme a forme terroriste.

Il est clair que siles Arts primit-
ifs a fonction magique n’étaient
pas destinés a la consommation
du particulier, les Arts de toutes
civilisations évoluées ont été I’ob-
jet de transactions.

Le proces du commerce de



I’Art, avec toutes ses humaines
incidences, débouche fatalement
sur I'entretien de lartiste par la
collectivité, donc au dirigisme po-
litique.

Ce dirigisme (larvé), par les
scandaleuses  attributions de
Bourses Fédérales, ou I’achat de
Beuys a Bale, doit plaire a
M.Kneubiihler...  Paul Seylaz

Dans le contexte essentiellement
contradictoire qui caractérise
I’évolution de notre société, il exi-
ste un phénomene capital qui est
celui de l'information. De jour en
jour, les «media» acquiérent une
emprise toujours plus importante
sur toutes les catégories sociales
et procedent a un nivellement des
individus. En conséquence, l'art
perd peu a peu son caractere €so-
térique, il se désacralise.

Il semble difficile des lors de ré-
server a une seule catégorie d’ini-
tiés, a une élite, le privilege de
voir, de connaitre, de comprend-
re. Les termes d’exposition, de
présentation, font désormais par-
tie d’'un vocabulaire qui tend a
I'universalité pour autant que les
moyens de communication soient
accessibles au plus grand nombre.

La diffusion des données d’art

s’effectue au méme titre que la
publicité relative a un produit de
consommation. Si les termes em-
ployés different, le but recherché
est identique: faire connaitre, in-
former. Cette terminologie releve
d’un patrimoine culturel qui se
veut commun. Les grandes surfa-
ces deviennent grands espaces.
On y expose des ceuvres dites
d’avant-garde qui n’étaient jus-
qu’alors présentées que dans des
lieux réservés a un cénacle d’ini-
tiés ou a de potentiels acheteurs.

Cette démythification de [’ ceu-
vre d’art lui confeére un caractere
profane qui I'apparente a ce
produit de consommation qui est
le symbole de notre société...
Faut-il le regretter? Faut-il dé-
plorer que l'artiste divulgue hors
des lieux traditionnels des ceuvres
qui sont en réalité la projection
d’'un probléme qui préoccupe
chacun et qui souvent définit le
devenir de notre civilisation?

Il se pourrait alors que notre
société, disposant finalement
d’informations esthétiques suffi-
samment étendues, éprouve le
besoin de connaitre, de voir,
d’imaginer, ne serait-ce qu’un in-
stant de prise de conscience ou
d’interrogation, hors du contexte

misérable que nous offre I’évolu-
tion démentielle de 'actualité...
A ce titre, 'art de consommation:
pourquoi pas? Mady Epstein

Antworten:

In der modernen Industriegesell-
schaft jeder Couleur und nicht
nur «im Kapitalismus» steht die
Kunst in Gefahr, ihre urspriingli-
che Funktion zu verlieren. Darum
heisst liber die Bedeutung eines
Kunstwerkes urteilen jedesmal
auch: feststellen, wie stark es der
Vereinnahmung zur Bestdtigung
innergesellschaftlicher Zwecke
Widerstand leistet, seine Auto-
nomie (und damit auch seine «po-
litische» Funktion) bewahrt.
Franz Meyer

Kunst, die heute entsteht und die
den Anspruch avancierten Be-
wusstseins erfullt, realisiert sich
nicht in Form von Objekten, die
sich in dem, was an ihnen sichtbar
ist, erschopfen. Die Moglichkei-
ten des rein visuellen Objektes,
verstanden als formal iiberra-
schendes Gebilde, sind weitge-
hend ausgeschopft. Erfindung in
diesem Sinne ist Permutation des
Bestehenden, schnell verbrauch-
tes Effektwerk, analog zur Uber-
fille der leicht beschaffbaren
Konsumgiiter. Kunst, die den
Anspruch avancierten Bewusst-
seins erfillt, sucht Modelle und
Methoden zu geben, wie der ein-
zelne sich in der Uniiberschau-
barkeit so zurechtzufinden ver-
mag, dass er sein Denken und
Handeln selber bestimmen kann.

Um jedes Missverstindnis aus
dem Weg zu rdumen: Das ist
keine didaktische Kunst, sondern
eine Kunst, die bedingungslos
von ihren eigenen Voraussetzun-
gen ausgeht. Diese Bedingungs-
losigkeit setzt eine konsequente
und reflektierte Haltung des
Kiinstlers voraus; eines Kiinst-
lers, der sein Schaffen zugleich
sehr personlich und sehr distan-
ziert und sich selbst exemplarisch
versteht. Theo Kneubiihler

Warum immer wieder dieser em-
porte Hinweis auf die «Kunst als
Statussymbol und Dekorations-
mittel»? Und warum eigentlich
wird Status nur als Ausdruck von
Karrieremacherei  verstanden?
Fiir Repriasentanz und Status hat
Kunst in fritheren Epochen oft
gedient. Bei den Gestaltungen
primitiver Volker spielen Status
und Dekor ebenfalls wichtige und
legitime Rollen.

Bilanz 78 43

Ist es iiberhaupt notwendig,
dass sich Rezensenten so phari-
sderhaft tiber die spateren Ver-
wendungsarten der Kunst (kulti-
sche, schmiickende, reprasenta-
tive etc.) aufregen? Den Kritiker
hat doch vorerst die Qualitdt zu
beschiftigen, und die lauft quer
zu den Anwendungen.

Ahnlich snobistisch scheint mir
die hier erwdhnte und in Mode
gekommene Anprangerung der
«Konsumhaltung». Wie eigent-
lich weiss ein Kunstsoziologe, wer
«passiv konsumiert» oder «krea-
tiv» meditiert, wenn er im Mu-
seum oder zu Hause vor einem
Bild steht? Die ruhige Unterhal-
tung mit einem Werk kann ein
grosseres Engagement beinhalten
als viele der gingigen Betrieb-
samkeiten, die oft mehr auf die
Veranstalter als auf die Kunst
hinfiihren.  Annemarie Monteil

Der zweite Satz ist mir zu apodik-
tisch. Ich wiirde zwar nicht be-
streiten, dass es «im Kapitalis-
mus» (aber nicht nur dort!) einen
Gebrauch vor allem «etablierter»
Kunst gibt, der das Kunstwerk
zum «Statussymbol und zum De-
korationsmittel degradiert», und
ich wiirde auch nicht bestreiten,
dass es «im Kapitalismus» Kiinst-
ler gibt, die belanglosen Wand-
schmuck schaffen. (...) Ich glau-
be, Kneubiihler erfasst die Situa-
tion der gegenwirtigen Kunst
besser, weil er von ihrer Bedeu-
tung fiir den schaffenden Kiinst-
ler ausgeht. Zumindest im indivi-
duellen Bereich, fiir die Kiinstler
selbst, bietet ihr Schaffen in vie-
len Fillen die vielleicht einzige
Chance, die «Entfremdung» zu
tiberwinden. Moglicherweise ist
das der psychologische Grund fiir
das sprunghafte Anwachsen der
Zahl der Kunstschaffendenin den
letzten Jahrzehnten.

Hans Jorg Heusser



44  werk-archithese 19-20

3. L’art est un processus
Die Vorstellung von der Kunst als Prozess

«Ce qui importe: ne pas former un objet définitif, mais
déclencher quelque chose qui continue, un processus
d’émancipation — dans la conscience aussi bien que dans
les matériaux.»

Georg Jappe dans Dokumente zur aktuellen Kunst
1967—-1970, Lucerne, 1972

«Aujourd’hui ce qui compte c’est la visualisation ou bien
la signalisation de processus de réflexion dans lequel le
contexte possede une priorité vis-a-vis de 'objet, ce qui
implique un caractere fortement relatif de ’'objet. La ma-
térialisation d’une réflexion qui se situe au niveau du ma-
tériel et des processus déplace I’accent de I'objet vers les
rapports qui existent entre eux, car le genre des investis-
sements intellectuels en un fait matériel ou de processus
pointe dans la direction de la conception et de 'idée.»

Jean-Christophe Ammann, Visualisierte Denkprozesse,
catalogue, Lucerne, 1970
®

«Entscheidend: nicht etwas priagen, sondern etwas auslo-
sen, das weitergeht, ein Emanzipationsgeschehen — sei es
im Bewusstsein, sei es im Material.»

Georg Jappe in Dokumente zur aktuellen Kunst
1967—-1970, Luzern, 1972

«Heute geht es dagegen um die Visualisierung oder Ab-
steckung von Denkprozessen, in denen der Kontext dem
Objekt gegeniiber Prioritit hat, was eine starke Relati-
vierung des Gegenstandes bewirkt. Die Materialisation
eines in Material und Prozessen stattfindenden Denkens
und Fiihlens verschiebt den Akzent vom Objekt auf die
Zusammenhénge, denn die Art der gedanklichen Investi-
tionen in einen materialen oder prozessualen Sachverhalt
verweist auf Konzeption und Idee.»

Jean-Christophe Ammann, Visualisierte Denkprozesse,
Katalog, Luzern, 1970

turaux qui existaient déja avant

Réponses:

L’art en tant que processus n’est
que la figure, encore artisanale,
de ce que 'automobile a si bien
réussi avec la circulation, le dollar
avec les pétrodollars, les eurodol-
lars, les asiodollars. René Berger

L’art est un «processus» méme si
l’artiste a voulu former un objet
définitif.

Il est normal que ’appauvris-
sement sémiologique de [I’art
mette en valeur les rapports struc-

notre période dite de «réflexion».
Valentina Anker

M. Jappe se déclare donc le
champion de I'indéterminé, qui
est Danti-art par définition.
L’ceuvre d’art élaborée est tout
d’abord création controlée par la
contrainte d’un style que s'impose
l’artiste, qui s’impose au spectat-
eur. Le «déclenchement de quel-
que chose qui continue» (n’im-
porte quoi pouvant déclencher
n’importe quoi) contient I'idée de

«I’émancipation» (sic) par la
PARESSE de I'artiste et du spec-
tateur.

Quant au charabia philosophi-
que de M. Ammann, il va de
méme dans le sens du concept-
ceuvre d’art, comme si un con-
cept, voire un theme, ou je ne sais
quoi a I’état naissant, était une
ceuvre. Paul Seylaz

Oui, I’art doit étre un processus —
si cela s’oppose a «produit fini» —
mais la convocation de termes
aussi dangereux philosophique-
ment (décidément!) qu’«émanci-
pation dans la conscience» ou
«matérialisation d’une réfle-
xion», «idée» etc. — obscurcit de
nouveau le probleme...Tous ces
textes — d’Ammann ou Jappe —
s’inscrivent dans une problémati-
que idéaliste, quasi platonicienne.

Si I’art est un travail, une prati-
que, il/elle n’ont pas de fin, de
cloture. D’autre part I'inclusion
du spectateur dans le fonction-
nement de I’ceuvre d’art implique
une dynamique ouverte et non un
fonctionnement autonome, «so-
lipsisme» esthétique ou tout est
toujours déja-la, donc sans effet,
fonction ni force (la structure, ce
qui reste quand toute force a dé-
serté la forme, dit a peu pres Der-
rida). Francgois Albera

Andreas Baader a fait exploser
I'ordinateur de 'OTAN qui pro-
grammait les bombardements au
Vietnam. Si je comprends bien,
c’est exactement le type d’action
artistique que préconisent Jappe
et Ammann. Michel Thévoz

Antworten:

Dem einzelnen helfen, zu sich
selbst zu gelangen, zu seinen ei-
genen, meist wenig beanspruch-
ten schopferischen Moglichkei-
ten, das ist der selbstverstandliche
«emanzipatorische» Auftrag der
Kunst. Emanzipation ist ein Ge-
schehen; um es auszulgsen, muss
das Kunstwerk jedoch nicht un-
bedingt prozessuale Struktur ha-
ben. Als Prozess-Kunst und Kon-
zept-Kunst neu in Erscheinung
traten, hat man allerdings oft ver-
gessen, dass ein Kunstwerk nie
bloss in einem Objekt bestand;
immer gehorten die Zusammen-
hiinge, gehorten Konzeption und
Idee wesentlich dazu.

Franz Meyer

Ich frage mich, ob Kunst fiir den
Kiinstler nicht immer primir ein

~ Fir
Veranderungen
aller Art:

P.FAlthaus, W.von Mutzenbecher
Samuel Buri

el
Gerber: Dialoge mit Geissler, Guggenbihl, Hitbrand,
Masch, F. Richterich, Tovar, Zweidler
Jochen Gerz verbindet Menschen
nameras, Brunner, Peclar, Roduner
Konrad Hofer, Paul Suter
Marcel Schaffner, Alzin Simon, Pi-Ro Autenheimer

Eintritt frei

5 Basler Ausstellungskatalog, 1969

geistiger Prozess und ein «Eman-
zipationsgeschehen» war. Der
mangelnde Werkcharakter der
«Konzept-Kunst» dagegen
scheint mir neu. Er konnte als
Widerstand des Kiinstlers gegen
die Vermarktung und Fetischisie-
rung seiner Werke verstanden
werden. Ein Kunstwerk, das sich
nicht mehr als Wertgegenstand
verwenden ldsst, erzwingt den
geistigen Gebrauch. Wihrend je-
des materialisierte Werk den
Aspekt des Besitzens ins Spiel
bringt und auf seine Konservie-
rung als Wertgegenstand An-
spruch erhebt, verweist das
«Konzept» auf die eigene Erfah-
rung des «Rezipienten». Dieser
soll sich selbst als «Konzept-
kiinstler» erleben und sein eige-
nes Leben als Verwirklichung von
«Konzepten»  erfahren. Die
«Konzept-Kunst» entlarvt die
Aura des Kunstwerks als Aura
des Wertgegenstands und lehrt
uns, konventionelle  Kunst-
Werke auf ihre urspriingliche Be-
deutung als Konzeption und Idee
hin zu betrachten.

Hans Jorg Heusser

Die heute beliebte Betonung des
«Prozesses» sowohl von seiten
der Kiinstler als der Kritiker er-
fasst eine faszinierende Moglich-
keit des Aufzeigens von Gestalte-
rischem, das aber auf die Dauer
und mit fortschreitendem Fallen-
lassen der end-giiltigen Materiali-
sierung an die Grenzen des visuell
Wahrnehmbaren und Nachvoll-
ziehbaren gelangt. Und bald, so
meine ich, wird das Pendel zu-
riickschlagen: Das Resultat muss
den Prozess bestdtigen — und
nicht umgekehrt.

Annemarie Monteil



4. Ce qui compte en art c’est une
sensibilité «authentique»

Die Vorstellung von der «genuinen» Sensibilitit

«Le fait que la plupart des jeunes prennent leur distance
par rapport a I’art de Hans Erni s’explique par le fait qu’ils
possedent une sensibilité beaucoup plus développée que
les générations plus agées, ils savent distinguer des senti-
ments authentiques de simples clichés sentimentaux.»

Theo Kneubiihler, «Hans Erni — exakt gesehen» dans

Kunst-Bulletin 10, 1972

«Dass die meisten jungen Menschen sich von Ernis
Schaffen distanzieren, hat seine Ursache darin, dass sie
eine weit sensiblere Gefiihlswelt besitzen als die mittleren
und &dlteren Generationen, sie wissen genuine Gefiihle
von reinen Gefiihlsmustern zu unterscheiden.»

Theo Kneubiihler, «Hans Erni — exakt gesehen» in

Kunst-Bulletin 10, 1972

6 Hans Erni: Skizze des geplanten «Hans-Erni-Hauses», das dem Ver-
kehrshaus der Schweiz (Luzern) angegliedert werden soll / esquisse de la
«maison Hans Erni», en construction comme annexe au Musée des Trans-
ports (Lucerne)

Réponses:

Si prendre ses distances par rap-
port a I’art de Hans Erni signifie
se photographier en travesti ou
aligner des branches contre une
cimaise, je ne crois pas que cela
dénote un progres de la sensibilité
ou de I'authenticité, mais plutot
de I'académisme et de la préten-
tion. L’équation de la jeunesse et

de la créativité est un mythe pu-
blicitaire. Michel Thévoz

Je ne suis pas un admirateur in-
conditionnel de Hans Erni. Ce-
pendant l'usage qui est fait de ce
nom pour affirmer gratuitement
que les «jeunes» ont une sensibi-
lité plus développée que leurs ai-
nés est une affirmation de politi-
que démagogique visant, comme

M. Ammann et ses amis, a la de-
struction de I’effort juvénile.
Paul Seylaz

La sensation, comme le sentiment
qui en découle, n’est qu’un mou-
vement superficiel de la person-
nalité. En elle-méme elle n’est
que vent. Si beaucoup de jeunes
semblent apprécier des produits
basés sur des sensations et des in-
tentions vagues, c’est parce que
I’environnement culturel et social
dans lequel ils se sont formés (ou
ils ont été déformés) leur fait
prendre ces sensations «en liber-
té» ou apparemment «différen-
tes» pour des manifestations réel-
les de la liberté. Les critiques ont
souvent la tendance a ne voir que
ce qui correspond a leurs désirs
momentanés, car parmi les jeunes
il y a aussi, de plus en plus, une
réelle redécouverte de la forme et
dumétier. Donner une fallacieuse
idée de la liberté dans une «créa-
tivité» sans but, est une facon de
faire oublier ’esclavage qui ca-
ractérise tout travail, le condi-
tionnement qui domine la vie,
dans notre société technologique.

Walter Schénenberger

Le bouc émissaire est une fonc-
tion. On peut lui donner autant de
noms qu’on veut. Qui peut se van-
ter d’en avoir fini avec ses péchés
de jeunesse? L’expiation est aussi
un processus. René Berger

Antworten:

In bezug auf Hans Erni ist fiir
mich das Problem heute nicht
mehr durch die Konfrontation
«genuines Gefiihl» und «Ge-
fiihlsmuster» diskutierbar, weil
das vom Standpunkt und vom je-
weiligen Massstab abhidngig ist.
Die Problematik Ernis ist, dass er
seine eigene sozialistische Hal-
tung verraten hat, indem er
schlechte Bilder malt.

Was die Vorstellung der «ge-
nuinen Sensibilitat» betrifft, so
bin ich heute skeptischer als
1972, das waren vier Jahre nach
1968. Heute, zehn Jahre danach,
ist eine ausgeniichterte Haltung
wichtiger, was heisst: ruhiges,
liberlegtes Reflektieren fiir eine
Sache, ndmlich: dass Kunst Be-
dingungslosigkeit bedeutet, ex-
emplarische Bedingungslosigkeit,
fiir die es sowohl gegeniiber den
Kiinstlern als auch dem Publikum
einzustehen gilt.

Was ich damals «genuines Ge-
fithl» nannte, nenne ich heute

Bilanz 78 45

«konsequente Haltung». Der

" Unterschied zeigt, dass es weni-

ger um (weltanschauliche) Wert-
zuschreibung geht, das ist eine
Frage des Standpunktes, und
mehr darum, dass der einzelne —
oberin jenem oder in diesem La-
ger steht — die Voraussetzungen
seines Schaffens so reflektiert,
dass er fiir seine Haltung bedin-
gungslos einstehen kann.

Was heisst: Kunst ist immer
noch und weiterhin der Wille zum
Unmoglichen. Theo Kneubiihler

Konformismus gibt es bei jung
und alt und in jeder Generation
wiederum in neuer Form, leider;
die non-konformistische Tarnung
halt jeweils nicht lange vor. Den
Optimismus, dass die junge Ge-
neration von 1972 ganz allgemein
«eine weit sensiblere Gefiihls-
welt» besitze, kann ich nicht tei-
len. Und Koepplins Beuys-Inter-
pretation beurteile ich nicht an-
ders als die Beschreibung einer
Erfahrung, wie sie auch vor Gior-
gione, Cézanne oder Pollock hilf-
reich war, respektive ist.

Franz Meyer

Genuine Sensibilitdt? Es gab es
immer und ist nicht typisch fir
unsere Zeit, dass eine junge Ge-
neration ihre genuinen Gefiihle
gegen die zu Recht oder zu Un-
recht als «Geflihlsmuster» be-
zeichneten Ausserungen ihrer
Vorgéinger manifestiert, manife-
stieren muss. Eine Gefahr unse-
res Kunstbetriebs liegt jedoch
darin, dass Gefiihlswelten, die
noch des Wachsens und Reifens
bediirfen, allzu frih vermarktet
werden. Annemarie Monteil

Eine «neue Sensibilitdt» gibt es
eigentlich nicht, sondern nur eine
neue Wertschétzung der Sensibi-
litdt in Opposition zu einer desen-
sibilisierten Gesellschaft. Die sog.
«Neue Sensibilitdt» stellt der
Ideologie des technischen Fort-
schritts, die auf der einseitigen
Ausbildung der Ratio beruht, das
Beharren auf der psychischen und
geistigen Entwicklung des Indivi-
duums entgegen. Diese Entwick-
lung wird durch die Ausschaltung
aller gefiihlsméssigen und in-
stinktméssigen Komponenten der
menschlichen Psyche blockiert:
die «Neue Sensibilitit» bemiiht
sich daher, die Hypostasierung
der Vernunft riickgidngig zu ma-
chen, um den Weg der Individua-
tion freizulegen.

Hans Jorg Heusser



46 werk-archithese 19-20

5. L’ceuvre d’art trouve sa fin en
elle-meéme

Die Vorstellung vom Kunstwerk, das nichts anderes will
als sich selbst

«Lesucces de Beuys est un succes d’interprétation. Le na-
turalisme sombre et sentimental, entierement non com-
municatif, de Beuys, ne signifie au fond rien. Puisqu’il ne
signifie rien, il reste ouvert a toutes les interprétations:
chacun peut y trouver ou y mettre ce que bon lui semble.»

Margit Staber, «... einfach viele Dinge. Joseph Beuys im
Kunstmuseum Basel», dans Kunst Nachrichten, 1970

«La signification se définit par une communauté. En face
d’une objectivité sans signification ’homme reste isolé,
dans le meilleur des cas enfermé dans une expérience my-
stique immédiate. Cette pratique de I’art est atavique, elle
retombe dans le prérationnel.» ~

Hans Heinz Holz, «Die Berner Kunsthalle als Abfall-
platz», dans Kunst Nachrichten 9, 1969

«Der Erfolg von Beuys ist ein Interpretationserfolg. Vol-
lig unkommunikativ, bedeutet der gefiihlsverdiisterte
Naturalismus von Beuys eigentlich nichts. Weil er nichts
bedeutet, steht er jeglicher Deutung offen: jedermann
kann herauslesen und hineinlegen, was ihm passt.»

Margit Staber, «... einfach viele Dinge. Joseph Beuys im
Kunstmuseum Basel», in Kunst Nachrichten, 1970

«Sinn ist gemeinsam. Dem sinnlosen Dingsein gegeniiber
bleibt der Mensch vereinzelt, allenfalls einem mystischen
Erlebnis befangen, das unmittelbar ist. Diese Kunst-
iibung ist atavistisch, sie fallt hinter die Vorgeschichte des
Denkens zuriick.»

Hans Heinz Holz, «Die Berner Kunsthalle als Abfall-
platz», in Kunst Nachrichten 9, 1969

7 Joseph Beuys, «Feuerstitte» (1974). Kunstmuseum Basel.

spectateur d’y projeter ce qu’il
veut (ce serait créditer «n’im-
porte quel spectateur» d’une

Réponses:

L’insignifiance  délibérée des
ceuvres de Beuys me parait intér-
essante non pas parce qu’elle

permettrait a n’importe quel

imagination bien improbable),
mais au contraire parce qu’elle
pousse a la limite, jusqu’a son po-
int critique (dans les deux sens du

terme: critiquer, mettre en crise),
la perte des relations symboliques
entre I’homme et ses objets, ou
des hommes entre eux. C’est dans
ce sens que I’ceuvre d’art trouve sa
fin (Ende) en elle-méme.
Michel Thévoz

La nostalgie scolastique n’est pas
un vain mot. Elle a ses héros (le
chapeau feutre en guise d’auréo-
le), et ses hérauts (critiques sub-
tils issus tout droit de I’angélis-
me). René Berger

Ces énoncés — avant tout celui de
Margit Staber — ont d’abord une
valeur polémique. Pour congédier
les modes de compréhension de
I’art qui rapportent systémati-
quement I’ceuvre a une vérité exté-
rieure («marxisme» vulgaire et
«freudisme» vulgarisé) ou font de
son sens un secret, une essence
qu’elle contient au-dela des appa-
rences (conception religieuse).
Mais énoncés seulement polémi-
ques, ils ouvrent tout aussitot la
voie aux illusions de l'interpréta-
tion: dire I'ceuvre n’a sa fin qu’en
elle-méme aboutit a dire qu’elle
est ouverte a n’importe quoi.
C’est donc restaurer avec 'arbi-
traire le plus complet ce qui était
combattu dans un premier temps!
Or, redisons avec S. Sontag,
«Against Interpretation»!

(...)

La reconnaissance d’une poly-
sémie de ’ceuvre — rapportée de
surcroit aux bons soins des lec-
teurs-spectateurs — ne dit rien de
la réalité de I’ceuvre, elle ne fait
que gloser sur I'un de ses effets. Si
I’ceuvre d’art travaille sur quelque
chose pour produire autre chose,
on a a établir la réalité de ce tra-
vail, la/les questions que pose
I'ceuvre. (...)

On voit bien I’ambiguité des
théories de Margit Staber, versant
théorique des affirmations de Bill
et de I’art concret: elles finissent,
ces conceptions de I’art, par res-
sortir d’une prééminence de
I'Idée léguée par I’Esthétique de
Hegel, via Kandinsky peut-étre
bien (et quelques autres. Pas
Klee, en tout cas!).

L’eeuvre ne vient jamais seule,
on pourrait partir de la. S’il s’agit
ici de définir la tache du critique,
on dira qu’étudier I’ceuvre doit se
faire a partir de ses conditions de
possibilité. 1’étudier, I'expliquer,
non: I'interpréter, la traduire, etc.

Francois Albera

Le texte de Mme Staber sur
Beuys trouve exceptionnellement
dans vos propositions mon accord
total. N’importe qui, en effet,
peut mettre n’importe quoi dans
n’importe quel objet ou paysage
naturel. C’est la proposition du
non-élaboré prétendant rempla-
cer 'ceuvre d’Art qui est structure
préméditée et imposée.

Quant au texte de M. Holz, qui,
si je comprends bien, fait la part
évidente d’une part de subjecti-
vité et d’un brin d’irrationnel dans
I’ceuvre d’art, d’accord, pour au-
tant que cela ne débouche pas sur
I'inintelligible. Paul Seylaz

Antworten:

Es konnte schmeicheln, mit ei-
nem vor acht Jahren verfassten
Text immer wieder zitiert zu wer-
den. Freilich ist es drgerlich, die
lingere Auseinandersetzung iiber
einen Kiinstler, iiber Beuys also,
auf den stets gleichen, aus dem
Zusammenhang gerissenen Satz
verkiirzt zu sehen. Der Beifall
von der falschen Seite war einem
damals ohnehin gewiss und wire
es wohl auch heute noch. Aber
womit liess sich der Zorn von
Fachleuten, strebend um das Ver-
standnis der Avantgarde bemiiht,
erkldaren? Offensichtlich wurde
am Beispiel Beuys ein empfindli-
cher Nerv getroffen, nimlich der
der schleichenden Interpreta-
tionswut, wo Deutung fortzeu-
gend Deutung hervorbringt und
der zur Diskussion stehende Ge-
genstand — die Kunst — mehr und
mehr dem Auge des Betrachters
entschwindet. Solche geistigen
Egotrips, das heisst die Spiege-
lung des Interpreten-Ich im
Kunstwerk, haben das Kunstge-
spréch der siebziger Jahre starker




bestimmt als sachliche Auseinan-
dersetzung. Die Kunstproduktio-
nen des Jahrzehnts, neue Mytho-
logien, neue Innerlichkeiten,
neue Archdologien, neue Natu-
rerforschungen und die Meditat-
ionsplattform  minimalistischer
Leere, boten sich der Reise in den
Wortzauber an. Beuys war dafiir
nur das ergiebigste Opfer. Ande-
rerseits konnte die am Kunstob-
jekt geiibte subjektive Sprachge-
ste ins ebenso unkontrollierbare
Gewand der Dialektik schliipfen.
Wenn wir den fiir die werk earchi-
these-Umfrage zusammengetra-
genen Zitatenschatz anschauen,
dann sind die Reizworte des Jahr-
zehnts alle da: Antizipation und
Partizipation, =~ Konsum  und
Emanzipation, Denkprozess und
Integration, das Pauschalurteil
iiber den kapitalistischen Kunst-
betrieb nicht zu vergessen.
Niemand wird sich davon frei-
sprechen wollen, dem Sog der
schopferischen-denkerischen
Zeitmode nicht auf die eine oder
andere Weise erlegen zu sein.
Was bleibt von der Kunst der
siebziger Jahre, nicht vom Reden
und Schreiben iiber Kunst? Das
ist die Frage, die uns bald einmal
beschdftigen muss. Niichtern,
aber deshalb nicht weniger enga-
giert miissen wir wieder die In-
halte der Kunst suchen. Eine Zu-
kunftsperspektive?
Margit Staber

Je mystischer, vieldeutiger oder
zu «hinterfragender» ein Kunst-
werk sich darbietet, desto bedeut-
samer sei es — so meint man. Es ist
aber die Crux des Interpreten,
dass das abgeschlossene, nur mit
seinen ureigensten Mitteln ohne
Anleihen an andere Kiinste ge-
schaffene Werk fast nicht in Wor-
ten deutbar ist, sich allem Litera-
rischen entzieht. Soll es deshalb
schlechter sein?

Annemarie Monteil

Die Vorstellung vom Kunstwerk,
das nichts anderes will als sich
selbst ist eine «fixe Idee» des
«werkimmanenten Lagers» der

Kunst- und Literaturkritik. Na-
tiirlich stehen Kunstwerke, be-
sonders wenn sie uns auch noch
ikonographische Ritsel aufgeben
(z.B. Surrealismus), «jeglicher
Deutung» offen. Das muss aber
noch lange nicht heissen, dass sie
nichts bedeuten wollen, resp. dass
der Kiinstler nichts gemeint hat,
sondern beweist allenfalls, dass
die menschliche Féhigkeit zur
Projektion sehr gut entwickelt ist.
Gerade weil man seinen eigenen
Projektionen ihres unbewussten
Charakters wegen nur schwer auf
die Schliche kommt, ist es sehr
viel bequemer, seine Projektio-
nen als Interpretation auszuge-
ben, als zu erforschen, was der
Kiinstler gemeint haben konnte.
(Schliesslich gehort der Zeitdruck
zu den Produktionsbedingungen
heutiger Kunstkritik!) Ich wiirde
behaupten, dass es Kunstwerke
ohne Bedeutung nicht gibt. Es
diirfte doch heute klar geworden
sein, dass Marcel Duchamp mit
seinen «ready mades» etwas ge-
meint hat. Das «sinnlose Ding-
sein», von dem H.H. Holz spricht,
scheint mit ein Kunstprodukt zu
sein: es ist der Kiinstler, der uns
den Eindruck der Sinnlosigkeit
eines Dings vermittelt. Das sur-
realistische «Objekt» ist nicht an
sich absurd, es ist zum Absurdum
deklariert worden. In dieser De-
klaration (durch den Kiinstler)
liegt seine Bedeutung als Kunst-
werk. Zu seinem Verstidndnis
gilte es, die bewusste oder unbe-
wusste Absicht des Kiinstlers zu
ergriinden.  Hans Jorg Heusser

Der «Naturalismus» von Beuys
und das «sinnlose Dingsein» der
Minimal Art sind Fehlinterpreta-
tionen. Wie «kommunikativ» die
Sprache von Beuys doch anschei-
nend ist, zeigt die Reaktion auch
der Gegner: das «Nichts-Bedeu-
tende» miisste sie ja kaltlassen.
Gerade die Ausrichtung auf
Kommunikation ist da fiir viele ja
das Problem. Eine Grundschwie-
rigkeit, die Adorno beschrieben
hat, gilt allerdings auch fiir Beuys:
«mit dem Ansteigen der Refle-
xion und durch ihre gesteigerte
Kraft verdunkelt sich der Gehalt
an sich». — Bei der Minimal Art
wurde der Abbau des Semanti-
schen als Reduktion auf blosses
Dingsein  missverstanden; in
Wirklichkeit bezeichnet der Vor-
gang viel eher eine Verstdarkung
der instrumentalen Funktion der
Form (die auch seit je zum
Kunstwerk gehort).

Franz Meyer

Bilanz 78 47

6. L’art ne se laisse pas «intégrer»

Die Vorstellung vom Kunstwerk, das sich nicht «integrie-
ren» lasst

«Cet art (auteur parle de ’art actuel) cherche en prin-
cipe sa fin en lui-méme. Des argumentations extérieures a
l’art, comme elles sont indispensables dans le contexte de
I’architecture et de ses usagers, détruiraient son intégrité
(...). Déja de par leur fonction, I’art et architecture sont
des choses différentes, aujourd’hui plus que jamais.
Pourquoi essayer de les mettre de nouveau (...) ensem-
ble? San Marco — en tant que symbole d’un dénomina-
teur idéologique et politique commun — n’est plus possi-
ble.»

Niklaus Oberholzer, «San Marco ist nicht mehr moglich»,

dans Kunst-Bulletin 5, 1978 -
@

«Diese Kunst (der Verfasser spricht von der heutigen
Museums-Kunst, die Red.) will grundsatzlich nichts an-
deres als sich selbst. Kunstfremde Argumentationen, wie
sie im Zusammenhang mit der Architektur und ihren Be-
nutzern notwendig sind, wiirden ihre ganzheitlichen An-
spriiche zerstoren. (...) Kunst und Architektur sind,
schon von ihrer Zweckbestimmung her, verschiedene
Dinge, heute mehr als je. Warum versuchen, sie wieder
(...) zusammenzubringen? San Marco — verstanden als
Zeichen fiir den gemeinsamen weltanschaulich-politi-
schen Nenner — ist nicht mehr moglich.»

Niklaus Oberholzer, «San Marco ist nicht mehr moglich»,
in Kunst-Bulletin 5, 1978

Réponses:

La fin en soi-méme? Simple alibi.
San Marco, c’est notre écran de
télévision. A preuve que les pige-
ons s’entendent fort bien a tramer
de leurs ailes le nom de Coca
Cola. Eton douterait de I'intégra-
tion!... René Berger

Je ne comprends pas qu’on puisse
considérer I'intégration de lart
dans I’architecture comme un
probléeme. Depuis les fresques de
Giotto jusqu’aux décorations mu-
rales de Hans Erni, ’architecture
a toujours eu les décorations
qu’elle méritait! Et réciproque-
ment! Certes, dans I’état actuel de
I’architecture en Suisse, la pire
des choses qu’on puisse souhaiter
a I'art, c’est de s’y intégrer! Mais
justement, il suffit d’examiner les
innombrables peintures, bas-re-
liefs, céramiques, mosaiques, etc.
...qui décorent nos batiments
administratifs pour constater
qu’ils sont parfaitement assortis a
I’architecture fédérale!

Michel Thévoz

8 André Nallet: preisgekronter
Entwurf fiir die kiinstlerische Ge-
staltung der ETH-Lausanne, Ecu-
blens (1978) / projet de sculpture
pour 'EPF-Lausanne, Ecublens



48 werk-archithese 19-20

9 Hans Peter Riklin: «Sonnenscheibe», preisgekronter Entwurf fiir die
kiinstlerische Gestaltung der ETH Ziirich-Honggerberg (1977) / projet de
sculpture pour 'EPF-Ziirich, Honggerberg (1977).

Pourquoi I’«intégration» de I’art
n’est-elle envisagée qu’en fonc-
tion de ’architecture (avec le mo-
dele de San Marco)?

L’art «ayant sa fin en lui-
méme» (proposition combattue
dans le § précédent: il n’a pas sa
fin en lui-méme mais sa nécessité)
se double, c’est normal!, d’une
conception de son intégrité qui
veut sans doute en faire une: fota-
lit¢ (au sens de Hegel). Or, l'art
actuel, si on admet sa complexité
de déterminations matérielles et
idéologiques, est de toute fagon
intégré: il n’est pas pur, indépen-
dant. L’art ressortit d’une sorte
d’épistémé — pour reprendre le
terme de M. Foucault dans «Les
Mots et les Choses», d’un com-
plexe de savoirs (et de pratiques)
—les travaux sérieux sur I'art]’éta-
blissent inlassablement (Panofs-
ky, Francastel, Schefer, Schapiro,
etc.) contre les illusions d’une
«histoire des formes», ou des
amateurs de grace et de révéla-
tion. Il n’est donc pas trés malin
d’aller lui disputer je ne sais
quelle «intégration», puisqu’elle
le constitue!

Quant au rapport a I’architec-
ture: on pourrait admettre qu’ar-
chitecture signifie ici «lieu d’habi-
tation, de circulation, de produc-
tion», lieu social et qu’a ce titre
’art (peinture, sculpture) y ait sa
place non comme supplément
d’ame, décoration, «en-plus» (ce
a quoi le condamne I'idéologie de
«l’art pur») mais comme consti-

tuant. Polémiquant avec I’archi-
tecture au besoin, structurant cer-
tains espaces ou influant sur des
ensembles de comportements so-
ciaux (on peut citer comme ex-
emples d’«intégration» structu-
rante les travaux de Gérard Sin-
ger). L’affirmation de N. Ober-
holzer vient curieusement restau-
rer les «murs» entre disciplines
artistiques et autres que Kan-
dinsky voyait peut-étre s’ébranler
au début dusiecle (cf. ses cours du
Bauhaus, et I’exemple du cinéma
russe entre autres) ...Pour n’«in-
tégrer» l'art qu’a I’espace archi-
tectural des galeries sans doute. ..

Francois Albera

Quand I'architecture était un
«art», elle n’était pas séparée des
autres arts: elle était signifiante.
Aujourd’hui elle est avant tout
une question économique et
technique: une industrie. Son
langage est quantitatif. L’art ne
peut n’étre qu'un «art sur I’art»,
se suffisant a lui-méme. L’idée de
la «pureté» de I’art est un produit
du concept romantique (et idéali-
ste) de la liberté. C’est dans cer-
taines zones marginales de 'art —
par exemple dans I’«art brut» —
qu’on retrouve encore le frémis-
sement d’un rapport avec le my-
stere, donc une «fonction» (au
sens plein) de I’art.

Walter Schénenberger

Un nouveau langage est né qu’il
faut percevoir ou apprendre. Les

valeurs essentielles de I’éthique
sont sans cesse remises en ques-
tion. Il en va de méme pour I’es-
thétique. L’artiste ne peut échap-
per a ce processus qui l'oblige a
réviser constamment les mobiles
de son «geste». Sa propre identité
n’est plus irréfutable.

Dans ces conditions, la fonction
de I’ceuvre importe moins que le
processus métaphysique qui I'a
fait naitre. Son insertion a un en-
vironnement déterminé (nature
ou architecture) dépasse le cadre
d’une manifestation individuelle
intuitive ou raisonnée. Elle impli-
que une dépersonnalisation, une
complicité. De nombreuses réali-
sations contemporaines démont-
rent que lartiste est parfaitement
capable de franchir les limites de
son univers et de s’intégrer au
monde architectural.

Mady Epstein

Antworten:

San Marco ist ganz offensichtlich
nicht mehr moglich, ausser in ei-
nem freien Nebeneinander von
Architektur und Malerei/Plastik.
Kunst in die Gesellschaft inte-
grieren heisst ihr den Freiraum
geben, den sie braucht: das gilt
gleicherweise  fiir ~ Tinguelys
Brunnen in Basel, fiir Carl An-
drés Steine in Hartford oder Wal-
ter De Marias Erdloch in Kassel.
In allen drei Beispielen griisst Ar-
chitektur bloss von weitem! Die
Unmoglichkeit der friither so heiss
erstrebten «Integration» von Ar-
chitektur und Malerei/ Plastik er-
gibt sich aus der latenten Geféhr-
dung kiinstlerischer Autonomie
(Punkt 3): nur im Rahmen eines
ganzheitlichen Anspruchs kann
das Kunstwerk jene Gegenwirk-
lichkeit zur Geltung bringen, in
der die schopferischen Moglich-
keiten zur Bewiltigung, Verin-
derung oder Uberwindung der
bedringenden Wirklichkeit ange-
legt sind. Franz Meyer

Die Architektur hatte es immer
schwerer als die «reine» Kunst,
sich dem unmittelbaren Nutzen,
der direkten Zweckerfiillung ge-
geniiber zu behaupten. San
Marco — wie iiberhaupt der Dom-
und Kathedralenbau des Mittel-
alters — war eine Art «reine» Ar-
chitektur, denn die Kosten-Nut-
zen-Relation  (Minimalisierung
der Kosten/Maximalisierung des
Nutzens, resp. Profits), die das
heutige Bauen derart einengt,
war aus religiosen und staatspoli-
tischen Griinden, zumindest teil-

weise, ausser Kraft gesetzt. Wo es
die Umstdnde erlauben, z.B. in
Ronchamp, ist das bauliche Ge-
samtkunstwerk auch heute noch
moglich. Wenn allerdings ein Bau
primdr dem Profitstreben dienen
oder auch nur méoglichst billig ei-
nen bestimmten Zweck versehen
soll, gerit der «Bauschmuck» lo-
gischerweise zur Alibitibung, und
die Kunstwerke (wenn es sich
iiberhaupt um solche handelt und
nicht nur um belanglose Dekora-
tion) treten unfreiwillig in Wider-
spruch zum Bau, an dem sie sich
befinden. In einem solchen Kon-
text kann ja Kunst gar nicht an-
ders als nutzlos und iiberfliissig
erscheinen.

Der architektonische Funktio-
nalismus kann heute nicht mehr
als Gegenargument gelten, zu
sehr hat er sich in den letzten
Jahrzehnten zu einer schongeisti-
gen Verbridmung des Profitden-
kens entwickelt. Das ist kein Vo-
tum gegen die Zweckmadssigkeit
architektonischer Gestaltung,
wohl aber eine Stellungnahme
gegen eine eindimensional auf
den Profit ausgerichtete Defini-
tion der Bauzwecke.

Hans Jorg Heusser

Ein Architekt, mit dem ich tiber
diesen Punkt ins Gespriach kam,
sagte mir: «Also gut, wenn Kunst
und Architektur so verschiedene
Dinge sind, dann lasst uns in
Ruhe mit prozentualen Kunst-
krediten, mit Zuziehung von
Kiinstlern bei der Planung und
was dergleichen Miihsale mehr
sind.»

Meinerseits wiirde ich viel eher
das Verbindende oder Ergin-
zende zwischen Architektur und
Kunst hervorheben, das es zwei-
fellos gibt.  Annemarie Monteil

10 Florian Granwehr: Preisgekron-
ter Entwurf fiir die ETH-Lausanne,
Ecublens (1978) / projet de sculp-
ture pour 'EPF-Lausanne, Ecublens
(1978).




Bilanz 78 49

P.S. zur Umfirage

11 «Le chemin de la souffrance de I'auteur.» Aus/de J.J.Grandville, Peri-

tes miséres de la vie humaine.

Hans Christoph von Tavel

Kunst im uralten Sinne

Zum grossen Teil wirken die
Sitze, die Sie ausgesucht haben,
wie eine — die Autoren mogen
entschuldigen! — unbeholfene
Sprachgymnastik vor der Kunst.
Das hat seinen Grund darin, dass
sich die Texte mit noch nie Dage-
wesenem befassen, mit der vor-
dersten Front der kiinstlerischen
Entwicklung, die als unentwegter
Vorstoss in unbekanntes Neuland
verstanden wird. In den Séitzen,
auf die zu reagieren Sie uns auf-
fordern, ist «Avantgarde» mit
«schopferisch» gleichgesetzt.
Was nicht schockartig kiinstleri-
sches Neuland sichtbar macht, ist
weniger interessant.

Es waren gliickliche Jahre, als
man die Avantgarde der eigenen
Zeit laufend erkannte (oder zu
erkennen glaubte) und auch
gleich publizieren konnte und
«musealisierte». Damit hat sich
die Avantgarde als kunstge-
schichtliches Phénomen auch
rasch und griindlich iiberlebt.
Heute, 1978, ist es fast nicht mehr
nachvollziehbar, welch eine Zu-
kunftsgldubigkeit noch bis vor
kurzem in den Kunsthallen
herrschte. Wahrscheinlich ent-
ziehen sich heutige kiinstlerische
Avantgarden der Erkenntnis
durch die auf bestimmte, seit vie-
len Jahrzehnten eingespielte
Verhaltensweisen  «normaler»
Avantgarden eingestellten Fach-
leute.

Man muss sich das ganze Ge-
wicht der Kunst als eine der drei
«Weltvisionen» neben Religion
und Wissenschaft, deren die

Menschheit bisher fiahig war, vor
Augen halten, um das Spieleri-
sche und Transitorische jener
Jahre der Euphorie richtig einzu-
schitzen. Man kann sich der Ein-
sicht nicht verschliessen, dass
heute die Wissenschaft die Kunst
in einige wenige Reservate ver-
dringt hat und die absolute
Herrschaft iiber unser geistiges
Leben errungen hat. Die Rede
von «immer neuen Ansidtzen»,
von «Auslosen» von «etwas»,
von «Emanzipationsgeschehen»
reicht nicht aus, um dem wissen-
schaftlichen Denken das kiinstle-
rische Verhalten als ebenbiirtige
oder sogar iiberlegene Lebens-
kraft entgegenzustellen.

Dass ein unartikulierter, aber
sehr deutlich empfundener Hun-
ger nach «so etwas wie Kunst»
besteht, zeigt die heutige Nostal-
giewelle. Man hat zwar in den
Kunsthallen und Publikationen
der 60er und frithen 70er Jahre
einen Schock erlebt, sucht aber
heute sein Heil lieber in der Ver-
gangenheit als in der damals ver-
heissenen Zukunft. Eine Be-
schreibung der Absurditdten der
Nostalgiewelle eriibrigt sich wohl
in diesem Zusammenhang. So
stehen wir  Kunsthistoriker,
Kunstkritiker und Museumsleute
heute nicht vor der Aufgabe, her-
auszufinden, welcher Luftzug al-
lenfalls von einer Avantgarde
herrithren  konnte, sondern
kiinstlerisches Handeln und Ver-
halten in seinem uralten Sinne
den Menschen moglichst nahe zu
bringen.

Florens Deuchler

Zur Bilanz der Sprache

Die von werkearchithese vorge-
legten Textausziige zur Bestim-
mung der aktuellen Kunstszene in
der Schweiz sind, als sprachliche
Dokumente genommen, vorerst
weitgehend unverstdndlich. Nur
der Fachmann diirfte nach wie-
derholter Lektiire und unter Bei-
ziehung des vollen Wortlautes
wenigstens der Spur nach ahnen,
was sein Kollege eigentlich zu Pa-
pier bringen wollte. Der Laie —
und er stellt in dieser Vermittlung
ja das eigentliche Zielpublikum
dar— wird, dies meine feste Uber-
zeugung, in den meisten Fillen
mit leeren Hénden ausgehen. Er
diirfte diese Prellerei aber kaum
melden, um sich nicht eine ver-
meintliche Blgsse zu geben.

Es wiire daher nicht reizlos, vor
einer Bilanz der «Maximen» nach
einer Bilanz der kunstkritischen
Sprache zu fragen, in der diese
Texte abgefasst sind. Das Pro-
blem steht hier nicht zur Debatte
und konnte ohnehin nur von ei-
nem kompetenten Sprachanaly-
tiker angepackt werden. Ver-
suchsweise mag es bei folgenden
Fragestellungen sein Bewenden
haben.

Im Allgemeinen:

— Warum gefriert ausgerech-
net die Kunstkritikersprache, die
sich mit greifbaren und jederzeit
nachzupriifenden Objekten be-
schiftigt, zu einer verschliisselten
Sprache?

— Wie ist es zu erkldren, dass
diese Sprache undicht ist und
sprachlichen =~ Ungenauigkeiten
Vorschub leistet?

— Aus welchen Griinden be-
dient sich der Kunstkritiker

(deutscher Zunge) einer stati-
stisch leicht belegbaren Fiille von
Fremdwdortern?

Im Besonderen:

— Welche Missverstdndnisse

und Fehlschaltungen fiihren zu
einem Satz wie «Im Kapitalismus
hat die Kunst ihre urspriingliche
Funktion geistig-sinnlicher Er-
fahrung verloren»? (Ich wihle
das Beispiel, weil sich kein Ver-
fasser namentlich zu dieser Denk-
faulheit bekennt.)
— Wie arbeiten die Mechanis-
men, die es zulassen, dass sich
eine solche historisch hochst un-
scharfe Behauptung in ein «Pld-
doyer» einnistet?

— Wie kommt es, dass ein sol-
cher Satz, 1972 geschrieben,
1978 noch den Rang einer «Ma-
xime» beanspruchen kann?

Dem Kunsthistoriker — auch nicht
immun gegen erwiahnte Bazillen—
fallt immerhin auf, dass in der
«kunstkritischen» Literatur zu
zeitgendssischen  Phdnomenen
bisweilen ein wesentliches Hilfs-
mittel seiner bewdhrten Arbeits-
methode fehlt: die genaue Werk-
beschreibung. Das behandelte
Objekt wird sofort interpretiert
und somit subjektiviert. Hier hat
die sprachliche Umsetzung schon
begonnen — aber eben nur tan-
gential. Als Medium dient ein
verschliisselter Wortschatz, der,
proportional zur jeweiligen Ver-
antwortung gegeniiber der Spra-
che, in akrobatischen Syntax-
kndueln dargeboten wird; die
Fusslandung ist dem Zufall an-
heimgestellt.

Heiny Widmer

Das Kunstwerk ordnet sich iiberall und

nirgends ein

Wenn ich von der Behauptung
absehe, dass sich «die meisten
jungen Menschen von Ernis
Schaffen distanzieren» ..., weil
angeblich die jiingere — im Ge-
gensatz zu der mittleren und dlte-
ren Generation — «genuine Ge-
fiihle» von reinen Gefiihlsmu-
stern zu unterscheiden wisse,
kann ich mich mit allen anderen
Zitaten einverstanden erkldren.
Sie kommen allerdings, alle zu-

sammen genommen, dem Pha-
nomen Kunst ndher, als dass sie es
als einzelne tun konnten.

Jedes der von der Redaktion
werkearchithese ~ ausgewéhlten
Zitate hat ja an sich einschrin-
kende Wirkung: Kunst antizipiert
nicht nur Freiheit, Kunst hatte
und hat zu Recht auch eine Kon-
sumfunktion und was heisst denn
passiv konsumieren? Und was in
aller Welt wurde von den Men-



50 werk-archithese 19-20

schen nicht auch zum Statussym-
bol gemacht? Kunst ist nicht nur
Prozess; die genuine Sensibilitat
stellt im Zeitalter eines grund-
sdtzlich historisch geprigten Be-
wusstseins nur einen Teil unseres
Geistes dar und ist liberdies, mag
sie so «genuin» wie nur etwas
sein, so oder so geprigt von die-
sem Bewusstsein, durch dessen
Filter sie so oder so steigen muss.
Die Vorstellung vom Kunstwerk,
das nichts anderes wolle als sich
selbst, ist so falsch nicht. Die Vor-
stellung vom Kunstwerk, das sich
nicht integrieren ldsst, ist wirklich
bloss eine Vorstellung, denn das
grosse Kunstwerk ldsst und liess
sich hidngen, stellen, legen, wo
immer man wollte und will; es
ordnet sich iiberall und nirgends
ein, sondern es strahlt selber ord-
nende Wirkung aus.

Das Kunstwerk ist hochpoli-
tisch, aber nicht parteipolitisch.
Das Kunstwerk kann gar nicht
elitir genug sein; die Methoden
aber, dieses Kunstwerk zugidng-
lich zu machen, konnen demokra-
tisch genug gar nicht sein, selbst
auf die Gefahr hin, dass es «so-
wieso nicht verstanden» wird,
und selbst auf die Gefahr hin, dass
anderseits ein Interpretationser-
folg zu verzeichnen ist. Enfin:
«Propheten links, Propheten
rechts, das Weltkind in der Mit-
ten.» Die einen mochten das
Weltkind gern aus der Mitte her-
aus nach links stellen, die anderen
zerren es nach rechts. Das Welt-
kind selber ist an seinem Standort
nicht interessiert und ist wie alle

richtigen Weltkinder ein Kind des
Himmels.

San Marco ist im Augenblick
sowieso nicht moglich: wir miiss-
ten ja 800 Jahre lang Selbstdar-
stellungen von Ehrgeizlingen,
Besessenen und echten Grossen,
die sich selbst ein Denkmal setzen
wollen, gestohlenes Kunstgut,
Collagen von Beuteiiberresten,
neureiches Nachahmertum, Op-
fergaben reicher Witwen und ein-
gezogene Vermdgen Ermordeter,
naive Aufschneiderei, hervorra-
gendes  handwerkliches  und
kiinstlerisches Konnen, Traume
erfolgreicher Bankiers und Ge-
treidehdndler iiber uns ergehen
lassen, und so betrachtet ist San
Marco alle Tage wieder passiert:
aber nicht am Schulhaus oder in
der Kirche mit der «integrierten
Plastik», die Jury und Baukom-
mission von verschwindend klei-
nen Steuerabfillen angeschafft
haben, sondern im Stadtbild von
New York, auf dem Geldnde der
General Motors, in der Familien-
siedlung der Ford, im Metropo-
litan Museum und in den Cloi-
sters (die auch dazu gehdren), im
Louvre und im Beaubourg oder
im Ruhrgebiet, wo Autobahn-
tunnels, Briicken, Industrie-
Wohnbauten, Industriellenvillen,
Museen und Freudenhduser mit
den letzten Bdumen unter einer
Dunstglocke in Symbiose leben.
Und die Heiligen heissen natiir-
lich nicht mehr Markus und wer-
den auch nicht mehr von dersel-
ben Institution kanonisiert.

Peter F. Althaus

Vom permanenten
befreien

Vor ca. acht Jahren fiihlte ich
mich noch einigermassen fahig,
einige Kriterien fiir Schweizer Ei-
genarten im Grossbereich «aktu-
elle internationale Kunst» zu fin-
den. Heute nicht mehr. Der fast
uniiberschaubare Ausstellungs-
und Informationsbetrieb hat
darin die erwartete Wirkung ge-
zeigt, die man je nach Standpunkt
als langweilige Nivellierung oder
als ausgleichende Gerechtigkeit
(unabhingige gemeinsame Basis)
betrachten kann. An seine eige-
nen, u.a. auch regional bedingte
Personlichkeitswurzeln zu kom-
men, erscheint mir heute als Pro-
zess, als Entwicklung, als Reife.

Avantgarde: fiir mich bedeutet
das vor allem (wie es vielleicht in

Versuch, sich zu

den ersten Thesen gesagt wurde)
den permanenten Versuch, sich
zu befreien, zu emanzipieren von
verschiedenen spezifischen For-
men der Abhéngigkeit, sei es vom
Wirtschaftlichen, von den Ideo-
logien, von Formsprachen, von
der Tradition, vom biirgerlichen
Kunst- oder gar Kulturbegriff
oder vom offiziellen Kunstbe-
trieb. Immer mit dem Risiko des
Sich-Isolierens. Der Begriff «die
Freiheit antizipieren» scheint mir
allerdings zu anspruchsvoll; es
sind m.E. immer nur Teilfreihei-
ten, die sich die Kiinstler suchen
und nehmen oder manchmal nur
einbilden. Teilfreiheiten, die an-
dere neue Abhédngigkeiten erzeu-
gen oder mit sich bringen.

()

Dem Kampf gegen die uner-
bittliche Vermarktung ist Resi-
gnation gewichen. Vielleicht in
dem Sinne, dass die stdndige
Flucht vor den Mechanismen des
Kulturbetriebs als ebenso starke
Abhingigkeit empfunden wird
wie sein passives Akzeptieren. —
Ich meine den Zwang, Unkonsu-
mierbares, Unintegrierbares zu
schaffen und trotzdem als er-
kannter Kiinstler iiberleben zu
missen.

Mancher der mir bekannten In-
sider bekennt sich heute zu einer
«Kunst, die nicht fiir alle ist»,
sondern nur fiir die wenigen Men-
schen, die bereit sind, aktiv zu
schauen, zuzuhoren und nachzu-
empfinden. «Kunstgenuss ist pri-
vilegiert oder gar elitdr.» Jeden-
falls die Kunst, die nicht aufideo-
logische Bestdtigung, sondern auf
kreative Verdnderung tendiert
(also nach meinem Verstdndnis
die Avantgarde), verlangt ein in-
teressiertes, zu einer geistigen In-
vestition bereites und vor allem
auch engagiertes Publikum. Im
Zusammenhang damit taucht
auch wieder die Frage nach dem
Zielpublikum der ... einer.... je-
der Kunst auf und damit die Frage
der Kommunikation unter jenen,
die eine bestimmte Kunstsprache
verstehen. (...) Ich beobachte
jetzt hdufiger den Verzicht auf die
schon zur allgemeinen Konven-
tion gewordenen Berufsinterpre-
tationen und haufiger Versuche,
mutig ganz personliche Bild- und

Assoziationsvorrate zum Erleb-
nis mit einem Kunstwerk, zusitz-
lich zum historischen Verstind-
nis, beizuziehen. Auch die theo-
retische Beschiftigung mit der
Rezeption oder besser Perzeption
oder der Lesbarkeit oder Ver-
standlichkeit von Kunstwerken
liegt in dieser Tendenz. Sie mag
der Tendenz der «Neuen Sensibi-
litat» gewisser Kiinstler entspre-
chen, die ihrerseits manchmal mit
den Gestaltern subjektiver Welt-
bilder und addquater Zeichensy-
steme zusammentreffen, die an
der documenta 5 (1972) als «In-
dividuelle Mythologien» vorge-
stellt wurden.

Zum Schluss mochte ich noch
von einer weiteren Bewegung
sprechen, die hier einmiindet:
von der Kunst der Frauen. Ich
meine damit nicht so sehr die mi-
litanten Stromungen, die ihre
Ziele (Gleichberechtigung oder
Machtausgleich) direkt ansteu-
ern, sondern eher jene, die ihren
Ansatz vorher suchen, ndmlich
beim Aufbau eines Selbstver-
stdndnisses als Frau und Kiinstle-
rin und bei der Selbsterforschung,
sogar bei der Erforschung einer
«weiblichen Asthetik». Ich ver-
spreche mir von dieser Seite auch
einen  gewissen  produktiven
Druck auf die Kunst der Minner,
die dadurch provoziert werden
konnten, sich von den kulturpoli-
tischen  Machtstrukturen  zu
emanzipieren und ihrerseits auf
Identitédtssuche zu gehen.

Marie-Louise Lienhard

Vom diinnen Lack der Toleranz

Der Graben zwischen «Kunst»
und «Kunst» ist heute breiter als
je. Auf der einen Seite die kleine
Minderheit, getrau ich mich es zu
sagen: Elite, die als Kunst das Er-
fahren und Erfahrbarmachen
neuer Welten erlebt; auf der an-
dern Seite jene vielen (die sich
aus unzidhligen Eliten auf anderen
Gebieten zusammensetzen), fiir
die Kunst Bestitigung anerzoge-
ner Vorstellungen ist (das geht
vom Rilkegedicht fiir Herrn
Furgler zum Poliakoff im Biiro
und zum Warhol in der Wohn-
landschaft und so fort).

Ich meine, es schadet nicht,
wenn Wwir aus unserem naiven
Traum aufwachen, um, wenn
auch etwas unvermittelt, den Bo-
den wieder unter den Fiissen zu
spliren. Mancher Kiinstler und

mancher Theoretiker wurde in
den vergangenen Jahren vom Fu-
ror Piddagogicus gepackt und
brannte darauf, seine Mitmen-
schen auf den rechten Pfad der
Kunst zu bringen (wobei man sich
fragen kann, ob die grassierenden
theoretischen  Kunstrichtungen
wie Konzept u.d. die Folge oder
die Ursache dieser Mentalitit wa-
ren). Wie sinnlos es ist, den Hund
zum Jagen zu tragen, will sagen,
die Leute am Kragen zur Kunst zu
schleppen, erkennen wir heute
mit krasser Deutlichkeit. Ein
bisschen Rezession, etwas weni-
ger gut verdienende Leute, die
bereit sind, Ausgefallenes zu kau-
fen, und schon scheuen sich Magi-
straten und Amtspersonen all-
enthalten nicht mehr, gesundes
Volksempfinden anzurufen und



zum Beispiel Museumsleistungen
vom Kaliber Luzerns offentlich
zu diffamieren.

Der diinne Lack von Toleranz
ist gesprungen. Umso wichtiger
ist deshalb (heute mehr denn je)
ein starkes Selbstbewusstsein des
Kiinstlers. Damit meine ich nicht
lippische Uberheblichkeit, son-
dern ein Wissen um die Bedingt-
heit der eigenen schopferischen
Situation, ein Bewusstsein, das
sich ohne Illusionen und ohne
Missionswut, aber mit zaher Kraft
den so dringend bendtigten gei-
stigen Freiraum schafft.

Dabei miissen einige Vorur-
teile iiber Bord: zum Beispiel je-
nes, das da meint, es sei eine Er-
rungenschaft unserer Gesell-
schaftsform, dass Kunst als Sta-

tussymbol missbraucht werde;
auch ist vorderhand noch unbe-
wiesen, dass der Besitz einer
«sensiblen Gefiihlswelt» das Pri-
vileg einer bestimmten Genera-
tion ist.

Vieles aber an Erfahrungen
und Erkenntnissen aus der ver-
gangenen hochgestimmten Zeit
ist es wert, sorgsam gehiitet zu
werden. Zum Beispiel, «dass
Kunst nicht etwa eine die Vorstel-
lung von Kunst bestitigende
Funktion erfiillt». Die Erfahrung
auch, dass die kiinstlerische Pro-
duktion, bei aller Ausweitung, die
sie zum Gliick erfahren hat, am
besten aufgehoben ist beim sensi-
blen und verstandeshellen Kiinst-
lerindividuum.

Tina Griitter

Etwas mehr Ernsthaftigkeit...

Wichtige Kunststromungen und
Einzelwerke von  Kiinstlern
zeichnen sich sicher dadurch aus,
dass sie Inhaltliches mit neuen
Ausdrucksmoglichkeiten verbin-
den, die durch die Zeit, in der ein
Kiinstler lebt, geprigt sein miis-
sen.

Was nun die Kunstszene der
letzten Jahre geprigt hat, ist ein
geradezu verzweifeltes Rennen
nach Novitit, vom Kiinstler reali-
siert, von Kunsthandel und
Kunstkritikern gefordert und ge-
fordert. Dieser Verschleiss im
kiinstlerischen ~Ausdrucksange-
bot hiangt letztlich zusammen mit
dem Wesen unserer Konsumge-
sellschaft, in welcher ein Produkt
sich vom andern nur abheben
kann, indem es «neu» und «an-
ders» jst. (...)

Ich meine, gerade wir Kunstin-
terpreten hétten eine wichtige
Funktion darin, nicht immer wei-
ter nach Novitdten zu rennen,
sondern wieder einmal nach
Kunst. Darunter muss nicht allein
Qualitdt verstanden werden, son-
dern ein Wert, den ich mit dem

Begriff «Utopie»  verbinden
mochte: Utopie als ein auf den
Menschen gerichteter Entwurf,
ein Wegweiser, eine Moglichkeit,
nicht im Chaos oder in der An-
passung untergehen zu miissen.
Es ginge darum, sowohl fiir
Kiinstler wie fiir die Interpreten,
mit Kunst wieder etwas Verbind-
licheres vermitteln zu wollen —
mit allen Anspriichen, die dies
stellt.

Wenn ich mich mit dem Werk
eines Brueghel beschiftige und
dann umschalte zur Kunst der
Gegenwart, so iiberkommt mich
oft eine Wut iiber die Diirftigkeit,
die hier geboten wird und aus der
wir noch Honig herauszusaugen
suchen. Nicht, dass ich fiir eine
Generation von Brueghels pli-
diere. Etwas mehr Ernsthaftig-
keit sowohl Inhaltlichem wie Ge-
stalterischem gegeniiber wiirde
aber unserer Sache, ndmlich der
Kunst, mehr niitzen. Wir wiirden
sie dann vor dem Publikum, um
das doch letztlich alle buhlen, et-
was glaubwiirdiger vertreten
konnen.

Niklaus Oberholzer
Dem Kiinstler als
werden

Sie schreiben in Threm Brief:
«Wir versprechen uns von dieser
Umfrage eine Art kritische Bilanz
der inzwischen etwas abgeklun-
genen Euphorie. Und, mogli-

Menschen gerecht

cherweise, neue Perspektiven fiir
die Gewichtung und Vermittlung
heutiger Kunst.»

)

Die Frage nach der Gewich-

tung heutiger Kunst ist die Frage
nach der Kunst generell und das
ist wiederum die Frage nach dem
Kiinstler, weil Kunst niemals von
der konkreten Existenz des Ur-
hebers zu trennen ist. Da muss
nun wohl auch die Rede sein von
der «inzwischen etwas abgeklun-
genen Euphorie». Wenn es sie je
gab und wenn es dabei darum
ging, die Kunst der «Masse» zu-
zufiihren, also den vielzitierten
Graben zwischen Kunst und Pu-
blikum zu tiberbriicken, dann wa-
ren ihre Voraussetzungen falsch:
Kunst, die diesen Namen ver-
dient, ist als durchaus existen-
zielle und also kompromisslose
Mitteilung immer elitir. Was
kann den Kunst heute sein? (Der
Kiinstler hat auch heute verschie-
dene Aufgaben zu 16sen wie De-
sign, Gestaltung des offentlichen
Raumes, Information, Unterhal-
tung usw., ich weiss, und viele tun
dies alles auch ....) Ich verstehe
Kunst nun einmal als ein Reagie-
ren des Kiinstlers mit seinen
kiinstlerischen Ausdrucksmitteln
— Farbe, Form, Aktionen usw. —
auf eine konkrete Situation, in
der er sich befindet, als ein Rea-
gieren aufgrund einer bestimm-
ten kiinstlerischen Haltung und
aufgrund eines sich selbst er-
kédmpften Freiraumes. Das poli-
tisch Relevante an dieser Kunst —

Bilanz 78 51

davon war in der von Ihnen ange-
sprochenen Zeitspanne auch oft
die Rede — ist nicht die direkte
«aktuelle» oder «tagespolitische»
Thematik, die ja beim Kiinstler
nicht unbedingt gut aufgehoben
ist, sondern eher der folgende
Umstand: Sie signalisiert, dass all
die durchstrukturierten, durch-
geplanten politischen Bemiihun-
gen unserer Verwaltungsappa-
rate dem letzlich nicht geniigen
konnen, was Leben ausmacht. (In
diesem Sinne wiren fiir mich —
selbstverstidndlich neben anderen
— Kiinstler Kounellis, Pieter Mol,
Penone, Beuys an der d 5, an der
d 6 und an der Biennale 1976.)
Da ist fiir «Euphorie» selbstver-
standlich kein Platz und Sétze wie
jene der Ziircher Gewerkschaft
Kultur, Erziehung und Wissen-
schaft (Zitat Nummer 2) verlie-
ren jeden Sinn. Solche Kunst
stellt Anspriiche. Sie «schenkt»
dem Betrachter etwas, was ihn
fordert, so fordert, wie der Kiinst-
ler sich selber fordert. Darin liegt
schliesslich auch das Befriedi-
gende und damit das Vergniigen
am Umgang mit der Kunst: in ih-
rer Verbindlichkeit. Wenn man
konsequent weiterdenken will:
Begegnet man der Kunst nicht
mit solchem Engagement, so wird
man dem Kiinstler als Menschen
nicht gerecht ...

Adolf Max Vogt

Das Gaul-Maul-Syndrom und der

Elfenbeinturm

Da ich schon manches Jahr weit
eherin der Architekturgeschichte
und Architekturkritik engagiert
bin, kann ich lediglich iiber den
Zaun sprechen. Zwei Tendenzen
oder Merkmale fallen mir auf, die
speziell den Deutschschweizer
Kunstbetrieb zu kennzeichnen
scheinen:

In der Schweiz werden Ausstel-
lungen griindlich und kenntnis-
reich besprochen. (...) In kras-
sem Gegensatz zur Aufmerksam-
keit fiir Ausstellungen steht die
Aufmerksamkeit fiir Sammlun-
gen (Ankdufe der Museen). Sie
ist gleich Null. Mit der Ausnahme
von Basel, allerdings. Denn Basel
ist die einzige Stadt dieses Staa-
tes, die eine breite und lebendige
Museumsbewusstheit hat und
sich iiber Ankédufe oder Ge-
schenke (Picasso) nachhaltig
ereifern kann.

Weshalb vernachldssigt die

Schweizer Kunstkritik die langfri-
stigen Verdnderungen (Museum)
so sehr, und weshalb stiirzt sie
sich derart ausschliesslich auf die
kurzfristigen Veridnderungen
(Ausstellung von 4 bis 8 Wochen
Dauer)? Sicher zunéchst deshalb,
weil in der Ausstellung mehr
News zu stecken scheinen — ob-
wohl ein einziges neues Bild in
der Sammlung langfristig weit
mehr Wirkung haben kann. Doch
da gibt es in der Schweiz zudem
ein ehernes Gesetz: einem ge-
schenkten Gaul schaut man nicht
ins Maul. Der Schweizer Kunst-
kritiker kennt gegeniiber der Stif-
tung, dem Geschenk nur eine
Haltung: Verneigung, Kotau. Er
wagt nicht, tiber die Wahl, iiber
die Qualitdt der Wahl offen und
frei zu rdsonnieren — Geschenk ist
Geschenk, Geld ist Geld (Bei-
spiel: die Chagall-Fenster, an-
onymes Geschenk aus Rotarier-



52  werk-archithese 19-20

kreisen an die Fraumiinsterkirche
Ziirich).

Mit anderen Worten, in Ame-
rika gilt das ungeschriebene Ge-
setz, dass reiche Familien und flo-
rierende Firmen Vergebungen zu
machen haben, sei es an die Kir-
che, das Spital, die Schule oder an
das Museum. Obschon heute
iiber 200 Schweizer Unterneh-
mer 71000 Arbeitnehmer in ih-
ren Tochtergesellschaften in den
USA beschiftigen und obwohl
die Schweiz mit 2,3 Mrd. Dollar
Buchwert (Ende 1976) der viert-
grosste auslidndische Direktinve-
stor in den USA ist (hinter Kana-
da, Holland und Grossbritanien),
wird hier das Geheimnis der ame-
rikanischen Kulturentfaltung, das
so einfach zu erkldren ist, noch
nicht einmal diskutiert. Von
Kunstkritikern sowenig wie von
Geschiftsleuten. (...)

Eine zentrale Frage der Kunst-
vermittlung zielt darauf, wie weit
das «rein» Kiinstlerische fiir sich
selbst erortert werden kann, wie
weit materielle, finanzielle Zu-
sammenhinge ausgeschieden
oder einbezogen werden miissen.
Selbstverstdndlich gibt es kein
Kunstwerk ohne einen gehorigen
Freiraum, der nur die auf der
Leinwand oder auf dem Sockel
vorhandene Sache selbst betrifft.
Aber dieser Freiraum ist kleiner,
als viele es wollen. Die Verflech-
tung des Kiinstlerischen mit Auf-

trag (oder Nichtauftrag), mit Ar-
beitsprozess und Preisgestaltung
wird in der Architektur viel deut-
licher gesehen und viel leichter
eingestanden als in den Schwe-
stergebieten. Wiirde man in der
Architektur diese Zusammen-
hinge ausklammern, ergibe sich
eine blutarme oder horizontlose,
oft geradezu eine verzerrte Kri-
tik. Der Kunstkritiker sollte sich
vom Baukritiker ermuntern las-
sen zu hdufigerem Einbezug der
banalen Voraussetzungen, der
banalen Abhingigkeiten.

Da die Schweiz seit einigen
Jahren vor der Frage steht, ob ihr
«Werkplatz» und ihr «Finanz-
platz» eigentlich noch zureichend
verbunden seien oder aber auf
zwei ginzlich  verschiedenen
Ebenen rangieren, ldsst sich eine
steigende Scheu beobachten, die
heiklen Auswirkungen dieser
Frage auf die hiesige Kunstszene
iiberhaupt anzusprechen. Die
Folge ist eine erneute Zuwen-
dung zur «verinnerlichten», idea-
lisch oder idealistisch gestimmten
Kunstkritik. Der Unterton heisst
dann «Lass, o Welt ...» und off-
net erneut die Tiir zu verlassen
geglaubten Elfenbeintiirmen.
Gerade das indessen: unkritische
Kunstkritik, kann sich ein Klein-
staat, in dem der Geistesaus-
tausch so rasch gefahrdetist, nicht
leisten.

Dominik Keller

Kunst muss etwas auslosen

Kunstdogmen oder -manifeste
stehen heute weniger im Vorder-
grund (Punkt 2). Die Erkenntnis
scheint sich durchgesetzt zu ha-
ben, dass der Komplexitét kiinst-
lerischen Schaffens mit aus-
schliesslichen Aussagen nicht ge-
recht zu werden ist.

Der Wert kiinstlerischer Pro-
duktion heute ist meines Erach-
tens nicht an Lehrsdtzen, was
Kunst zu sein hat und was nicht,
zu messen, sondern am Grad der
Authentizitdt, mit der sie die sub-
jektive «Lebenshaltung» ihres
Schopfers wiedergibt. Genuines

Bild (Punkt 4) einer individuellen
Lebensbewiltigung wird sie, da
fir Dritte lesbar, auch gesell-
schaftlich relevant. Betroffenheit
bewirkt Partizipation.

Deshalb ist (Punkt 3) Charak-
teristikum fiir mich relevanter
Kunst heute, was Jappe mit
«nicht etwas prédgen, sondern et-
was auslosen», umschreibt. Am-
manns Aussage halte ich fiir
grundsitzlich, mochte aber «Vi-
sualisierung und Absteckung von
Denkprozesses» in Visualisie-
rung von Lebensprozessen erwei-
tert wissen.

Ida Niggli

«Die Leiden der jungen Worter»

Ich glaube immer noch daran,
dass die Sprache ein Verstdandi-
gungsmittel ist. Wenn sich jedoch
die sogenannten «Fachleute» fiir
ihre «Thesen» einer wirklichen

Sprache bedienen wiirden, dann
konnte ein Leser am Ende noch
merken, dass sie nichts zu sagen
haben ...

12 «Je suis heureux de vous voir enfin d’accord, dit alors le canif, embras-
sez-vous, chére plume, cher crayon.» Aus/de J.J. Grandville, Un autre monde.

Frangois Albera, critique d’art a la Voix
Ouvriére; collaborateur a France Nou-
velle (Paris), Dialectiques (Paris), Ca-
hiers du Cinéma (Paris). A publié no-
tamment sur Eisenstein.

Peter F. Althaus, Redaktor KunstNach-
richten, Dozent fiir Kulturgeschichte
und Sozialpsychologie an der Ingenieur-
schule Muttenz, u.a.

Valentina Anker, collaboratrice occa-
sionnelle avec Art International, Werk,
La Nuova Rivista Europea. Auteur
d’une dissertation sur Max Bill (sous
presse).

René Berger, directeur-conservateur du
Musée des Beaux-Arts de Lausanne;
professeur associé a I'Université de Lau-
sanne; président d’honneur de AICA
(Association Internationale des Criti-
ques d’Art); auteur de Art et communi-
cation (Paris 1972), La télé-fission, alerte
a la Télévision (Paris 1976).

Prof. Florens Deuchler, Ordinarius fiir
mittelalterliche Kunstgeschichte an der
Universitdt Genf; freier Mitarbeiter von
NZZ, Kunstchronik, du, u.a. Aufsitze
liber Picasso, Oscar Wiggli, Bruno Miil-
ler, u.a.

Mady Epstein, critique d’art et peintre,
correspondant de /mpact (Geneve), au-
teur de plusieurs catalogues pour le Mu-
sée d’Art et d'Histoire (Geneve).

Tina Griitter, lic. phil., Zentralsekretérin
GSMBA; Redaktion Schweizer Kunst;
Mitarbeit bei KunstNachrichten sowie
verschiedene Katalogtexte, u.a. Beginn
des Tachismus in der Schweiz (Kunst-
haus Ziirich, 1978).

Hans-Jorg Heusser, lic. phil., Leiter des
Dokumentationszentrums fiir die zeit-
gendssische Schweizer Kunst im Schwei-
zerischen Institut fiir Kunstwissenschaft,
Ziirich. Aufsdtze iiber Surrealismus in
der Schweiz, insbesondere tiber Max von
Moos.

Dominik Keller, Redaktor des du (seit
1975); zahlreiche Aufsitze, insbeson-
dere tiber Christo und Tinguely.

Theo Kneubiihler, Kunstkritiker und
Schriftsteller; Mitarbeiter verschiedener
Kunstzeitschriften und Tageszeitungen
sowie beim Radio.

Dr. Marie-Louise Lienhard, freischaf-
fende Kunsthistorikerin, Mitglied der
Eidg. Kunstkommission.

Rainer Michael Mason, conservateur au
Cabinet des Estampes, Geneve; collabo-
rateur de La Revue des Belles- Lettres, du
Journal de Geneve, etc. Catalogues sur
Jean Tinguely, G. Asre, etc.

Dr. Franz Meyer, Direktor des Kunst-
museums Basel. Monographien iiber
Chagall und Alberto Giacometti.

Annemarie Monteil, Kunstkritikerin,
Mitarbeiterin der Basler Zeitung, Welt-
woche, u.a. Monografien iiber Solothur-
ner Maler aus Solothurner Privatbesitz
und Basler Museen.

Dr. Niklaus Oberholzer, Redaktor beim
Vaterland, Luzern (Ressort Kultur).

Dr. Walter Schoenenberger, enseignant
de Thistoire de I'art a I'Ecole d’Arts
Appliquées, Lugano; rédacteur et col-
laborateur a la Radio Monte Ceneri;
collaboration a de nombreux catalogues
d’art suisse.

Paul Seylaz, conservateur du Musée des
Beaux-Arts de La Chaux-de-Fonds.
Collaborateur de L'Impartial; nom-
breux catalogues d’exposition sur I'art
régional, I'art moderne international et
la problématique abstraction-figuration.

Margit Staber, Ausstellungsleiterin am
Kunstgewerbemuseum Ziirich; Mitar-
beiterin von werk * archithese, Weltwo-
che, KunstNachrichten, u.a. Monogra-
phie iiber Fritz Glarner (1976); zahlrei-
che Aufsitze tiber konkrete Kunst.

Dr. Michel Thévoz, conservateur de la
collection de I’Art Brut, Lausanne; col-
laborateur du Monde; monographies sur
Louis Soutter (1974 et 1976), L’Art Brut
(1975), Le Langage de la rupture (1978)
Prof. Dr. Adolf Max Vogt, langjahriger
Kunstredaktor der Neuen Ziircher Zei-
tung. Heute Prof. ETH-Z.

Ida Niggli, Jahrgang 1921. Verlagslekto-
rin, Ubersetzerin, Publizistin, Kunst-
héndlerin. Publikationen: «Naive Kunst
gestern und heute», «Appenzeller Bau-
ernmalerei», Biicher im Appenzeller
Dialekt u.a.

Dr. Hans Christoph von Tavel, Vizedi-
rektor des Schweiz. Instituts fiir Kunst-
wissenschaft, Ziirich. Zahlreiche Publi-
kationen iiber Schweizer Kunst von Ni-
klaus Manuel bis zur Gegenwart.




	Thesen und Gegenthesen = Thèses et antithèses

