
Zeitschrift: Werk - Archithese : Zeitschrift und Schriftenreihe für Architektur und
Kunst = revue et collection d'architecture et d'art

Band: 65 (1978)

Heft: 19-20: Bilanz 78

Artikel: Thesen und Gegenthesen = Thèses et antithèses

Autor: Berger, René / Albera, François / Thévoz, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-50132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-50132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bilanz 78 41

Thesen und Gegenthesen
theses et antitheses

1. L'art, anticipation de liberte
Die Vorstellung von der Kunst, die Freiheit antizipiert

«Si nous partons de l'idee que l'art ne remplit pas, gräce ä

son potentiel createur, une fonction qui confirme les defi-
nitions etablies de l'art mais qu'il ne cesse pas, au contraire,

de mettre en question ces definitions afin d'enrichir et
de differencier la pereeption sensorielle, afin de realiser la
liberte dans l'art comme une liberte envers celui-ci
alors il a un caractere d'anticipation et alors il s'agit de le
faire eonnaitre.»

Jean-Christophe Ammann, «Wider die Verketzerer der
aktuellen Kunst», dans Kunst-Bulletin 12, 1972

«Wenn wir davon ausgehen, dass Kunst, kraft ihres
schöpferischen Potentials, nicht etwa eine die Vorstellung

von Kunst bestätigende Funktion erfüllt, sondern
dass sie diese Vorstellung stets wieder in Frage stellt, um
in immer neuen Ansätzen die sinnliche Wahrnehmung zu
bereichern und zu differenzieren, um die Freiheit in der
Kunst als Freiheit ihr und sich selbst gegenüber zu erfahren,

dann hat sie antizipierenden Charakter und dann
geht es darum, diesen zu vermitteln.»

Jean-Christophe Ammann, «Wider die Verketzerer der
aktuellen Kunst», in Kunst-Bulletin 12, 1972

Reponses:
L'anticipation de la liberte est le
rideau de theätre de l'Apocalyp-
se. II est bon qu'il soit signe et que
Jean-Christophe Ammann y fasse
figure de Saint Jean.

Rene Berger

II y a une ambiguite certaine dans
la vision de l'art comme «anticipation

de la liberte». En fait cette
coneeption est solidaire de la
coneeption sociologique de l'«art-re-
flet» (reflet de la societe, etc.).
Sauf qu'elle en fait un «reflet an-
tieipe», creditant l'art d'une capa¬

cite de resolution des contradictions

presentes, reelles, dans son
domaine - des lors forcement
situe du cote de l'ideel, de l'imma-
teriel. (Cf. les «marxistes» vulgai-
res: de Max Raphael ä Ernst
Fischer, Garaudy [«les ceuvres qui
annoncent le futur», Skira ed.],
voire John Berger.) La question
ne se situe pas sur ce terrain-lä:
reflet ou anticipation. Si l'art est
une pratique sociale parmi
l'ensemble des pratiques sociales,
historiques, etc., il est un travail reel
sur un materiau reel, il produit et
transforme de la «matiere
premiere» en un autre concret

(comme il y a le «Gedankenkon-
kretum» de Marx): l'objet/pein-
ture/ ou /sculpture/, etc. La
representation artistique - enten-
due comme pratique - travaille
sur des representations dejä-lä
(«Vorstellung») pour produire
des representations particulieres
(«Darstellung») propres ä s'ap-
proprier le monde, le reel sur un
mode specifique. Parier de «liberte»

et d'«anticipation» induit
assez facilement ä un oubli de la
realite materielle (au sens du
materialisme historique) de l'art:
tant son inscription dans une
histoire des materiaux, de la
technologie, que dans celle de la
representation, l'ideologie.

Francois Albera

Les peintres de Cour tels que
Holbein, Greco, Velasquez ou
Goya ont cree des ceuvres parfois
subversives sans que jamais les
mots de «critique», «mise en
question», «liberte», n'aient ete pro-
nonces ä leur sujet. Aujourd'hui,
les artistes les plus contestataires
courtisent les membres de la
Commission federale des beaux-
arts, les organisateurs d'exposi-
tions et les critiques d'art et fönt
en sorte que les mots de «critique»,

«mise en question», «liberte»,

soient constamment pronon-
ces au sujet de leurs travaux. C'est
quand la chose commence ä mou-
rir qu'on tente de la suppleer par
une inflation de mots!

Michel Thevoz

La «liberte», comme coneept
autonome, est un produit de l'idea-
lisme allemand et de l'ideologie
revolutionnaire francaise. En de-
venant un coneept abstrait, deta-
che de tout rapport avec une
reelle signification pour l'homme
(la liberte de l'esprit dans l'indivi-
dualite humaine), eile s'est trans-
formee en une «valeur» en soi, ju-
stifiant toute intervention,
independamment d'une signification.
Elle est devenue, dans l'art, le
synonyme de l'art, comme
manifestation de l'individualisme pur.
Comme, dans la politique, eile a

souvent conduit au despotisme et
au conformisme, dans l'art, et
surtout dans ses dernieres manifesta-
tions, eile a eu pour consequence-
le refus de la transmission d'une
experience ou d'une connaissance,

l'expression d'un «ego» erige
en absolu (ou plutöt d'une
personnalite, si on veut tenir compte
des zones subconscientes) qui
n'est souvent qu'un non-sens ou
tout au plus un temoignage, voire
le Symptome d'impuissance et de
vide. On n'elargit pas la pereeption

en niant les voies par lesquel-
les nous la recevons (nos sens).
De toute facon l'art n'est pas
qu'une question de pereeption: ce
serait le reduire ä une simple
Phänomenologie des sensations.
L'art traditionnel, par les formes
perceptibles et realisees «avec
art», savait nous transmettre le
reflet d'une realite plus ample et
ainsi elargir notre connaissance.

Walter Schönenberger

«Liberte» est un mot indefinissa-
ble, comme beaueoup d'autres
grands mots dont on se gargarise
en politique. Sur le plan intellectuel,

la «Liberte» de M. Ammann
est celle dont se reclament les

Brigades Rouges: la destruetion
sans espoir. Paul Seylaz



42 werk-archithese 19-20

Citation qui camoufle en «liberte»

une notion deterministe de
l'evolution de l'art. «Un art
qui ne cesse pas de mettre en
question ses definitions» me semble
le contraire de libre, mais un art
«metalangage» rive sur le passe
dont il s'agit avant tout de trans-
gresser les lois, l'art d'avant-
garde que nous connaissons et qui
s'achemine tranquillement vers
son degre zero.

Une alternative aun art «agres-
sif» d'avant-garde, allant
toujours vers un hypothetique
nouveau, me semble proposee par
certains peintres et critiques
feministes. L'art feministe me
semble en effet avoir diverses
caracteristiques propres.
1) Les artistes feminins tendent ä

abandonner les idees d'ecole, de
style, et chercheraient plutöt ä

exprimer leur propre personnalite,
ce qui sort d'elles-memes, ce

qu'elles jugent vrai, necessaire.
Cette attitude, apparemment
evidente et propre ä tout artiste sin-
cere est en realite revolutionnaire
car eile implique que:
2) II faut abandonner toute mode,
tout style, toute ecole pour
rechercher sa vraie expression
personnelle. A la limite, et comme le

pensent les plus radicales des
critiques feministes americaines,
cela revient ä remettre en
question tout l'art moderne qui ne
serait que le produit d'une course
typiquement masculine vers Ia
recherche de l'originalite et qui
serait ainsi autodestructrice par
necessite (ce ne sont pas les dernieres

manifestations de l'art con-

• <.fl»j
i •*

';'

temporain, allant du «Vomi» de
Ben ä la «Merda d'artista» de
Piero Manzoni qui nous contredi-
ront).

Quelle autre alternative pourrait

apporter un art empreint de

qualites feminines?
Une teile coneeption de

l'art et, partant, de notre societe
bouleverserait tout ce que l'on a

l'habitude de penser ä l'egard de
l'art moderne, c'est-ä-dire de l'art
qui nous entoure.
(Extrait d'un projet de recherche sur
«La Situation des femmes artistes en
Suisse». Refuse par le FNRS)

Valentino Anker

Antworten:
Es ist sicher die Aufgabe des

«Kunstvermittlers», gegen alle
Versuche, ein für allemal
festzuschreiben, was Kunst ist,
anzukämpfen. Der Satz: «Das ist
keine Kunst mehr», mit dem
irritierte «Kunstfreunde» auf alle
neuen Tendenzen reagiert haben
und reagieren, enthält einen
Denkfehler. Was Kunst ist, kann
nicht abschliessend definiert werden;

alle Normen der normativen
Ästhetik sind eigentlich nur gut
dafür, überwunden und ad absurdum

geführt zu werden. Die
Kunst verändert sich mit ihren
gesellschaftlichen Bedingungen. Ich
glaube daher, die Definition dessen,

was jeweils in einer gegebenen

historischen und gesellschaftlichen

Situation «Kunst» ist, müssen

wir den Künstlern überlassen,
die sie herstellen. Aufgabe des

«Kunstvermittlers», sei er nun
Kritiker oder Ausstellungsmacher,

ist es, zu verstehen, was der
Künstler gemeint hat und dieses
Verständnis weiterzugeben. Das
bedingt Offenheit und Flexibilität
als Grundhaltung; es bedingt
auch den Mut zur Ehrlichkeit:
man muss zugeben können, wenn
man etwas nicht (noch nicht)
verstanden hat. Gerade weil die
Kunst antizipierenden Charakter
hat, ist sie oft sehr schwer zu
verstehen. Gewisse zukunftsträchtige

Komponenten eines künstlerischen

Werks sind aus einer
bestimmten individuellen oder
gesellschaftlichen Situation heraus

ganz einfach unverständlich. Für
den Psychologismus des späten
Rembrandt war die Zeit eben erst
im 19. Jh. reif; in jenem Jahrhundert

also, das in seiner Kunst die
Tiefenpsychologie antizipierte,
die ihrerseits erst im 20 Jh.wirk¬
lich verstanden wurde.

Hans Jörg Heusser

Um die unbestrittene Freiheit der
Kunst einem Dritten zu vermitteln,

müssen wir Schreibenden
versuchen, klarer und verständlicher

zu werden. Denn mehr und
mehr macht sich im Kunstjournalismus

ein Insiderstil breit, den

Aussenstehende einfach nicht
mehr zur Kenntnis nehmen.

Annemarie Monteil

Es wäre mir lieber, wenn ich
meinem Problem «ins Auge»
sehen könnte.

Johannes Gachnang

2. L'art doit echapper au cireuit de
la consommation
Die Vorstellung von der Konsumhaltung, die überwunden
werden müsse

«Art et partieipation manifestent un engagement critique
sans etre explicitement politiques. Car celui qui norma-
lement se bornerait ä consommer passivement devient
createur, doit devenir actif, afin de pouvoir voir, sentir,
reflechir.»

Theo Kneubühler dans Kunst: 28 Schweizer, Lucerne,
1972

«Dans le capitalisme l'art a perdu sa fonction primaire de
medium d'experience spirituelle et sensorielle. II a ete
degrade au point ä n'etre plus que symbole de Statut et
moyen de decoration.»

Zürcher Gewerkschaft für Kultur, Erziehung und
Wissenschaft, dans Plädoyer - die Zeitung der Minderheiten
No 4, 1972

•
«Kunst und Partizipation verrät schon ein kritisches
Engagement, ohne dabei explizit politisch zu sein. Denn
derjenige, der sonst passiv konsumiert, wird kreativ, muss tätig

sein, um etwas sehen, fühlen, denken zu können.»

Theo Kneubühler in Kunst: 28 Schweizer, Luzern, 1972

«Im Kapitalismus hat die Kunst ihre ursprüngliche Funktion

als Vermittler geistig-sinnlicher Erfahrung verloren.
Sie ist zum Statussymbol und Dekorationsmittel degradiert

worden.»

Zürcher Gewerkschaft für Kultur, Erziehung und
Wissenschaft, in Plädoyer - die Zeitung der Minderheiten
Nr.4, 1972

Reponses:
Par quel miracle l'art echappe-
rait-il au cireuit de la consommation?

Ce serait etonnant qu'un
pays qui produit principalement
des armes, des antibiotiques, du
lait en poudre et du beurre rance
se mette aussi ä secreter de l'art
critique. Michel Thevoz

Le cireuit de consommation est la
piste du cirque universel. Clowns

et trapezistes y rivalisent de vir-
tuosite. Pourquoi se plaindre que
la transcendance soit ä Ia mesure
d'un chapiteau? Rene Berger

Nous retombons ici aussi dans le

gauchisme ä forme terroriste.
II est clair que si les Arts primit-

ifs ä fonction magique n'etaient
pas destines ä la consommation
du particulier, les Arts de toutes
civilisations evoluees ont ete l'objet

de transactions.
Le proces du commerce de



Bilanz 78 43

r*

'"-cv

^. l f

l'Art, avec toutes ses humaines
incidences, debouche fatalement
sur l'entretien de l'artiste par la
collectivite, donc au dirigisme po-
litique.

Ce dirigisme (larve), par les
scandaleuses attributions de
Bourses Federales, ou l'achat de

Beuys ä Bäle, doit plaire ä

M.Kneubühler... Paul Seylaz

Dans le contexte essentiellement
contradictoire qui caracterise
l'evolution de notre societe, il exi-
ste un phenomene capital qui est
celui de Vinformation. De jour en
jour, les «media» acquierent une
emprise toujours plus importante
sur toutes les categories sociales
et procedent ä un nivellement des
individus. En consequence, l'art
perd peu ä peu son caractere eso-
terique, il se desacralise.

II semble difficile des lors de
reserver ä une seule categorie d'ini-
ties, ä une elite, le privilege de
voir, de connaitre, de comprend-
re. Les termes d'exposition, de
presentation, fönt desormais par-
tie d'un vocabulaire qui tend ä

l'universalite pour autant que les

moyens de communication soient
accessibles au plus grand nombre.

La diffusion des donnees d'art

s'effectue au meme titre que la
publicite relative ä un produit de
consommation. Si les termes em-
ployes different, le but recherche
est identique: faire connaitre, in-
former. Cette terminologie releve
d'un patrimoine culturel qui se
veut commun. Les grandes surfa-
ces deviennent grands espaces.
On y expose des ceuvres dites
d'avant-garde qui n'etaient jus-
qu'alors presentees que dans des
lieux reserves ä un cenacle d'ini-
ties ou ä de potentiels acheteurs.

Cette demythification de l'Oeuvre

d'art lui confere un caractere
profane qui l'apparente ä ce

produit de consommation qui est
le symbole de notre societe...
Faut-il le regretter? Faut-il de-

plorer que l'artiste divulgue hors
des lieux traditionnels des ceuvres
qui sont en realite la projection
d'un probleme qui preoccupe
chacun et qui souvent definit le
devenir de notre civilisation?

II se pourrait alors que notre
societe, disposant finalement
d'informations esthetiques suffi-
samment etendues, eprouve le
besoin de connaitre, de voir,
d'imaginer, ne serait-ce qu'un
instant de prise de conscience ou
d'interrogation, hors du contexte

miserable que nous offre l'evolution

dementieile de l'actualite...
A ce titre, l'art de consommation:
pourquoi pas? Mady Epstein

Antworten:
In der modernen Industriegesellschaft

jeder Couleur und nicht
nur «im Kapitalismus» steht die
Kunst in Gefahr, ihre ursprüngliche

Funktion zu verlieren. Darum
heisst über die Bedeutung eines
Kunstwerkes urteilen jedesmal
auch: feststellen, wie stark es der
Vereinnahmung zur Bestätigung
innergesellschaftlicher Zwecke
Widerstand leistet, seine
Autonomie (und damit auch seine
«politische» Funktion) bewahrt.

Franz Meyer

Kunst, die heute entsteht und die
den Anspruch avancierten Be-
wusstseins erfüllt, realisiert sich
nicht in Form von Objekten, die
sich in dem, was an ihnen sichtbar
ist, erschöpfen. Die Möglichkeiten

des rein visuellen Objektes,
verstanden als formal
überraschendes Gebilde, sind weitgehend

ausgeschöpft. Erfindung in
diesem Sinne ist Permutation des
Bestehenden, schnell verbrauchtes

Effektwerk, analog zur Überfülle

der leicht beschaffbaren
Konsumgüter. Kunst, die den
Anspruch avancierten Bewusst-
seins erfüllt, sucht Modelle und
Methoden zu geben, wie der
einzelne sich in der Unüberschau-
barkeit so zurechtzufinden
vermag, dass er sein Denken und
Handeln selber bestimmen kann.

Um jedes Missverständnis aus
dem Weg zu räumen: Das ist
keine didaktische Kunst, sondern
eine Kunst, die bedingungslos
von ihren eigenen Voraussetzungen

ausgeht. Diese Bedingungs-
losigkeit setzt eine konsequente
und reflektierte Haltung des
Künstlers voraus; eines Künstlers,

der sein Schaffen zugleich
sehr persönlich und sehr distanziert

und sich selbst exemplarisch
versteht. Theo Kneubühler

Warum immer wieder dieser
empörte Hinweis auf die «Kunst als

Statussymbol und Dekorationsmittel»?

Und warum eigentlich
wird Status nur als Ausdruck von
Karrieremacherei verstanden?
Für Repräsentanz und Status hat
Kunst in früheren Epochen oft
gedient. Bei den Gestaltungen
primitiver Völker spielen Status
und Dekor ebenfalls wichtige und
legitime Rollen.

«&»i i c=

m
-inzmm,

Ist es überhaupt notwendig,
dass sich Rezensenten so
pharisäerhaft über die späteren
Verwendungsarten der Kunst (kultische,

schmückende, repräsentative

etc.) aufregen? Den Kritiker
hat doch vorerst die Qualität zu
beschäftigen, und die läuft quer
zu den Anwendungen.

Ähnlich snobistisch scheint mir
die hier erwähnte und in Mode
gekommene Anprangerung der
«Konsumhaltung». Wie eigentlich

weiss ein Kunstsoziologe, wer
«passiv konsumiert» oder «kreativ»

meditiert, wenn er im
Museum oder zu Hause vor einem
Bild steht? Die ruhige Unterhaltung

mit einem Werk kann ein
grösseres Engagement beinhalten
als viele der gängigen
Betriebsamkeiten, die oft mehr auf die
Veranstalter als auf die Kunst
hinführen. Annemarie Monteil

Der zweite Satz ist mir zu apodiktisch.

Ich würde zwar nicht
bestreiten, dass es «im Kapitalismus»

(aber nicht nur dort!) einen
Gebrauch vor allem «etablierter»
Kunst gibt, der das Kunstwerk
zum «Statussymbol und zum
Dekorationsmittel degradiert», und
ich würde auch nicht bestreiten,
dass es «im Kapitalismus» Künstler

gibt, die belanglosen
Wandschmuck schaffen. Ich glaube,

Kneubühler erfasst die Situation

der gegenwärtigen Kunst
besser, weil er von ihrer Bedeutung

für den schaffenden Künstler

ausgeht. Zumindest im
individuellen Bereich, für die Künstler
selbst, bietet ihr Schaffen in vielen

Fällen die vielleicht einzige
Chance, die «Entfremdung» zu
überwinden. Möglicherweise ist
das der psychologische Grund für
das sprunghafte Anwachsen der
Zahl der Kunstschaffenden in den
letzten Jahrzehnten.

Hans Jörg Heusser



44 werk-archithese 19—20

3. L'art est un processus
Die Vorstellung von der Kunst als Prozess

«Ce qui importe: ne pas former un objet definitif, mais
declencher quelque chose qui continue, un processus
d'emancipation - dans la conscience aussi bien que dans
les materiaux.»

Georg Jappe dans Dokumente zur aktuellen Kunst
1967-1970, Lucerne, 1972

«Aujourd'hui ce qui compte c'est la visualisation ou bien
la signalisation de processus de reflexion dans lequel le
contexte possede une priorite vis-ä-vis de l'objet, ce qui
implique un caractere fortement relatif de l'objet. La ma-
terialisation d'une reflexion qui se situe au niveau du
materiel et des processus deplace l'accent de l'objet vers les

rapports qui existent entre eux, car le genre des investissements

intellectuels en un fait materiel ou de processus
pointe dans la direction de la coneeption et de l'idee.»

Jean-Christophe Ammann,
catalogue, Lucerne, 1970

Visualisierte Denkprozesse,

«Entscheidend: nicht etwas prägen, sondern etwas auslösen,

das weitergeht, ein Emanzipationsgeschehen - sei es

im Bewusstsein, sei es im Material.»

Georg Jappe in Dokumente zur aktuellen Kunst
1967-1970, Luzern, 1972

«Heute geht es dagegen um die Visualisierung oder
Absteckung von Denkprozessen, in denen der Kontext dem
Objekt gegenüber Priorität hat, was eine starke
Relativierung des Gegenstandes bewirkt. Die Materialisation
eines in Material und Prozessen stattfindenden Denkens
und Fühlens verschiebt den Akzent vom Objekt auf die
Zusammenhänge, denn die Art der gedanklichen Investitionen

in einen materialen oder prozessualen Sachverhalt
verweist auf Konzeption und Idee.»

Jean-Christophe Ammann, Visualisierte Denkprozesse,
Katalog, Luzern, 1970

Reponses:
L'art en tant que processus n'est
que la figure, encore artisanale,
de ce que l'automobile a si bien
reussi avec la circulation, le dollar
avec les Petrodollars, les eurodol-
lars, les asiodollars. Rene Berger

L'art est un «processus» meme si

l'artiste a voulu former un objet
definitif.

II est normal que l'appauvrissement

semiologique de l'art
mette en valeur les rapports struc-

turaux qui existaient dejä avant
notre periode dite de «reflexion».

Valentina Anker

M. Jappe se declare donc le
Champion de l'indetermine, qui
est l'anti-art par definition.
L'ceuvre d'art elaboree est tout
d'abord creation contrölee par la
contrainte d'un style que s'impose
l'artiste, qui s'impose au speetat-
eur. Le «declenchement de quelque

chose qui continue» (n'importe

quoi pouvant declencher
n'importe quoi) contient l'idee de

«l'emancipation» (sie) par la
PARESSE de l'artiste et du spec-
tateur.

Quant au charabia philosophi-
que de M. Ammann, il va de

meme dans le sens du coneept-
oeuvre d'art, comme si un
coneept, voire un theme, ou je ne sais

quoi ä l'etat naissant, etait une
ceuvre. Paul Seylaz

Oui, l'art doit etre un processus-
si cela s'oppose ä «produit fini» -
mais la convocation de termes
aussi dangereux philosophique-
ment (deeidement!) qu'«emanci-
pation dans la conscience» ou
«materialisation d'une
reflexion», «idee» etc. - obscurcit de

nouveau le probleme...Tous ces
textes - d'Ammann ou Jappe -
s'inscrivent dans une problematique

idealiste, quasi platonicienne.
Si l'art est un travail, une pratique,

il/elle n'ont pas de fin, de
clöture. D'autre part l'inclusion
du speetateur dans le fonetionnement

de l'ceuvre d'art implique
une dynamique ouverte et non un
fonetionnement autonome, «so-
lipsisme» esthetique oü tout est
toujours dejä-lä, donc sans effet,
fonction ni force (la strueture, ce

qui reste quand toute force a de-
serte la forme, dit ä peu pres Der-
rida). Frangois Albera

Andreas Baader a fait exploser
l'ordinateur de l'OTAN qui pro-
grammait les bombardements au
Vietnam. Si je comprends bien,
c'est exaetement le type d'action
artistique que preconisent Jappe
et Ammann. Michel Thevoz

Antworten:
Dem einzelnen helfen, zu sich
selbst zu gelangen, zu seinen
eigenen, meist wenig beanspruchten

schöpferischen Möglichkeiten,
das ist der selbstverständliche

«emanzipatorische» Auftrag der
Kunst. Emanzipation ist ein
Geschehen; um es auszulösen, muss
das Kunstwerk jedoch nicht
unbedingt prozessuale Struktur
haben. Als Prozess-Kunst und
Konzept-Kunst neu in Erscheinung
traten, hat man allerdings oft
vergessen, dass ein Kunstwerk nie
bloss in einem Objekt bestand;
immer gehörten die Zusammenhänge,

gehörten Konzeption und
Idee wesentlich dazu.

Franz Meyer

Ich frage mich, ob Kunst für den
Künstler nicht immer primär ein

Kunsthalle Basel
7.-8. November 1969 durchgehend geöflml 10-21 Ir

Veränderungen

aller Art:
P F Allhaus. W.von Mut^enbecher

Samuel Bun

Gerher: Dialoge mit Geissler. Guggenbühl, Hilrand,
Mosch, ".Bichterich, Tovar, "wadler

Jochen Gera verbindet Menschen

Grossen, Canrameras, Brauer, Peclar, Roduner

Konrad Hoier, Paul Sirter

Marcel Schalter, Alain Simon, Pi-Bo Aulenheimer

Eintritt Irei

5 Basler Ausstellungskatalog, 1969

geistiger Prozess und ein
«Emanzipationsgeschehen» war. Der
mangelnde Werkcharakter der
«Konzept-Kunst» dagegen
scheint mir neu. Er könnte als
Widerstand des Künstlers gegen
die Vermarktung und Fetischisie-
rung seiner Werke verstanden
werden. Ein Kunstwerk, das sich
nicht mehr als Wertgegenstand
verwenden lässt, erzwingt den
geistigen Gebrauch. Während
jedes materialisierte Werk den
Aspekt des Besitzens ins Spiel
bringt und auf seine Konservierung

als Wertgegenstand
Anspruch erhebt, verweist das

«Konzept» auf die eigene Erfahrung

des «Rezipienten». Dieser
soll sich selbst als «Konzeptkünstler»

erleben und sein eigenes

Leben als Verwirklichung von
«Konzepten» erfahren. Die
«Konzept-Kunst» entlarvt die
Aura des Kunstwerks als Aura
des Wertgegenstands und lehrt
uns, konventionelle Kunst-
Werke auf ihre ursprüngliche
Bedeutung als Konzeption und Idee
hin zu betrachten.

Hans Jörg Heusser

Die heute beliebte Betonung des
«Prozesses» sowohl von seiten
der Künstler als der Kritiker
erfasst eine faszinierende Möglichkeit

des Aufzeigens von Gestalterischem,

das aber auf die Dauer
und mit fortschreitendem Fallenlassen

der end-gültigen Materialisierung

an die Grenzen des visuell
Wahrnehmbaren und
Nachvollziehbaren gelangt. Und bald, so
meine ich, wird das Pendel
zurückschlagen: Das Resultat muss
den Prozess bestätigen - und
nicht umgekehrt.

Annemarie Monteil



Bilanz 78 45

4. Ce qui compte en art c'est une
sensibilite «authentique»
Die Vorstellung von der «genuinen» Sensibilität

«Le fait que la plupart des jeunes prennent leur distance

par rapport ä l'art de Hans Erni s'explique par le fait qu'ils
possedent une sensibilite beaueoup plus developpee que
les generations plus ägees, ils savent distinguer des
sentiments authentiques de simples cliches sentimentaux.»

Theo Kneubühler, «Hans Erni - exakt gesehen» dans
Kunst-Bulletin 10, 1972

•
«Dass die meisten jungen Menschen sich von Ernis
Schaffen distanzieren, hat seine Ursache darin, dass sie
eine weit sensiblere Gefühlswelt besitzen als die mittleren
und älteren Generationen, sie wissen genuine Gefühle
von reinen Gefühlsmustern zu unterscheiden.»
Theo Kneubühler, «Hans Erni - exakt gesehen» in
Kunst-Bulletin 10, 1972

>jn

i:
Tsi;j

»«i

K

l*S

¦afl ^Jfc F9) U — \
A>

y

6 Hans Erni: Skizze des geplanten «Hans-Erni-Hauses», das dem
Verkehrshaus der Schweiz (Luzern) angegliedert werden soll / esquisse de la
«maison Hans Erni», en construction comme annexe au Musee des Transports

(Lucerne)

Reponses:
Si prendre ses distances par
rapport ä l'art de Hans Erni signifie
se photographier en travesti ou
aligner des branches contre une
eimaise, je ne crois pas que cela
denote un progres de la sensibilite
ou de l'authenticite, mais plutöt
de l'academisme et de la preten-
tion. L'equation de la jeunesse et

de la creativite est un mythe
publicitaire. Michel Thevoz

Je ne suis pas un admirateur in-
conditionnel de Hans Erni.
Cependant l'usage qui est fait de ce
nom pour affirmer gratuitement
que les «jeunes» ont une sensibilite

plus developpee que leurs ai-
nes est une affirmation de politique

demagogique visant, comme

M. Ammann et ses amis, ä la de-
struetion de l'effort juvenile.

Paul Seylaz

La Sensation, comme le sentiment
qui en decoule, n'est qu'un
mouvement superficiel de la personnalite.

En elle-meme eile n'est
que vent. Si beaueoup de jeunes
semblent appretier des produits
bases sur des sensations et des in-
tentions vagues, c'est parce que
l'environnement culturel et social
dans lequel ils se sont formes (ou
ils ont ete deformes) leur fait
prendre ces sensations «en liberte»

ou apparemment «differentes»

pour des manifestations reelles

de la liberte. Les critiques ont
souvent la tendance ä ne voir que
ce qui correspond ä leurs desirs
momentanes, car parmi les jeunes
il y a aussi, de plus en plus, une
reelle redecouverte de la forme et
du metier. Donner une fallacieuse
idee de la liberte dans une
«creativite» sans but, est une facon de
faire oublier l'esclavage qui ca-
racterise tout travail, le condi-
tionnement qui domine la vie,
dans notre societe technologique.

Walter Schönenberger

Le bouc emissaire est une fonction.

On peut lui donner autant de

noms qu'on veut. Qui peut se van-
ter d'en avoir fini avec ses peches
de jeunesse? L'expiation est aussi

un processus. Rene Berger

Antworten:
In bezug auf Hans Erni ist für
mich das Problem heute nicht
mehr durch die Konfrontation
«genuines Gefühl» und
«Gefühlsmuster» diskutierbar, weil
das vom Standpunkt und vom
jeweiligen Massstab abhängig ist.
Die Problematik Ernis ist, dass er
seine eigene sozialistische
Haltung verraten hat, indem er
schlechte Bilder malt.

Was die Vorstellung der
«genuinen Sensibilität» betrifft, so
bin ich heute skeptischer als
1972; das waren vier Jahre nach
1968. Heute, zehn Jahre danach,
ist eine ausgenüchterte Haltung
wichtiger, was heisst: ruhiges,
überlegtes Reflektieren für eine
Sache, nämlich: dass Kunst Be-
dingungslosigkeit bedeutet,
exemplarische Bedingungslosigkeit,
für die es sowohl gegenüber den
Künstlern als auch dem Publikum
einzustehen gilt.

Was ich damals «genuines
Gefühl» nannte, nenne ich heute

«konsequente Haltung». Der
Unterschied zeigt, dass es weniger

um (weltanschauliche) Wert-
zuschreibung geht, das ist eine
Frage des Standpunktes, und
mehr darum, dass der einzelne -
ob er in jenem oder in diesem Lager

steht - die Voraussetzungen
seines Schaffens so reflektiert,
dass er für seine Haltung
bedingungslos einstehen kann.

Was heisst: Kunst ist immer
noch und weiterhin der Wille zum
Unmöglichen. Theo Kneubühler

Konformismus gibt es bei jung
und alt und in jeder Generation
wiederum in neuer Form, leider;
die non-konformistische Tarnung
hält jeweils nicht lange vor. Den
Optimismus, dass die junge
Generation von 1972 ganz allgemein
«eine weit sensiblere Gefühlswelt»

besitze, kann ich nicht
teilen. Und Koepplins Beuys-Inter-
pretation beurteile ich nicht
anders als die Beschreibung einer
Erfahrung, wie sie auch vor Gior-
gione, Cezanne oder Pollock
hilfreich war, respektive ist.

Franz Meyer

Genuine Sensibilität? Es gab es
immer und ist nicht typisch für
unsere Zeit, dass eine junge
Generation ihre genuinen Gefühle
gegen die zu Recht oder zu
Unrecht als «Gefühlsmuster»
bezeichneten Äusserungen ihrer
Vorgänger manifestiert, manifestieren

muss. Eine Gefahr unseres

Kunstbetriebs liegt jedoch
darin, dass Gefühlswelten, die
noch des Wachsens und Reifens
bedürfen, allzu früh vermarktet
werden. Annemarie Monteil

Eine «neue Sensibilität» gibt es

eigentlich nicht, sondern nur eine
neue Wertschätzung der Sensibilität

in Opposition zu einer
desensibilisierten Gesellschaft. Die sog.
«Neue Sensibilität» stellt der
Ideologie des technischen
Fortschritts, die auf der einseitigen
Ausbildung der Ratio beruht, das
Beharren auf der psychischen und
geistigen Entwicklung des Individuums

entgegen. Diese Entwicklung

wird durch die Ausschaltung
aller gefühlsmässigen und in-
stinktmässigen Komponenten der
menschlichen Psyche blockiert:
die «Neue Sensibilität» bemüht
sich daher, die Hypostasierung
der Vernunft rückgängig zu
machen, um den Weg der Individuation

freizulegen.
Hans Jörg Heusser



46 werk-archithese 19-20

5. L'oeuvre d'art trouve sa fin en
elle-meme
Die Vorstellung vom Kunstwerk, das nichts anderes will
als sich selbst

«Le succes de Beuys est un succes d'interpretation. Le na-
turalisme sombre et sentimental, entierement non com-
municatif, de Beuys, ne signifie au fond rien. Puisqu'il ne
signifie rien, il reste ouvert ä toutes les interpretations:
chacun peut y trouver ou y mettre ce que bon lui semble.»

Margit Staber, «... einfach viele Dinge. Joseph Beuys im
Kunstmuseum Basel», dans Kunst Nachrichten, 1970

«La signification se definit par une communaute. En face
d'une objectivite sans signification l'homme reste isole,
dans le meilleur des cas enferme dans une experience my-
stique immediate. Cette pratique de l'art est atavique, eile
retombe dans le prerationnel.» '

Hans Heinz Holz, «Die Berner Kunsthalle als Abfallplatz»,

dans Kunst Nachrichten 9, 196.9

«Der Erfolg von Beuys ist ein Interpretationserfolg. Völlig

unkommunikativ, bedeutet der gefühlsverdüsterte
Naturalismus von Beuys eigentlich nichts. Weil er nichts
bedeutet, steht er jeglicher Deutung offen: jedermann
kann herauslesen und hineinlegen, was ihm passt.»

Margit Staber, «... einfach viele Dinge. Joseph Beuys im
Kunstmuseum Basel», in Kunst Nachrichten, 1970

«Sinn ist gemeinsam. Dem sinnlosen Dingsein gegenüber
bleibt der Mensch vereinzelt, allenfalls einem mystischen
Erlebnis befangen, das unmittelbar ist. Diese Kunstübung

ist atavistisch, sie fällt hinter die Vorgeschichte des
Denkens zurück.»

Hans Heinz Holz, «Die Berner Kunsthalle als Abfallplatz»,

in Kunst Nachrichten 9, 1969

-.ga»r
*^™""M

-
7 Joseph Beuys, «Feuerstätte» (1974). Kunstmuseum Basel.

Reponses:

L'insignifiance deliberee des

ceuvres de Beuys me parait
interessante non pas parce qu'elle
permettrait ä n'importe quel

spectateur d'y projeter ce qu'il
veut (ce serait crediter «n'importe

quel spectateur» d'une
imagination bien improbable),
mais au contraire parce qu'elle
pousse ä la limite, jusqu'ä son point

critique (dans les deux sens du

A

m
1841Si

terme: critiquer, mettre en crise),
la perte des relations symboliques
entre l'homme et ses objets, ou
des hommes entre eux. C'est dans
ce sens que l'ceuvre d'art trouve sa
fin (Ende) en elle-meme.

Michel Thevoz

La nostalgie scolastique n'est pas
un vain mot. Elle a ses heros (le
chapeau feutre en guise d'aureo-
le), et ses herauts (critiques sub-
tils issus tout droit de l'angelis-
me). Rene Berger

Ces enonces - avant tout celui de
Margit Staber - ont d'abord une
valeurpolemique. Pourcongedier
les modes de comprehension de
l'art qui rapportent systemati-
quement l'ceuvre ä une verite
exterieure («marxisme» vulgaire et
«freudisme» vulgarise) ou fönt de
son sens un secret, une essence
qu'elle contient au-delä des appa-
rences (coneeption religieuse).
Mais enonces seulement polemi-
ques, ils ouvrent tout aussitöt la
voie aux illusions de Interpretation:

dire l'oeuvre n'a sa fin qu'en
elle-meme aboutit ä dire qu'elle
est ouverte ä n'importe quoi.
C'est donc restaurer avec l'arbi-
traire le plus complet ce qui etait
combattu dans un premier temps!
Or, redisons avec S. Sontag,
«Against Interpretation»!

La reconnaissance d'une poly-
semie de l'oeuvre - rapportee de
surcroit aux bons soins des lec-
teurs-speetateurs - ne dit rien de
la realite de l'ceuvre, eile ne fait
que gloser sur l'un de ses effets. Si
l'oeuvre d'art travaille sur quelque
chose pour produire autre chose,
on a ä etablir la realite de ce
travail, la/les questions que pose
l'ceuvre.

On voit bien rambigui'te des
theories de Margit Staber, versant
theorique des affirmations de Bill
et de l'art concret: elles finissent,
ces coneeptions de l'art, par
ressortir d'une preeminence de
l'idee leguee par l'Esthetique de

Hegel, via Kandinsky peut-etre
bien (et quelques autres. Pas

Klee, en tout cas!).

L'ceuvre ne vient jamais seule,
on pourrait partir de lä. S'il s'agit
ici de definir la täche du critique,
on dira qu'etudier l'ceuvre doit se
faire ä partir de ses conditions de

possibilite. L'etudier, l'expliquer,
non: l'interpreter, la traduire, etc.

Frangois Albera

Le texte de Mme Staber sur
Beuys trouve exceptionnellement
dans vos propositions mon aecord
total. N'importe qui, en effet,
peut mettre n'importe quoi dans

n'importe quel objet ou paysage
naturel. C'est la proposition du
non-elabore pretendant remplacer

l'ceuvre d'Art qui est strueture
premeditee et imposee.

Quant au texte de M. Holz, qui,
si je comprends bien, fait la part
evidente d'une part de subjectivite

et d'un brin d'irrationnel dans
l'ceuvre d'art, d'accord, pour
autant que cela ne debouche pas sur
l'inintelligible. Paul Seylaz

Antworten:
Es könnte schmeicheln, mit
einem vor acht Jahren verfassten
Text immer wieder zitiert zu werden.

Freilich ist es ärgerlich, die
längere Auseinandersetzung über
einen Künstler, über Beuys also,
auf den stets gleichen, aus dem
Zusammenhang gerissenen Satz
verkürzt zu sehen. Der Beifall
von der falschen Seite war einem
damals ohnehin gewiss und wäre
es wohl auch heute noch. Aber
womit liess sich der Zorn von
Fachleuten, strebend um das
Verständnis der Avantgarde bemüht,
erklären? Offensichtlich wurde
am Beispiel Beuys ein empfindlicher

Nerv getroffen, nämlich der
der schleichenden Interpretationswut,

wo Deutung fortzeugend

Deutung hervorbringt und
der zur Diskussion stehende
Gegenstand - die Kunst - mehr und
mehr dem Auge des Betrachters
entschwindet. Solche geistigen
Egotrips, das heisst die Spiegelung

des Interpreten-Ich im
Kunstwerk, haben das Kunstgespräch

der siebziger Jahre stärker



Bilanz 78 47

bestimmt als sachliche
Auseinandersetzung. Die Kunstproduktionen

des Jahrzehnts, neue Mythologien,

neue Innerlichkeiten,
neue Archäologien, neue
Naturerforschungen und die
Meditationsplattform minimalistischer
Leere, boten sich der Reise in den
Wortzauber an. Beuys war dafür
nur das ergiebigste Opfer.
Andererseits konnte die am Kunstobjekt

geübte subjektive Sprachgeste
ins ebenso unkontrollierbare

Gewand der Dialektik schlüpfen.
Wenn wir den für die werk
»archithese-Umfrage zusammengetragenen

Zitatenschatz anschauen,
dann sind die Reizworte des
Jahrzehnts alle da: Antizipation und
Partizipation, Konsum und
Emanzipation, Denkprozess und
Integration, das Pauschalurteil
über den kapitalistischen
Kunstbetrieb nicht zu vergessen.

Niemand wird sich davon
freisprechen wollen, dem Sog der

schöpferischen-denkerischen
Zeitmode nicht auf die eine oder
andere Weise erlegen zu sein.
Was bleibt von der Kunst der
siebziger Jahre, nicht vom Reden
und Schreiben über Kunst? Das
ist die Frage, die uns bald einmal
beschäftigen muss. Nüchtern,
aber deshalb nicht weniger engagiert

müssen wir wieder die
Inhalte der Kunst suchen. Eine
Zukunftsperspektive?

Margit Staber

Je mystischer, vieldeutiger oder
zu «hinterfragender» ein Kunstwerk

sich darbietet, desto bedeutsamer

sei es - so meint man. Es ist
aber die Crux des Interpreten,
dass das abgeschlossene, nur mit
seinen ureigensten Mitteln ohne
Anleihen an andere Künste
geschaffene Werk fast nicht in Worten

deutbar ist, sich allem
Literarischen entzieht. Soll es deshalb
schlechter sein?

Annemarie Monteil

Die Vorstellung vom Kunstwerk,
das nichts anderes will als sich
selbst ist eine «fixe Idee» des
«werkimmanenten Lagers» der

iV

iF¦,<!-¦

r;:•;••
T

-r<t

1 l'V" i

Kunst- und Literaturkritik.
Natürlich stehen Kunstwerke,
besonders wenn sie uns auch noch
ikonographische Rätsel aufgeben
(z.B. Surrealismus), «jeglicher
Deutung» offen. Das muss aber
noch lange nicht heissen, dass sie
nichts bedeuten wollen, resp. dass
der Künstler nichts gemeint hat,
sondern beweist allenfalls, dass
die menschliche Fähigkeit zur
Projektion sehr gut entwickelt ist.
Gerade weil man seinen eigenen
Projektionen ihres unbewussten
Charakters wegen nur schwer auf
die Schliche kommt, ist es sehr
viel bequemer, seine Projektionen

als Interpretation auszugeben,

als zu erforschen, was der
Künstler gemeint haben könnte.
(Schliesslich gehört der Zeitdruck
zu den Produktionsbedingungen
heutiger Kunstkritik!) Ich würde
behaupten, dass es Kunstwerke
ohne Bedeutung nicht gibt. Es
dürfte doch heute klar geworden
sein, dass Marcel Duchamp mit
seinen «ready mades» etwas
gemeint hat. Das «sinnlose
Dingsein», von dem H.H. Holz spricht,
scheint mit ein Kunstprodukt zu
sein: es ist der Künstler, der uns
den Eindruck der Sinnlosigkeit
eines Dings vermittelt. Das
surrealistische «Objekt» ist nicht an
sich absurd, es ist zum Absurdum
deklariert worden. In dieser
Deklaration (durch den Künstler)
liegt seine Bedeutung als Kunstwerk.

Zu seinem Verständnis
gälte es, die bewusste oder unbe-
wusste Absicht des Künstlers zu
ergründen. Hans Jörg Heusser

Der «Naturalismus» von Beuys
und das «sinnlose Dingsein» der
Minimal Art sind Fehlinterpretationen.

Wie «kommunikativ» die
Sprache von Beuys doch anscheinend

ist, zeigt die Reaktion auch
der Gegner: das «Nichts-Bedeutende»

musste sie ja kaltlassen.
Gerade die Ausrichtung auf
Kommunikation ist da für viele ja
das Problem. Eine Grundschwierigkeit,

die Adorno beschrieben
hat, gilt allerdings auch für Beuys:
«mit dem Ansteigen der Reflexion

und durch ihre gesteigerte
Kraft verdunkelt sich der Gehalt
an sich». - Bei der Minimal Art
wurde der Abbau des Semantischen

als Reduktion auf blosses
Dingsein missverstanden; in
Wirklichkeit bezeichnet der
Vorgang viel eher eine Verstärkung
der instrumentalen Funktion der
Form (die auch seit je zum
Kunstwerk gehört).

Franz Meyer

6. L'art ne se laisse pas «integrer»
Die Vorstellung vom Kunstwerk, das sich nicht «integrieren»

lässt

«Cet art (l'auteur parle de l'art actuel) cherche en principe

sa fin en lui-meme. Des argumentations exterieures ä

l'art, comme elles sont indispensables dans le contexte de
l'architecture et de ses usagers, detruiraient son integrite

Dejä de par leur fonction, l'art et architecture sont
des choses differentes, aujourd'hui plus que jamais.
Pourquoi essayer de les mettre de nouveau ensemble?

San Marco - en tant que symbole d'un denomina-
teur ideologique et politique commun - n'est plus possible.»

Niklaus Oberholzer, «San Marco ist nicht mehr möglich»,
dans Kunst-Bulletin 5, 1978

•
«Diese Kunst (der Verfasser spricht von der heutigen
Museums-Kunst, die Red.) will grundsätzlich nichts
anderes als sich selbst. Kunstfremde Argumentationen, wie
sie im Zusammenhang mit der Architektur und ihren
Benutzern notwendig sind, würden ihre ganzheitlichen
Ansprüche zerstören. Kunst und Architektur sind,
schon von ihrer Zweckbestimmung her, verschiedene
Dinge, heute mehr als je. Warum versuchen, sie wieder

zusammenzubringen? San Marco - verstanden als

Zeichen für den gemeinsamen weltanschaulich-politischen
Nenner - ist nicht mehr möglich.»

Niklaus Oberholzer, «San Marco ist nicht mehr möglich»,
in Kunst-Bulletin 5, 1978

Reponses:
La fin en soi-meme? Simple alibi.
San Marco, c'est notre ecran de

television. A preuve que les pige-
ons s'entendent fort bien ä tramer
de leurs ailes le nom de Coca
Cola. Et on douterait de l'integration!

Rene Berger

Je ne comprends pas qu'on puisse
considerer l'integration de l'art
dans l'architecture comme un
probleme. Depuis les fresques de
Giotto jusqu'aux decorations
murales de Hans Erni, l'architecture
a toujours eu les decorations
qu'elle meritait! Et reciproque-
ment! Certes, dans l'etat actuel de
l'architecture en Suisse, la pire
des choses qu'on puisse souhaiter
ä l'art, c'est de s'y integrer! Mais
justement, il suffit d'examiner les
innombrables peintures, bas-re-
liefs, ceramiques, mosaiques, etc.
...qui decorent nos bätiments
administratifs pour constater
qu'ils sont parfaitement assortis ä

l'architecture federale!
Michel Thevoz

¦M
Andre Nallet: preisgekrönter

Entwurf für die künstlerische
Gestaltung der ETH-Lausanne,
Ecublens (1978) / projet de sculpture
pour l'EPF-Lausanne, Ecublens



48 werk-archithese 19-20

9 Hans Peter Riklin: «Sonnenscheibe», preisgekrönter Entwurf für die
künstlerische Gestaltung der ETH Zürich-Hönggerberg (1977) / projet de

sculpture pour l'EPF-Zürich, Hönggerberg (1977).

Pourquoi 1'«Integration» de l'art
n'est-elle envisagee qu'en fonction

de l'architecture (avec le
modele de San Marco)?

L'art «ayant sa fin en lui-
meme» (proposition combattue
dans le § precedent: il n'a pas sa

fin en lui-meme mais sa necessite)
se double, c'est normal!, d'une
coneeption de son integrite qui
veut sans doute en faire une: tota-
lite (au sens de Hegel). Or, l'art
actuel, si on admet sa complexite
de determinations materielles et
ideologiques, est de toute fagon
integre: il n'est pas pur, indepen-
dant. L'art ressortit d'une sorte
d'episteme - pour reprendre le
terme de M. Foucault dans «Les
Mots et les Choses», d'un
complexe de savoirs (et de pratiques)
- les travaux serieux sur l'art l'eta-
blissent inlassablement (Panofs-
ky, Francastel, Schefer, Schapiro,
etc.) contre les illusions d'une
«histoire des formes», ou des
amateurs de gräce et de revela-
tion. II n'est donc pas tres malin
d'aller lui disputer je ne sais

quelle «integration», puisqu'elle
le constitue!

Quant au rapport ä l'architecture:

on pourrait admettre qu'ar-
chitecture signifie ici «lieu d'habitation,

de circulation, de produetion»,

lieu social et qu'ä ce titre
l'art (peinture, sculpture) y ait sa

place non comme Supplement
d'äme, decoration, «en-plus» (ce
ä quoi le condamne l'ideologie de
«l'art pur») mais comme consti-

tuant. Polemiquant avec l'architecture

au besoin, strueturant
certains espaces ou influant sur des
ensembles de comportements
sociaux (on peut citer comme
exemples d'«integration» struetu-
rante les travaux de Gerard
Singer). L'affirmation de N.
Oberholzer vient curieusement restau-
rer les «murs» entre disciplines
artistiques et autres que
Kandinsky voyait peut-etre s'ebranler
au debut du siecle (cf. ses cours du
Bauhaus, et l'exemple du cinema
russe entre autres) ...Pour
n'«integrer» l'art qu'ä l'espace
architectural des galeries sans doute...

Frangois Albera

Quand l'architecture etait un
«art», eile n'etait pas separee des

autres arts: eile etait signifiante.
Aujourd'hui eile est avant tout
une question eeonomique et
technique: une industrie. Son
langage est quantitatif. L'art ne

peut n'etre qu'un «art sur l'art»,
se süffisant ä lui-meme. L'idee de
la «purete» de l'art est un produit
du coneept romantique (et idealiste)

de la liberte. C'est dans
certaines zones marginales de l'art -
par exemple dans l'«art brut» -
qu'on retrouve eneofe le fremis-
sement d'un rapport avec le my-
stere, donc une «fonction» (au
sens plein) de l'art.

Walter Schönenberger

Un nouveau langage est ne qu'il
faut percevoir ou apprendre. Les

valeurs essentielles de l'ethique
sont sans cesse remises en question.

II en va de meme pour l'es-
thetique. L'artiste ne peut echap-
per ä ce processus qui l'oblige ä

reviser constamment les mobiles
de son «geste». Sa propre identite
n'est plus irrefutable.

Dans ces conditions, la fonction
de l'ceuvre importe moins que le

processus metaphysique qui l'a
fait naitre. Son insertion ä un
environnement determine (nature
ou architecture) depasse le cadre
d'une manifestation individuelle
intuitive ou raisonnee. Elle implique

une depersonnalisation, une
complicite. De nombreuses
realisations contemporaines demont-
rent que l'artiste est parfaitement
capable de franchir les limites de

son univers et de s'integrer au
monde architectural.

Mady Epstein

Antworten:
San Marco ist ganz offensichtlich
nicht mehr möglich, ausser in
einem freien Nebeneinander von
Architektur und Malerei/Plastik.
Kunst in die Gesellschaft
integrieren heisst ihr den Freiraum
geben, den sie braucht: das gilt
gleicherweise für Tinguelys
Brunnen in Basel, für Carl
Andres Steine in Hartford oder Walter

De Marias Erdloch in Kassel.
In allen drei Beispielen grüsst
Architektur bloss von weitem! Die
Unmöglichkeit der früher so heiss
erstrebten «Integration» von
Architektur und Malerei/ Plastik
ergibt sich aus der latenten Gefährdung

künstlerischer Autonomie
(Punkt 3): nur im Rahmen eines
ganzheitlichen Anspruchs kann
das Kunstwerk jene Gegenwirklichkeit

zur Geltung bringen, in
der die schöpferischen Möglichkeiten

zur Bewältigung,
Veränderung oder Überwindung der
bedrängenden Wirklichkeit angelegt

sind. Franz Meyer

Die Architektur hatte es immer
schwerer als die «reine» Kunst,
sich dem unmittelbaren Nutzen,
der direkten Zweckerfüllung
gegenüber zu behaupten. San
Marco - wie überhaupt der Dom-
und Kathedralenbau des Mittelalters

- war eine Art «reine»
Architektur, denn die
Kosten-Nutzen-Relation (Minimalisierung
der Kosten/Maximalisierung des

Nutzens, resp. Profits), die das

heutige Bauen derart einengt,
war aus religiösen und staatspolitischen

Gründen, zumindest teil¬

weise, ausser Kraft gesetzt. Wo es
die Umstände erlauben, z.B. in
Ronchamp, ist das bauliche
Gesamtkunstwerk auch heute noch
möglich. Wenn allerdings ein Bau
primär dem Profitstreben dienen
oder auch nur möglichst billig
einen bestimmten Zweck versehen
soll, gerät der «Bauschmuck»
logischerweise zur Alibiübung, und
die Kunstwerke (wenn es sich

überhaupt um solche handelt und
nicht nur um belanglose Dekoration)

treten unfreiwillig in Widerspruch

zum Bau, an dem sie sich
befinden. In einem solchen Kontext

kann ja Kunst gar nicht
anders als nutzlos und überflüssig
erscheinen.

Der architektonische Funktionalismus

kann heute nicht mehr
als Gegenargument gelten, zu
sehr hat er sich in den letzten
Jahrzehnten zu einer schöngeistigen

Verbrämung des Profitdenkens

entwickelt. Das ist kein
Votum gegen die Zweckmässigkeit
architektonischer Gestaltung,
wohl aber eine Stellungnahme
gegen eine eindimensional auf
den Profit ausgerichtete Definition

der Bauzwecke.
Hans Jörg Heusser

Ein Architekt, mit dem ich über
diesen Punkt ins Gespräch kam,
sagte mir: «Also gut, wenn Kunst
und Architektur so verschiedene
Dinge sind, dann lasst uns in
Ruhe mit prozentualen
Kunstkrediten, mit Zuziehung von
Künstlern bei der Planung und
was dergleichen Mühsale mehr
sind.»

Meinerseits würde ich viel eher
das Verbindende oder Ergänzende

zwischen Architektur und
Kunst hervorheben, das es
zweifellos gibt. Annemarie Monteil

iri1
10 Florian Granwehr: Preisgekrönter

Entwurf für die ETH-Lausanne,
Ecublens (1978) / projet de sculpture

pour l'EPF-Lausanne, Ecublens
(1978).



Bilanz 78 49

P.S. zur Umfrage Florens Deuchler

ffiMfatei \IW
\*ßj _ ;o%

FK^SSF-

y.-

jjßr- ~

Zur Bilanz der Sprache

11 «Le chemin de la souffrance de l'auteur.» Aus/de J.J.Grandville, Petites

miseres de la vie humaine.

Hans Christoph von Tavel

Kunst im uralten Sinne
Zum grossen Teil wirken die
Sätze, die Sie ausgesucht haben,
wie eine - die Autoren mögen
entschuldigen! - unbeholfene
Sprachgymnastik vor der Kunst.
Das hat seinen Grund darin, dass
sich die Texte mit noch nie
Dagewesenem befassen, mit der
vordersten Front der künstlerischen
Entwicklung, die als unentwegter
Vorstoss in unbekanntes Neuland
verstanden wird. In den Sätzen,
auf die zu reagieren Sie uns
auffordern, ist «Avantgarde» mit
«schöpferisch» gleichgesetzt.
Was nicht schockartig künstlerisches

Neuland sichtbar macht, ist
weniger interessant.

Es waren glückliche Jahre, als
man die Avantgarde der eigenen
Zeit laufend erkannte (oder zu
erkennen glaubte) und auch
gleich publizieren konnte und
«musealisierte». Damit hat sich
die Avantgarde als
kunstgeschichtliches Phänomen auch
rasch und gründlich überlebt.
Heute, 1978, ist es fast nicht mehr
nachvollziehbar, welch eine
Zukunftsgläubigkeit noch bis vor
kurzem in den Kunsthallen
herrschte. Wahrscheinlich
entziehen sich heutige künstlerische
Avantgarden der Erkenntnis
durch die auf bestimmte, seit vielen

Jahrzehnten eingespielte
Verhaltensweisen «normaler»
Avantgarden eingestellten Fachleute.

Man muss sich das ganze
Gewicht der Kunst als eine der drei
«Weltvisionen» neben Religion
und Wissenschaft, deren die

Menschheit bisher fähig war, vor
Augen halten, um das Spielerische

und Transitorische jener
Jahre der Euphorie richtig
einzuschätzen. Man kann sich der
Einsicht nicht verschliessen, dass

heute die Wissenschaft die Kunst
in einige wenige Reservate
verdrängt hat und die absolute
Herrschaft über unser geistiges
Leben errungen hat. Die Rede
von «immer neuen Ansätzen»,
von «Auslösen» von «etwas»,
von «Emanzipationsgeschehen»
reicht nicht aus, um dem
wissenschaftlichen Denken das künstlerische

Verhalten als ebenbürtige
oder sogar überlegene Lebenskraft

entgegenzustellen.
Dass ein unartikulierter, aber

sehr deutlich empfundener Hunger

nach «so etwas wie Kunst»
besteht, zeigt die heutige
Nostalgiewelle. Man hat zwar in den
Kunsthallen und Publikationen
der 60er und frühen 70er Jahre
einen Schock erlebt, sucht aber
heute sein Heil lieber in der
Vergangenheit als in der damals ver-
heissenen Zukunft. Eine
Beschreibung der Absurditäten der
Nostalgiewelle erübrigt sich wohl
in diesem Zusammenhang. So
stehen wir Kunsthistoriker,
Kunstkritiker und Museumsleute
heute nicht vor der Aufgabe,
herauszufinden, welcher Luftzug
allenfalls von einer Avantgarde
herrühren könnte, sondern
künstlerisches Handeln und
Verhalten in seinem uralten Sinne
den Menschen möglichst nahe zu
bringen.

Die von werk «archithese vorgelegten

Textauszüge zur Bestimmung

der aktuellen Kunstszene in
der Schweiz sind, als sprachliche
Dokumente genommen, vorerst
weitgehend unverständlich. Nur
der Fachmann dürfte nach
wiederholter Lektüre und unter
Beiziehung des vollen Wortlautes
wenigstens der Spur nach ahnen,
was sein Kollege eigentlich zu
Papier bringen wollte. Der Laie -
und er stellt in dieser Vermittlung
ja das eigentliche Zielpublikum
dar- wird, dies meine feste
Überzeugung, in den meisten Fällen
mit leeren Händen ausgehen. Er
dürfte diese Prellerei aber kaum
melden, um sich nicht eine
vermeintliche Blosse zu geben.

Es wäre daher nicht reizlos, vor
einer Bilanz der «Maximen» nach
einer Bilanz der kunstkritischen
Sprache zu fragen, in der diese
Texte abgefasst sind. Das
Problem steht hier nicht zur Debatte
und könnte ohnehin nur von
einem kompetenten Sprachanalytiker

angepackt werden.
Versuchsweise mag es bei folgenden
Fragestellungen sein Bewenden
haben.

Im Allgemeinen:
- Warum gefriert ausgerechnet

die Kunstkritikersprache, die
sich mit greifbaren und jederzeit
nachzuprüfenden Objekten
beschäftigt, zu einer verschlüsselten
Sprache?

- Wie ist es zu erklären, dass
diese Sprache undicht ist und
sprachlichen Ungenauigkeiten
Vorschub leistet?

- Aus welchen Gründen
bedient sich der Kunstkritiker

(deutscher Zunge) einer
statistisch leicht belegbaren Fülle von
Fremdwörtern?

Im Besonderen:

- Welche Missverständnisse
und Fehlschaltungen führen zu
einem Satz wie «Im Kapitalismus
hat die Kunst ihre ursprüngliche
Funktion geistig-sinnlicher
Erfahrung verloren»? (Ich wähle
das Beispiel, weil sich kein
Verfasser namentlich zu dieser
Denkfaulheit bekennt.)
- Wie arbeiten die Mechanismen,

die es zulassen, dass sich
eine solche historisch höchst
unscharfe Behauptung in ein
«Plädoyer» einnistet?

- Wie kommt es, dass ein
solcher Satz, 1972 geschrieben,
1978 noch den Rang einer
«Maxime» beanspruchen kann?

Dem Kunsthistoriker- auch nicht
immun gegen erwähnte Bazillen -
fällt immerhin auf, dass in der
«kunstkritischen» Literatur zu
zeitgenössischen Phänomenen
bisweilen ein wesentliches
Hilfsmittel seiner bewährten
Arbeitsmethode fehlt: die genaue
Werkbeschreibung. Das behandelte
Objekt wird sofort interpretiert
und somit subjektiviert. Hier hat
die sprachliche Umsetzung schon
begonnen - aber eben nur
tangential. Als Medium dient ein
verschlüsselter Wortschatz, der,
proportional zur jeweiligen
Verantwortung gegenüber der Sprache,

in akrobatischen
Syntaxknäueln dargeboten wird; die
Fusslandung ist dem Zufall
anheimgestellt.

Heiny Widmer

Das Kunstwerk ordnet sich überall und
nirgends ein

Wenn ich von der Behauptung
absehe, dass sich «die meisten
jungen Menschen von Ernis
Schaffen distanzieren» weil
angeblich die jüngere - im
Gegensatz zu der mittleren und älteren

Generation - «genuine
Gefühle» von reinen Gefühlsmustern

zu unterscheiden wisse,
kann ich mich mit allen anderen
Zitaten einverstanden erklären.
Sie kommen allerdings, alle zu¬

sammen genommen, dem
Phänomen Kunst näher, als dass sie es
als einzelne tun könnten.

Jedes der von der Redaktion
werk'archithese ausgewählten
Zitate hat ja an sich einschränkende

Wirkung: Kunst antizipiert
nicht nur Freiheit, Kunst hatte
und hat zu Recht auch eine
Konsumfunktion und was heisst denn
passiv konsumieren? Und was in
aller Welt wurde von den Men-



50 werk-archithese 19-20

sehen nicht auch zum Statussymbol

gemacht? Kunst ist nicht nur
Prozess; die genuine Sensibilität
stellt im Zeitalter eines
grundsätzlich historisch geprägten Be-
wusstseins nur einen Teil unseres
Geistes dar und ist überdies, mag
sie so «genuin» wie nur etwas
sein, so oder so geprägt von
diesem Bewusstsein, durch dessen
Filter sie so oder so steigen muss.
Die Vorstellung vom Kunstwerk,
das nichts anderes wolle als sich
selbst, ist so falsch nicht. Die
Vorstellung vom Kunstwerk, das sich
nicht integrieren lässt, ist wirklich
bloss eine Vorstellung, denn das

grosse Kunstwerk lässt und liess
sich hängen, stellen, legen, wo
immer man wollte und will; es
ordnet sich überall und nirgends
ein, sondern es strahlt selber
ordnende Wirkung aus.

Das Kunstwerk ist hochpolitisch,

aber nicht parteipolitisch.
Das Kunstwerk kann gar nicht
elitär genug sein; die Methoden
aber, dieses Kunstwerk zugänglich

zu machen, können demokratisch

genug gar nicht sein, selbst
auf die Gefahr hin, dass es
«sowieso nicht verstanden» wird,
und selbst auf die Gefahr hin, dass
anderseits ein Interpretationserfolg

zu verzeichnen ist. Enfin:
«Propheten links, Propheten
rechts, das Weltkind in der
Mitten.» Die einen möchten das
Weltkind gern aus der Mitte heraus

nach links stellen, die anderen
zerren es nach rechts. Das Weltkind

selber ist an seinem Standort
nicht interessiert und ist wie alle

richtigen Weltkinder ein Kind des
Himmels.

San Marco ist im Augenblick
sowieso nicht möglich: wir mussten

ja 800 Jahre lang
Selbstdarstellungen von Ehrgeizlingen,
Besessenen und echten Grossen,
die sich selbst ein Denkmal setzen
wollen, gestohlenes Kunstgut,
Collagen von Beuteüberresten,
neureiches Nachahmertum,
Opfergaben reicher Witwen und
eingezogene Vermögen Ermordeter,
naive Aufschneiderei, hervorragendes

handwerkliches und
künstlerisches Können, Träume
erfolgreicher Bankiers und
Getreidehändler über uns ergehen
lassen, und so betrachtet ist San
Marco alle Tage wieder passiert:
aber nicht am Schulhaus oder in
der Kirche mit der «integrierten
Plastik», die Jury und Baukommission

von verschwindend kleinen

Steuerabfällen angeschafft
haben, sondern im Stadtbild von
New York, auf dem Gelände der
General Motors, in der Familiensiedlung

der Ford, im Metropolitan

Museum und in den Cloi-
sters (die auch dazu gehören), im
Louvre und im Beaubourg oder
im Ruhrgebiet, wo Autobahntunnels,

Brücken, Industrie-
Wohnbauten, Industriellenvillen,
Museen und Freudenhäuser mit
den letzten Bäumen unter einer
Dunstglocke in Symbiose leben.
Und die Heiligen heissen natürlich

nicht mehr Markus und werden

auch nicht mehr von derselben

Institution kanonisiert.

Peter F. Althaus

Vom permanenten Versuch, sich zu
befreien
Vor ca. acht Jahren fühlte ich
mich noch einigermassen fähig,
einige Kriterien für Schweizer
Eigenarten im Grossbereich «aktuelle

internationale Kunst» zu
finden. Heute nicht mehr. Der fast
unüberschaubare Ausstellungsund

Informationsbetrieb hat
darin die erwartete Wirkung
gezeigt, die man je nach Standpunkt
als langweilige Nivellierung oder
als ausgleichende Gerechtigkeit
(unabhängige gemeinsame Basis)
betrachten kann. An seine eigenen,

u.a. auch regional bedingte
Persönlichkeitswurzeln zu kommen,

erscheint mir heute als
Prozess, als Entwicklung, als Reife.

Avantgarde: für mich bedeutet
das vor allem (wie es vielleicht in

den ersten Thesen gesagt wurde)
den permanenten Versuch, sich
zu befreien, zu emanzipieren von
verschiedenen spezifischen Formen

der Abhängigkeit, sei es vom
Wirtschaftlichen, von den
Ideologien, von Formsprachen, von
der Tradition, vom bürgerlichen
Kunst- oder gar Kulturbegriff
oder vom offiziellen Kunstbetrieb.

Immer mit dem Risiko des
Sich-Isolierens. Der Begriff «die
Freiheit antizipieren» scheint mir
allerdings zu anspruchsvoll; es
sind m.E. immer nur Teilfreiheiten,

die sich die Künstler suchen
und nehmen oder manchmal nur
einbilden. Teilfreiheiten, die
andere neue Abhängigkeiten erzeugen

oder mit sich bringen.

Dem Kampf gegen die
unerbittliche Vermarktung ist
Resignation gewichen. Vielleicht in
dem Sinne, dass die ständige
Flucht vor den Mechanismen des
Kulturbetriebs als ebenso starke
Abhängigkeit empfunden wird
wie sein passives Akzeptieren. -
Ich meine den Zwang, Unkonsu-
mierbares, Unintegrierbares zu
schaffen und trotzdem als
erkannter Künstler überleben zu
müssen.

Mancher der mir bekannten
Insider bekennt sich heute zu einer
«Kunst, die nicht für alle ist»,
sondern nur für die wenigen
Menschen, die bereit sind, aktiv zu
schauen, zuzuhören und
nachzuempfinden. «Kunstgenuss ist
privilegiert oder gar elitär.» Jedenfalls

die Kunst, die nicht auf
ideologische Bestätigung, sondern auf
kreative Veränderung tendiert
(also nach meinem Verständnis
die Avantgarde), verlangt ein
interessiertes, zu einer geistigen
Investition bereites und vor allem
auch engagiertes Publikum. Im
Zusammenhang damit taucht
auch wieder die Frage nach dem
Zielpublikum der einer
jeder Kunst auf und damit die Frage
der Kommunikation unter jenen,
die eine bestimmte Kunstsprache
verstehen. Ich beobachte
jetzt häufiger den Verzicht auf die
schon zur allgemeinen Konvention

gewordenen Berufsinterpretationen

und häufiger Versuche,
mutig ganz persönliche Bild- und

Assoziationsvorräte zum Erlebnis

mit einem Kunstwerk, zusätzlich

zum historischen Verständnis,

beizuziehen. Auch die
theoretische Beschäftigung mit der
Rezeption oder besser Perzeption
oder der Lesbarkeit oder
Verständlichkeit von Kunstwerken
liegt in dieser Tendenz. Sie mag
der Tendenz der «Neuen Sensibilität»

gewisser Künstler entsprechen,

die ihrerseits manchmal mit
den Gestaltern subjektiver
Weltbilder und adäquater Zeichensysteme

zusammentreffen, die an
der documenta 5 (1972) als
«Individuelle Mythologien» vorgestellt

wurden.
Zum Schluss möchte ich noch

von einer weiteren Bewegung
sprechen, die hier einmündet:
von der Kunst der Frauen. Ich
meine damit nicht so sehr die
militanten Strömungen, die ihre
Ziele (Gleichberechtigung oder
Machtausgleich) direkt ansteuern,

sondern eher jene, die ihren
Ansatz vorher suchen, nämlich
beim Aufbau eines
Selbstverständnisses als Frau und Künstlerin

und bei der Selbsterforschung,
sogar bei der Erforschung einer
«weiblichen Ästhetik». Ich
verspreche mir von dieser Seite auch
einen gewissen produktiven
Druck auf die Kunst der Männer,
die dadurch provoziert werden
könnten, sich von den kulturpolitischen

Machtstrukturen zu
emanzipieren und ihrerseits auf
Identitätssuche zu gehen.

Marie-Louise Lienhard

Vom dünnen Lack der Toleranz
Der Graben zwischen «Kunst»
und «Kunst» ist heute breiter als

je. Auf der einen Seite die kleine
Minderheit, getrau ich mich es zu
sagen: Elite, die als Kunst das
Erfahren und Erfahrbarmachen
neuer Welten erlebt; auf der
andern Seite jene vielen (die sich

aus unzähligen Eliten auf anderen
Gebieten zusammensetzen), für
die Kunst Bestätigung anerzogener

Vorstellungen ist (das geht
vom Rilkegedicht für Herrn
Furgler zum Poliakoff im Büro
und zum Warhol in der
Wohnlandschaft und so fort).

Ich meine, es schadet nicht,
wenn wir aus unserem naiven
Traum aufwachen, um, wenn
auch etwas unvermittelt, den Boden

wieder unter den Füssen zu
spüren. Mancher Künstler und

mancher Theoretiker wurde in
den vergangenen Jahren vom Furor

Pädagogicus gepackt und
brannte darauf, seine Mitmenschen

auf den rechten Pfad der
Kunst zu bringen (wobei man sich

fragen kann, ob die grassierenden
theoretischen Kunstrichtungen
wie Konzept u.a. die Folge oder
die Ursache dieser Mentalität
waren). Wie sinnlos es ist, den Hund
zum Jagen zu tragen, will sagen,
die Leute am Kragen zur Kunst zu
schleppen, erkennen wir heute
mit krasser Deutlichkeit. Ein
bisschen Rezession, etwas weniger

gut verdienende Leute, die
bereit sind, Ausgefallenes zu kaufen,

und schon scheuen sich
Magistraten und Amtspersonen
allenthalten nicht mehr, gesundes
Volksempfinden anzurufen und



Bilanz 78 51

zum Beispiel Museumsleistungen
vom Kaliber Luzerns öffentlich
zu diffamieren.

Der dünne Lack von Toleranz
ist gesprungen. Umso wichtiger
ist deshalb (heute mehr denn je)
ein starkes Selbstbewusstsein des
Künstlers. Damit meine ich nicht
läppische Überheblichkeit,
sondern ein Wissen um die Bedingtheit

der eigenen schöpferischen
Situation, ein Bewusstsein, das
sich ohne Illusionen und ohne
Missionswut, aber mit zäher Kraft
den so dringend benötigten
geistigen Freiraum schafft.

Dabei müssen einige Vorurteile

über Bord: zum Beispiel
jenes, das da meint, es sei eine
Errungenschaft unserer
Gesellschaftsform, dass Kunst als Sta¬

tussymbol missbraucht werde;
auch ist vorderhand noch
unbewiesen, dass der Besitz einer
«sensiblen Gefühlswelt» das
Privileg einer bestimmten Generation

ist.
Vieles aber an Erfahrungen

und Erkenntnissen aus der
vergangenen hochgestimmten Zeit
ist es wert, sorgsam gehütet zu
werden. Zum Beispiel, «dass
Kunst nicht etwa eine die Vorstellung

von Kunst bestätigende
Funktion erfüllt». Die Erfahrung
auch, dass die künstlerische
Produktion, bei aller Ausweitung, die
sie zum Glück erfahren hat, am
besten aufgehoben ist beim sensiblen

und verstandeshellen
Künstlerindividuum.

Tina Grütter

Etwas mehr Ernsthaftigkeit...
Wichtige Kunstströmungen und
Einzelwerke von Künstlern
zeichnen sich sicher dadurch aus,
dass sie Inhaltliches mit neuen
Ausdrucksmöglichkeiten verbinden,

die durch die Zeit, in der ein
Künstler lebt, geprägt sein müssen.

Was nun die Kunstszene der
letzten Jahre geprägt hat, ist ein
geradezu verzweifeltes Rennen
nach Novität, vom Künstler realisiert,

von Kunsthandel und
Kunstkritikern gefordert und
gefördert. Dieser Verschleiss im
künstlerischen Ausdrucksangebot

hängt letztlich zusammen mit
dem Wesen unserer Konsumgesellschaft,

in welcher ein Produkt
sich vom andern nur abheben
kann, indem es «neu» und
«anders»,ist.

Ich meine, gerade wir
Kunstinterpreten hätten eine wichtige
Funktion darin, nicht immer weiter

nach Novitäten zu rennen,
sondern wieder einmal nach
Kunst. Darunter muss nicht allein
Qualität verstanden werden,
sondern ein Wert, den ich mit dem

Begriff «Utopie» verbinden
möchte: Utopie als ein auf den
Menschen gerichteter Entwurf,
ein Wegweiser, eine Möglichkeit,
nicht im Chaos oder in der
Anpassung untergehen zu müssen.
Es ginge darum, sowohl für
Künstler wie für die Interpreten,
mit Kunst wieder etwas Verbindlicheres

vermitteln zu wollen -
mit allen Ansprüchen, die dies
stellt.

Wenn ich mich mit dem Werk
eines Brueghel beschäftige und
dann umschalte zur Kunst der
Gegenwart, so überkommt mich
oft eine Wut über die Dürftigkeit,
die hier geboten wird und aus der
wir noch Honig herauszusaugen
suchen. Nicht, dass ich für eine
Generation von Brueghels
plädiere. Etwas mehr Ernsthaftigkeit

sowohl Inhaltlichem wie
Gestalterischem gegenüber würde
aber unserer Sache, nämlich der
Kunst, mehr nützen. Wir würden
sie dann vor dem Publikum, um
das doch letztlich alle buhlen,
etwas glaubwürdiger vertreten
können.

Niklaus Oberholzer

Dem Künstler als Menschen gerecht
werden

Sie schreiben in Ihrem Brief:
«Wir versprechen uns von dieser
Umfrage eine Art kritische Bilanz
der inzwischen etwas abgeklungenen

Euphorie. Und, mögli¬

cherweise, neue Perspektiven für
die Gewichtung und Vermittlung
heutiger Kunst.»

Die Frage nach der Gewich¬

tung heutiger Kunst ist die Frage
nach der Kunst generell und das
ist wiederum die Frage nach dem
Künstler, weil Kunst niemals von
der konkreten Existenz des
Urhebers zu trennen ist. Da muss
nun wohl auch die Rede sein von
der «inzwischen etwas abgeklungenen

Euphorie». Wenn es sie je
gab und wenn es dabei darum
ging, die Kunst der «Masse»
zuzuführen, also den vielzitierten
Graben zwischen Kunst und
Publikum zu überbrücken, dann waren

ihre Voraussetzungen falsch:
Kunst, die diesen Namen
verdient, ist als durchaus existen-
zielle und also kompromisslose
Mitteilung immer elitär. Was
kann den Kunst heute sein? (Der
Künstler hat auch heute verschiedene

Aufgaben zu lösen wie
Design, Gestaltung des öffentlichen
Raumes, Information, Unterhaltung

usw., ich weiss, und viele tun
dies alles auch Ich verstehe
Kunst nun einmal als ein Reagieren

des Künstlers mit seinen
künstlerischen Ausdrucksmitteln

- Farbe, Form, Aktionen usw. -
auf eine konkrete Situation, in
der er sich befindet, als ein
Reagieren aufgrund einer bestimmten

künstlerischen Haltung und
aufgrund eines sich selbst
erkämpften Freiraumes. Das politisch

Relevante an dieser Kunst -

davon war in der von Ihnen
angesprochenen Zeitspanne auch oft
die Rede - ist nicht die direkte
«aktuelle» oder «tagespolitische»
Thematik, die ja beim Künstler
nicht unbedingt gut aufgehoben
ist, sondern eher der folgende
Umstand: Sie signalisiert, dass all
die durchstrukturierten,
durchgeplanten politischen Bemühungen

unserer Verwaltungsapparate
dem letzlich nicht genügen

können, was Leben ausmacht. (In
diesem Sinne wären für mich -
selbstverständlich neben anderen

- Künstler Kounellis, Pieter Mol,
Penone, Beuys an der d 5, an der
d 6 und an der Biennale 1976.)
Da ist für «Euphorie» selbstverständlich

kein Platz und Sätze wie
jene der Zürcher Gewerkschaft
Kultur, Erziehung und Wissenschaft

(Zitat Nummer 2) verlieren

jeden Sinn. Solche Kunst
stellt Ansprüche. Sie «schenkt»
dem Betrachter etwas, was ihn
fordert, so fordert, wie der Künstler

sich selber fordert. Darin liegt
schliesslich auch das Befriedigende

und damit das Vergnügen
am Umgang mit der Kunst: in
ihrer Verbindlichkeit. Wenn man
konsequent weiterdenken will:
Begegnet man der Kunst nicht
mit solchem Engagement, so wird
man dem Künstler als Menschen
nicht gerecht

Adolf Max Vogt

Das Gaul-Maul-Syndrom und der
Elfenbeinturm

Da ich schon manches Jahr weit
eher in der Architekturgeschichte
und Architekturkritik engagiert
bin, kann ich lediglich über den
Zaun sprechen. Zwei Tendenzen
oder Merkmale fallen mir auf, die
speziell den Deutschschweizer
Kunstbetrieb zu kennzeichnen
scheinen:

In der Schweiz werden Ausstellungen

gründlich und kenntnisreich

besprochen. In krassem

Gegensatz zur Aufmerksamkeit
für Ausstellungen steht die

Aufmerksamkeit für Sammlungen

(Ankäufe der Museen). Sie
ist gleich Null. Mit der Ausnahme
von Basel, allerdings. Denn Basel
ist die einzige Stadt dieses Staates,

die eine breite und lebendige
Museumsbewusstheit hat und
sich über Ankäufe oder
Geschenke (Picasso) nachhaltig
ereifern kann.

Weshalb vernachlässigt die

Schweizer Kunstkritik die langfristigen

Veränderungen (Museum)
so sehr, und weshalb stürzt sie
sich derart ausschliesslich auf die
kurzfristigen Veränderungen
(Ausstellung von 4 bis 8 Wochen
Dauer)? Sicher zunächst deshalb,
weil in der Ausstellung mehr
News zu stecken scheinen -
obwohl ein einziges neues Bild in
der Sammlung langfristig weit
mehr Wirkung haben kann. Doch
da gibt es in der Schweiz zudem
ein ehernes Gesetz: einem
geschenkten Gaul schaut man nicht
ins Maul. Der Schweizer
Kunstkritiker kennt gegenüber der
Stiftung, dem Geschenk nur eine
Haltung: Verneigung, Kotau. Er
wagt nicht, über die Wahl, über
die Qualität der Wahl offen und
frei zu räsonnieren - Geschenk ist
Geschenk, Geld ist Geld
(Beispiel: die Chagall-Fenster,
anonymes Geschenk aus Rotarier-



52 werk-archithese 19—20

kreisen an die Fraumünsterkirche
Zürich).

Mit anderen Worten, in Amerika

gilt das ungeschriebene
Gesetz, dass reiche Familien und
florierende Firmen Vergebungen zu
machen haben, sei es an die
Kirche, das Spital, die Schule oder an
das Museum. Obschon heute
über 200 Schweizer Unternehmer

71000 Arbeitnehmer in
ihren Tochtergesellschaften in den
USA beschäftigen und obwohl
die Schweiz mit 2,3 Mrd. Dollar
Buchwert (Ende 1976) der viert-
grösste ausländische Direktinvestor

in den USA ist (hinter Kanada,

Holland und Grossbritanien),
wird hier das Geheimnis der
amerikanischen Kulturentfaltung, das

so einfach zu erklären ist, noch
nicht einmal diskutiert. Von
Kunstkritikern sowenig wie von
Geschäftsleuten.

Eine zentrale Frage der
Kunstvermittlung zielt darauf, wie weit
das «rein» Künstlerische für sich
selbst erörtert werden kann, wie
weit materielle, finanzielle
Zusammenhänge ausgeschieden
oder einbezogen werden müssen.
Selbstverständlich gibt es kein
Kunstwerk ohne einen gehörigen
Freiraum, der nur die auf der
Leinwand oder auf dem Sockel
vorhandene Sache selbst betrifft.
Aber dieser Freiraum ist kleiner,
als viele es wollen. Die Verflechtung

des Künstlerischen mit Auf¬

trag (oder Nichtauftrag), mit Ar-
beitsprozess und Preisgestaltung
wird in der Architektur viel
deutlicher gesehen und viel leichter
eingestanden als in den
Schwestergebieten. Würde man in der
Architektur diese Zusammenhänge

ausklammern, ergäbe sich
eine blutarme oder horizontlose,
oft geradezu eine verzerrte Kritik.

Der Kunstkritiker sollte sich
vom Baukritiker ermuntern lassen

zu häufigerem Einbezug der
banalen Voraussetzungen, der
banalen Abhängigkeiten.

Da die Schweiz seit einigen
Jahren vor der Frage steht, ob ihr
«Werkplatz» und ihr «Finanzplatz»

eigentlich noch zureichend
verbunden seien oder aber auf
zwei gänzlich verschiedenen
Ebenen rangieren, lässt sich eine
steigende Scheu beobachten, die
heiklen Auswirkungen dieser
Frage auf die hiesige Kunstszene
überhaupt anzusprechen. Die
Folge ist eine erneute Zuwendung

zur «verinnerlichten», idealisch

oder idealistisch gestimmten
Kunstkritik. Der Unterton heisst
dann «Lass, o Welt ...» und öffnet

erneut die Tür zu verlassen
geglaubten Elfenbeintürmen.
Gerade das indessen: unkritische
Kunstkritik, kann sich ein Kleinstaat,

in dem der Geistesaustausch

so rasch gefährdet ist, nicht
leisten.

Dominik Keller

Kunst muss etwas auslösen
Kunstdogmen oder -manifeste
stehen heute weniger im Vordergrund

(Punkt 2). Die Erkenntnis
scheint sich durchgesetzt zu
haben, dass der Komplexität
künstlerischen Schaffens mit
ausschliesslichen Aussagen nicht
gerecht zu werden ist.

Der Wert künstlerischer
Produktion heute ist meines Erachtens

nicht an Lehrsätzen, was
Kunst zu sein hat und was nicht,
zu messen, sondern am Grad der
Authentizität, mit der sie die
subjektive «Lebenshaltung» ihres
Schöpfers wiedergibt. Genuines

Bild (Punkt 4) einer individuellen
Lebensbewältigung wird sie, da
für Dritte lesbar, auch
gesellschaftlich relevant. Betroffenheit
bewirkt Partizipation.

Deshalb ist (Punkt 3)
Charakteristikum für mich relevanter
Kunst heute, was Jappe mit
«nicht etwas prägen, sondern
etwas auslösen», umschreibt.
Ammanns Aussage halte ich für
grundsätzlich, möchte aber
«Visualisierung und Absteckung von
Denkprozesses» in Visualisierung

von Lebensprozessen erweitert

wissen.

lda Niggli

«Die Leiden der jungen Wörter»

A
*>

y^i

s?

:3s

12 «Je suis heureux de vous voir enfin d'accord, dit alors le canif, embras-
sez-vous, chere plume, eher crayon.» Aus/de J.J.Grandville, Un autre monde.

Ich glaube immer noch daran,
dass die Sprache ein
Verständigungsmittel ist. Wenn sich jedoch
die sogenannten «Fachleute» für
ihre «Thesen» einer wirklichen

Sprache bedienen würden, dann
könnte ein Leser am Ende noch
merken, dass sie nichts zu sagen
haben

Francois Albera, critique d'art ä la Voix
Ouvriere; collaborateur ä France Nouvelle

(Paris), Dialectiques (Paris),
Cahiers du Cinema (Paris). A publie
notamment sur Eisenstein.

Peter F.Alihaus, Redaktor KunstNach-
richten, Dozent für Kulturgeschichte
und Sozialpsychologie an der Ingenieurschule

Muttenz, u.a.

Valentina Anker, collaboratrice occa-
sionnelle avec Art International, Werk,
La Nuova Rivista Europea. Auteur
d'une dissertation sur Max Bill (sous
presse).

Rene Berger, directeur-conservateur du
Musee des Beaux-Arts de Lausanne;
professeur associe ä l'Universite de
Lausanne; president d'honneur de A1CA
(Association Internationale des Critiques

d'Art); auteur de Art et communication

(Paris 1972), La tele-fission, alerte
ä la Television (Paris 1976).

Prof. Florens Deuchler, Ordinarius für
mittelalterliche Kunstgeschichte an der
Universität Genf; freier Mitarbeiter von
NZZ, Kunstchronik, du, u.a. Aufsätze
über Picasso, Oscar Wiggli, Bruno Müller,

u.a.

Mady Epstein, critique d'art et peintre,
correspondant de hnpact (Geneve),
auteur de plusieurs catalogues pour le Musee

d'Art et d'Histoire (Geneve).

Tina Grüner, lic. phil., Zentralsekretärin
GSMBA; Redaktion Schweizer Kunst;
Mitarbeit bei KunstNachrichten sowie
verschiedene Katalogtexte, u.a. Beginn
des Taclusmus in der Schweiz (Kunsthaus

Zürich, 1978).

Hans-Jörg Heusser, lic. phil., Leiter des
Dokumentationszentrums für die
zeitgenössische Schweizer Kunst im
Schweizerischen Institut für Kunstwissenschaft,
Zürich. Aufsätze über Surrealismus in
der Schweiz, insbesondere über Max von
Moos.

Dominik Keller, Redaktor des du (seit
1975); zahlreiche Aufsätze, insbesondere

über Christo und Tinguely.

Theo Kneubühler, Kunstkritiker und
Schriftsteller; Mitarbeiter verschiedener
Kunstzeitschriften und Tageszeitungen
sowie beim Radio.

Dr. Marie-Louise Lienhard, freischaffende

Kunsthistorikerin, Mitglied der
Eidg. Kunstkommission.

Rainer Michael Mason, conservateur au
Cabinet des Estampes, Geneve; collaborateur

de La Revue des Belles-Lettres, du
Journal de Geneve, etc. Catalogues sur
Jean Tinguely. G.Asre, etc.

Dr. Franz Meyer, Direktor des
Kunstmuseums Basel. Monographien über
Chagall und Alberto Giacometti.

Annemarie Monteil, Kunstkritikerin,
Mitarbeiterin der Basler Zeitung,
Weltwoche, u.a. Monografien über Solothurner

Maler aus Solothurner Privatbesitz
und Basler Museen.

Dr. Niklaus Oberholzer. Redaktor beim
Vaterland, Luzern (Ressort Kultur).

Dr. Walter Schoenenberger, enseignant
de l'histoire de l'art ä l'Ecole d'Arts
Appliquees, Lugano; redacteur et
collaborateur ä la Radio Monte Ceneri;
collaboration ä de nombreux catalogues
d'art suisse.

Paul Seylaz, conservateur du Musee des
Beaux-Arts de La Chaux-de-Fonds.
Collaborateur de L'lmpartial;
nombreux catalogues d'exposition sur l'art
regional, l'art moderne international et
la problematique abstraction-figuration.

Margit Staber, Ausstellungsleiterin am
Kunstgewerbemuseum Zürich;
Mitarbeiterin von werk • archithese, Weltwoche,

KunstNachrichten, u.a. Monographie
über Fritz Glarner (1976); zahlreiche

Aufsätze über konkrete Kunst.

Dr. Michel Thevoz, conservateur de la
collection de l'Art Brut, Lausanne;
collaborateur du Monde; monographies sur
Louis Soutler (1974 et 1976), L'An Brut
(1975), Le Langage de la ruplure (1978)
Prof. Dr. Adolf Max Vogt, langjähriger
Kunstredaktor der Neuen Zürcher
Zeitung. Heute Prof. ETH-Z.

lda Niggli, Jahrgang 1921. Verlagslekto-
rin, Übersetzerin, Publizistin,
Kunsthändlerin. Publikationen: «Naive Kunst
gestern und heute», «Appenzeller
Bauernmalerei», Bücher im Appenzeller
Dialekt u.a.

Dr. Hans Christoph von Tavel, Vizedirektor

des Schweiz. Instituts für
Kunstwissenschaft, Zürich. Zahlreiche
Publikationen über Schweizer Kunst von
Niklaus Manuel bis zur Gegenwart.


	Thesen und Gegenthesen = Thèses et antithèses

