
Zeitschrift: Werk - Archithese : Zeitschrift und Schriftenreihe für Architektur und
Kunst = revue et collection d'architecture et d'art

Band: 65 (1978)

Heft: 19-20: Bilanz 78

Artikel: Sechzig Jahre danach... : zur Permanenz der "Avantgarde" : ein Beitrag
gegen besinnlichen Katzenjammer

Autor: Wyss, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-50130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-50130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 werk-archithese 19-20

Beat Wyss

Sechzig Jahre danach...
Zur Permanenz der «Avantgarde». Ein Beitrag gegen den besinnlichen Katzenjammer

.«9. Wir wollen den Krieg
verherrlichen - diese einzige
Hygiene der Welt -, den
Militarismus, den Patriotismus, die
Vernichtungstat der Anarchisten,

die schönen Ideen, für
die man stirbt, und die
Verachtung des Weibes.

10. Wir wollen die Museen,
die Bibliotheken und die
Akademien jeder Art zerstören
und gegen den Moralismus,
den Feminismus und gegen
jede Feigheit kämpfen, die auf
Zweckmässigkeit und Eigennutz

beruht.
11. Wir werden die grossen

Menschenmengen besingen,
die die Arbeit, das Vergnügen
oder der Aufruhr erregt;
besingen werden wir die vielfarbige,

vielstimmige Flut der
Revolutionen in den modernen

Hauptstädten; besingen
werden wir die nächtliche,
vibrierende Glut der Arsenale
und Werften, die von grellen
elektrischen Monden erleuchtet

werden; die gefrässigen
Bahnhöfe, die rauchende
Schlangen verzehren; die
Fabriken, die mit ihren sich
hochwindenden Rauchfäden
an den Wolken hängen; die
Brücken, die wie gigantische
Athleten Flüsse überspannen,
die in der Sonne wie Messer
aufblitzen; die abenteuersu¬

chenden Dampfer, die den
Horizont wittern; die breit-
brüstigen Lokomotiven, die
auf den Schienen wie riesige
auf den Schienen wie riesige,
mit Rohren gezäumte Stahlrosse

einherstampfen, und den
gleitenden Flug der Flugzeuge,

deren Propeller wie eine
Fahne im Winde knattert und
Beifall zu klatschen scheint
wie eine begeisterte Menge.

Von Italien aus schleudern
wir unser Manifest voll mit-
reissender und zündender
Heftigkeit in die Welt, mit
dem wir heute den Futurismus
gründen, denn wir wollen dieses

Land von dem Krebsgeschwür

der Professoren,
Archäologen, Fremdenführer
und Antiquare befreien.»

Filippo T. Marinetti: Manifest
des Futurismus (1909)

Die Avantgarde: eine recht buntscheckige Gesellschaft
hat die Kunstgeschichte unter diesem Begriff versammelt;

er umfasst ein breites Feld von Erneuerungsbewegungen

der 10er und 20er Jahre, die alle auf -ismus
enden. Zu den Hauptströmungen gehören der italienische
Futurismus, der Surrealismus, der Dadaismus und der
russische Konstruktivismus. Einträchtig stehen da
nebeneinander: der Faschist Marinetti, der Kommunist El
Lissitzky, dazwischen Tzara, Duchamp, Ball, Arp, Breton

- und wie sie alle heissen, die antibürgerlichen Bohe-
miens, diese genüsslichen Libertiner und Kaffeehausgänger,

die legendären, marktbeherrschenden, aber auch

vergessenen Poeten individueller Mythologien.
So merkwürdig weit und politisch neutral wie der

Begriff scheint auch das Feld der Reaktion: im Kampf gegen

«Die Unterzeichner dieses
Manifestes haben sich unter
dem Streitruf

Dada!!!!
zur Propaganda einer Kunst
gesammelt, von der sie die
Verwirklichung neuer Ideale
erwarten. Was ist nun der
Dadaismus?

Das Wort Dada symbolisiert

das primitivste Verhältnis
zur umgebenden Wirklichkeit,
mit dem Dadaismus tritt eine
neue Realität in ihre Rechte.
Das Leben erscheint als ein

simultanes Gewirr von Geräuschen.

Farben und geistigen
Rhythmen, das in die dadaistische

Kunst unbeirrt mit allen
sensationellen Schreien und
Fiebern seiner verwegenen
Alltagspsyche und in seiner
gesamten brutalen Realität
übernommen wird.»

Tristan Tzara, Marcel Janco,
Richard Huelsenbeck, Hugo
Ball, Hans Arp u.a.: Dadaistisches

Manifest (1919)

«Bei uns hat die Frage, ob
Kunst überhaupt notwendig
ist, folgende Bedeutung:

In der neuen Gesellschaftsordnung,

in der die Arbeit
aufhören soll, Sklaverei zu
sein, in der nicht einige kleine
Gruppen Luxus für eine
begrenzte Gesellschaftsschicht
produzieren, sondern wo alle
für alle arbeiten, dort wird die
Arbeit frei, und alles, was
entsteht, ist Kunst. So wird die
Kunst als etwas an und für sich
Existierendes aufgehoben.
Diese Auffassungen waren die
Gründe der Entwicklung, die

wir in den letzten Jahren
durchmachten. Wir haben
aufgehört, nur die Augen zu
verdrehen, wir haben den
Kopf nach einer ganz anderen
Richtung gewandt. Wir sahen
einen einschneidenden
Umschwung aller Lebensbeziehungen,

eine neue Gestaltung
des Staates, der Wirtschaft,
der Wissenschaft, eine
wunderbare Technik, Erfindungen,

die noch gestern als Utopien

galten.»

El Lissitzky (1922)

den Avantgardismus sahen sich unverhofft zwei
Todfeinde in unheiliger Allianz vereint: der bürgerliche
Konservatismus und der orthodoxe Marxismus. Gewiss sind
ihre Argumente nicht die gleichen: die ersten beklagten
in der Avantgarde den «Verlust der Mitte», die Absage
an das humanistische Erbe des Abendlandes; die zweiten
entdeckten - hämisch bis betroffen - im «Avantgardismus»

den Ausdruck bürgerlicher Dekadenz, die
Entwicklung einer Ideologie, welche im Stadium des
Imperialismus notwendigerweise «in Fäulnis übergeht». Die
Perspektiven der Kritik sind zwar diametral entgegengesetzt,

fluchten aber im selben Horizont; gemeinsam ist
ihnen die Theorie des kulturellen Verfalls, eine Denkfigur,

die auf moralinsaurer Basis gedeiht.



Bilanz 78 35

s ¦

H>\

>t \

Die Kunst ist tot
Es lebe die neue
Maschinenkunst

TATLINS
2 John Heartfield und George Grosz auf der
ersten internationalen Dada-Messe, Berlin, 19207
John Heartfield et George Grosz ä la premiere
foire internationale Dada, Berlin, 1920.

ISQ^Bl? 3 f.
£M6ffi
->n-*ts

3 Giuseppe Terragni, Casa de Fascio, Como,
1936 (Vorschlag für die Fassade als Plakatfläche/
proposition pour une utilisation publicitaire de
la facade).

Was ist Avantgarde: eine unspezifische
Etikette, welche Phänomene umfasst,
die bloss durch die äusseren Feinde
zusammengehalten werden? Oder besitzt
Avantgardismus trotz seiner
gesellschaftspolitischen Neutralität eine innere
Struktur? Gibt es in der Kunst des
Faschisten Marinetti und in den Gedichten
des Libertiners Breton eine Verwandtschaft,

die uns berechtigt, beide mit
einem Begriff zu fassen?

Peter Bürgers «Theorie der
Avantgarde»

Den Anspruch, dieses innere Strukturmerkmal

gefunden zu haben, erhebt Peter

Bürgers Theorie der Avantgarde2.
Trotz den kontroversen Stellungnahmen,

die sie auslösten3, können seine
Thesen als eine repräsentative Lehrmeinung

betrachtet werden. Seinen Kerngedanken

möchte ich daher kurz skizzieren.

Grundintention aller Avantgardismen
(Bürger begreift darunter alle eingangs
aufgezählten künstlerischen Strömungen
der 10er und 20er Jahre) ist die «Aufhebung

der Kunst in Lebenspraxis»; die
künstlerische Betätigung soll ihren
musealen Charakter ideologischer
Freizeitgestaltung verlieren, indem sie in die
Ausdrucksformen des konkreten Alltags
eingeht: Kunst und Leben sollen identisch

werden.
Dieser Aufhebungsanspruch an die

Kunst ist nach der Theorie der Avantgarde

eine letzte Konsequenz in der
Entwicklung bürgerlicher Kultur. In
einem Jahrhunderte währenden Prozess
löst die Kultur des Bürgertums die Kunst
aus den traditionellen Bindungen an die
Religion und an die feudale Gesellschaft
heraus; dabei verliert Kunst ihren
gesellschaftlichen Gebrauchszweck als
Kultobjekt und als Instrument höfischer
Repräsentation. Abgekoppelt vom
ökonomischen und politischen System wird sie
in die Scheinwelt zweckfreier Autonomie

entrückt. Bürger prägt dafür einen
Begriff: «Institution Kunst» nennt er
jenes autonome Reich des Schönen.
Institution Kunst bezeichnet den Status,
«den die Kunst als von der Lebenspraxis Abgehobene

in der bürgerlichen Gesellschaft einnimmt.
Dieser Status stellt die Rahmenbedingungen
dar, innerhalb deren die Einzelwerke produziert
und rezipiert werden»4.

Institution Kunst ist somit die
Vermittlungsebene zwischen Kunstwerk und
Gesellschaft. Eine Eigenart dieser
Vermittlung besteht darin, dass die Inhalte
der einzelnen Werke neutralisiert werden.

So verlieren etwa gesellschaftskritische

Aussagen innerhalb der Institution
Kunst ihre reale Sprengkraft; Kritik wird
- mit einem Wort Marcuses ausgedrückt
- ins «Affirmative» abgebogen, sobald
sie ins Gehege bürgerlichen Kulturbetriebs

gerät. Die hermetische
Abgeschlossenheit der Institution Kunst vom
gesellschaftlichen Leben lässt den Laut
des Künstlers echolos an ihren Grenzen
zerschellen wie den Schrei gegen die
Wand einer Gummizelle. Ihren Höhepunkt

erreicht autonome Kultur im Äs-
thetizismus des Fin de siecle: Hier deckt
sich die institutionelle Folgenlosigkeit
der Kunst mit der Inhaltlosigkeit der
Einzelwerke, welche nichts als nur schön
sein wollen.

Der Avantgardismus nun ist eine
Reaktion auf die Kunstautonomie. Ihr
Angriff zielt nicht nur auf formale Veränderung,

sondern auf die Institution Kunst
selbst: diese Grenze zwischen Kunst und
Leben soll aufgehoben werden; künstlerische

Tätigkeit soll in Lebenspraxis

übergehen. Der Angriff erfolgt mit den
Mitteln des antiästhetischen Schocks:
der Zerstörung überlieferter Normen
von Schönheit und Harmonie bis hin zur
Negation des Werkbegriffs überhaupt.
Der historische Rückblick beweist, dass
die Forderungen der Avantgarde sich
nicht erfüllt haben. Bürger erklärt den

Angriff auf die Institution Kunst als
gescheitert. Die autonome Kultur hat den
Ansturm überdauert. Der Kampf war so
zwar aussichtslos, jedoch nicht zwecklos:
er hat die Autonomie «als Institution
erkennbar gemacht und damit die (relative)

Folgenlosigkeit der Kunst in der
bürgerlichen Gesellschaft»5. Die Einsicht in
die Kunstautonomie ist das Ergebnis der
avantgardistischen Bewegungen.

Das Verdienst, die Grenzen der
Institution Kunst sichtbar freigelegt zu haben,
ist historisch einmalig und nicht wiederholbar.

Damit spricht Bürger sein Urteil
gegen alle avantgardistischen Strömungen

der Folgezeit bis heute; er umfasst sie
mit den Begriffen «Neo-» bzw.
«Postavantgarde». Ihre Versuche «- wie z.B.
Happenings - vermögen den Protestwert

dadaistischer Veranstaltungen nicht
mehr zu erreichen»; die Wirkungsmittel,
welche die «historischen» Avantgardebewegungen

verwendeten, haben ihre
«Schockwirkung eingebüsst»6.
Unglaubwürdig sind die Postavantgardisten
auch in ihrer Intention: der Anspruch auf
Zerschlagung der Kunstautonomie kann
nach dem endgültigen Scheitern der
historischen Avantgarde nicht mehr ernsthaft

erwogen werden. «Die Bemühungen

um eine Aufhebung der Kunst werden

zu künstlerischen Veranstaltungen»;
die antiästhetischen, antikünstlerischen
Absichten schlagen in eine neue Ästhetik
um: «Die Neoavantgarde institutionalisiert

die Avantgarde als Kunst.»8 So
restauriert die Postavantgarde gerade das,
was die historischen Avantgardebewegungen

entschieden bekämpften: den
hermetischen Werkcharakter der Kunst.
«Daher rührt der Eindruck des Kunstgewerblichen,
den neoavantgardistische Werke nicht selten
hervorrufen.»9

«... Geschosse sollen endlich in die
Wand der Museen peitschen ...»

Soweit die Bürgersche Theorie.
Einleuchtend wirkt zunächst die
Aufhebungsthese: sie unterlegt dem komplexen

Phänomen des Avantgardismus eine
strukturelle Einheit. Bei Marinetti mündet

Kunst ein in die Propaganda für den
brutalen Vitalismus einer entfesselten,
faschistisch organisierten Technik; bei El



36 werk-archithese 19—20

Lissitzky verschwindet die Kunst in der
sozialistischen Gesellschaft, wo die
kollektive Arbeit selbst zur schöpferischen
Tat wird; Dada identifiziert die Spontaneität

des anarchischen, flaneurhaften
Lebens mit Kunst10. In allen drei
Konzepten ergeht 'die Forderung, dass sich
Kunst in Lebenspraxis aufhebe. Nun -
was heisst jedoch «Lebenspraxis»?
Schon die knappe Gegenüberstellung
zeigt, dass die verschiedenen avantgardistischen

Strömungen auch verschiedene,
einander ausschliessende Vorstellungen
davon haben, was anstelle der Kunst
eintreten soll. «Aufhebung in Lebenspraxis»

erweist sich als eine recht unspezifische,

geschichtsneutrale Formel. Nicht
die positive Zielsetzung eines neuen
Lebens ist den Avantgardisten gemeinsam,
wohl aber die Negation bestehender
Lebenspraxis. Den unbedingten Anspruch
auf die Zerschlagung herrschender
Verhältnisse teilen sie miteinander.
Symptomatisch ist dabei ihre Traditionsfeindlichkeit;

verbale Bilderstürmerei möchte
die ganze europäische Kultur in Fetzen
reissen:
«Den Weissgardisten/ findet ihr und stellt ihn an
die Wand/ Und Raffael habt ihr vergessen?/
Geschosse sollen endlich in die Wand der Museen
peitschen.»11

Dieser Ausspruch Majakowskijs
vermischt - in avantgardistischer Absicht -
die Kampfebenen: ästhetische und
politische Forderungen durchdringen einander

simultan wie die Dimensionen in
einem kubistischen Gemälde.

Traditionsfeindlichkeit allein macht
aber noch nicht das spezifisch Neue am
Avantgardismus des beginnenden
20.Jahrhunderts aus; in der Kunstgeschichte

hat es immer wieder Auflehnung

gegen überlieferte ästhetische
Normen gegeben. Einzigartig am
Avantgardismus ist vielmehr dieser Umstand:
erstmals in der Kunstgeschichte vollzieht
sich eine künstlerische Neubesinnung
ohne Renaissance. Frühere Bahnbrecher
einer neuen Ästhetik beriefen sich zur
Absicherung ihrer Postulate stets auf die
Autorität einer bestimmten Epoche der
Vergangenheit. Erst der Avantgardismus

verwirft den Anspruch auf historische

Legitimation; er hat sein Vorbild
nicht in einer idealisierten Vergangenheit,

sondern in einer idealisierten
Zukunft. Das Formenmaterial entnimmt er
der modernen Welt der Technik und
Industrie. Damit wird mit einem Tabu
bürgerlicher Kultur gebrochen, welche diesen

Bereich bisher aus der Kunst zu
verdrängen suchte. Die frühen Avantgardebewegungen

überwinden den Historismus,

indem sie die industrielle Welt der

Gegenwart zum formal adäquaten
Ausdruck bringen. Sie gehören zu den
Schöpfern einer Ästhetik für unsere Zeit.

«Neoavantgarde» oder: ist die Kunst
jetzt zu Ende?

Eine Theorie vom Schlage Bürgers kann
in der Avantgarde nicht die formstiftende

Kraft erkennen, welche in die
Zukunft weiterwirkt; Avantgarde ist nach
Bürger eine historisch abgeschlossene
Bewegung, ein jähes Feuerwerk, das
nach einem letzten Knall am Nachthimmel

der Kunstgeschichte verblichen ist.
Neo- und Postavantgardisten haben dies
Scheitern nur noch nicht bemerkt; als
Nachhut einer hoffnungslos abgeschlagenen

Truppe kämpfen sie noch für
einen längst verlorenen Krieg.

Nach Bürgers geschichtsdynamischer
Logik ist die avantgardistische Kunst tot.
Immerhin bleibt sie aber - und das
unterschlägt sein Pauschalurteil - eine recht
muntere Leiche, die immer wieder kräftig

Auferstehung feiert. Die erste grosse
Erweckung erfolgte unmittelbar nach
dem Zweiten Weltkrieg im Umkreis des
französischen Existentialismus, welcher
mit der surrealistischen Gedankenwelt
verbunden war. Gerade hier ist zu
erkennen, dass nicht innere Unmöglichkeit
den Avantgardismus zum Scheitern
gebracht hatte; die globale Krise, stalinistische

Kulturpolitik und faschistischer
Mief trieben ihn in die Verbannung; sein
Wiederaufleben nach dem Krieg ist zu
eindrücklich, als dass er zur epigonenhaften

Spätform erklärt werden könnte.
Eine folgenreiche Aktualisierung erfuhren

die avantgardistischen Tendenzen in
der Jugendbewegung der sechziger Jahre,

welche die «Phantasie an die Macht»
rief. Graffiti und Transparente jener Zeit
trugen deutlich die Handschrift
avantgardistischer Pamphletkunst. Die aktuelle

Punk-Szene schliesslich beweist,
dass die Wirkungsmittel des antiästhetischen

Schocks noch keineswegs ihre
Wirkung eingebüsst haben.

Ein halbes Jahrhundert künstlerischer
Auseinandersetzung lässt sich nicht so
einfach mit dem Begriff «Postavantgarde»

abqualifizieren. In den Avantgarden
der 10er und 20er Jahre den Höhepunkt
und das Ende einer kunstgeschichtlichen
Entwicklung zu sehen kommt dem Versuch

gleich, den lebendigen Strom der
Entwicklung aufzuhalten mit dem dürren
Korsett einer geschlossenen
Geschichtskonstruktion. Bürgers Theorie der
Avantgarde gerät dabei in die Nähe der
Ästhetik Hegels, der aus einem analogen

Systemzwang heraus das Ende der Kunst
prophezeite.

Der Avantgardismus ist nicht tot.
Gewiss hat er seine Schonzeiten und unterliegt

geschichtlichen Wandlungen. Zu
seinen abgestorbenen Zweigen gehört
die Euphorie technischen Fortschritts,
wie ihn die sowjetische Produktionskunst

und der italienische Futurismus
gepflegt haben. Die hymnische
Beschwörung an die Zukunft der Maschine
wurde inzwischen von einer schlechten
Realität eingeholt und übertroffen. Die
Wirklichkeit öder Wohnsilos, lärmiger
Autobahnen und Atomkraftwerke
vermag heute die künstlerische Phantasie
nicht mehr zu beflügeln. Die Environ-
nements von Kienholz und Segal zeigen
die Technik von ihrer gespenstischen
Seite. Selbst an der aufdringlichen
Zurschaustellung des American dream von
Warhol ist die Schminke zu dick
aufgetragen, als dass nicht das hohle Versprechen

dahinter hervorblitzte.
Lebendig bleibt der Avantgardismus

mit seiner hartnäckigen Weigerung, in
der Zweckrationalität gesellschaftlicher
Übereinkünfte aufzugehen. Als Flugsand

im Getriebe des Alltags ist er der
produktive Störenfried, der - wie Mephisto

- stets das Böse will und das Gute
schafft. Avantgardistische Kunst ersetzt
nicht den politischen Kampf für eine
humane, bessere Welt; aber sie hält die Lust
am Neuen aufrecht. Sie ist die sinnliche
Vorwegnahme des Möglichen: dass sein
kann, was nicht sein darf. In seinen
kritisch-fortschrittlichen Tendenzen gehört
der avantgardistische Künstler- nach
einem Wort Blochs - zu den Architekten
«Konkreter Utopie». Er führt den
Kampf gegen Verdinglichung mit dem
aggressiven Ernst des Spielers.

Anmerkungen
1 Die Auszüge aus Künstlermanifesten im
Vorspann sind zitiert nach Giulio C.Argau (Hrsg.): Die
Kunst des 20. Jahrhunderts. 1880-1940. Propyläen
Kunstgeschichte, Bd. 12. Frankfurt a.M.-Ber-
lin-Wien 1977.
2 Peter Bürger: Theorie der Avantgarde. Frankfurt
a.M. 1974
3 W. Martin Lüdke (Hrsg.): «Theorie der Avantgarde.

» Antworten auf Peter Bürgers Bestimmungen
von Kunst und bürgerlicher Gesellschaft. Frankfurt
a.M. 1976
¦'Bürger, S. 15
5 a.a.O., S.78
6 a.a.O., S.79
7 a.a.O., S.79
»a.a.O., S.80
9 a.a.O., S.71
10 Die Ausschnitte aus den Manifesten von Marinetti,

El Lissitzky und den Dadaisten im Vorspann
belegen die explizite Forderung nach Aufhebung
der Kunst.
11 Zitiert nach Lüdke, S. 88 ¦


	Sechzig Jahre danach... : zur Permanenz der "Avantgarde" : ein Beitrag gegen besinnlichen Katzenjammer

